Volume 6 Nomor 1 (2026)
ISSN : 2798-7329 (Media Online)

Jayapangus Press
Metta: Jurnal [lmu Multidisiplin

Jayapangas Press

Eksplorasi Dialektis Nilai Pendidikan Karakter Hindu dalam
Narasi Kritis Geguritan Pan Bungkling

I Made Luwih
Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia
imadeluwih29@gmail.com

Abstract

Character education in Indonesia currently faces serious challenges in the form of
moral degradation and the ineffectiveness of learning models that tend to be normative and
under-emphasize critical reasoning. This study aims to explore Geguritan Pan Bungkling as
an alternative source of character education based on inquiry and critical dialectics, an
approach that shifts from the study of heroic texts that emphasize passive acceptance. This
study uses a qualitative descriptive method with a dialectical hermeneutic approach and
content analysis to dissect the textual and contextual meaning of the classic Geguritan Pan
Bungkling manuscript. The results show that the character of Pan Bungkling represents the
integration of theological intelligence (Pradnyan) that uses critical reasoning to question
ritual formalism and systematically actualizes the values of Pancasatya and Tri Hita Karana
through leadership strategies (Niti) and a spirit of national defense in the face of conflict. It
concludes that this study offers a strategic ethnopedagogical solution that transcends
dogmatism, utilizing satire and paradox as effective media for shaping the character of a
young generation that is intelligent, tolerant, and possesses high integrity.

Keywords: Character Education; Geguritan Pan Bungkling; Dialectical Hermeneutics;
Critical Reasoning; Ethnopedagogy

Abstrak

Pendidikan karakter di Indonesia saat ini dihadapkan pada tantangan serius berupa
degradasi moral dan inefektivitas model pembelajaran yang cenderung normatif serta kurang
menyentuh aspek penalaran kritis. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi Geguritan
Pan Bungkling sebagai sumber alternatif pendidikan karakter berbasis inquiry dan dialektika
kritis, sebuah pendekatan yang bergeser dari kajian teks heroik yang menekankan
penerimaan pasif. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan
pendekatan hermeneutika dialektis dan analisis isi untuk membedah makna tekstual serta
kontekstual dari naskah klasik Geguritan Pan Bungkling. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa tokoh Pan Bungkling merepresentasikan integrasi kecerdasan teologis (Pradnyan)
yang menggunakan nalar kritis untuk mempertanyakan formalisme ritual, serta secara
sistematis mengaktualisasikan nilai Panca Satya dan Tri Hita Karana melalui strategi
kepemimpinan (Niti) dan semangat bela negara dalam menghadapi konflik. Disimpulkan
bahwa penelitian ini menawarkan solusi strategis etnopedagogi yang melampaui
dogmatisme, menjadikan satire dan paradoks sebagai media efektif untuk membentuk
karakter generasi muda yang cerdas, toleran, dan berintegritas tinggi.

Kata Kunci: Pendidikan Karakter; Geguritan Pan Bungkling; Hermeneutika Dialektis;
Nalar Kritis; Etnopedagogi

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



Pendahuluan

Dunia pendidikan Indonesia, yang secara hakiki bertujuan membentuk manusia
berakhlak mulia dan bertanggung jawab, tengah dihadapkan pada tantangan serius degradasi
moral (Irawati et al., 2022). Fenomena seperti intoleransi, kekerasan, dan lunturnya identitas
budaya lokal di kalangan generasi muda mengindikasikan adanya disorientasi nilai (Adi et
al., 2021). Tantangan ini mempertanyakan efektivitas model pendidikan karakter yang
selama ini banyak berjalan secara normatif dan preskriptif, serta kurang menyentuh aspek
penalaran kritis (critical thinking) dan internalisasi nilai melalui proses dialektika
(Rahayuningsih, 2022). Respons terhadap hal ini seringkali berupa seruan untuk
mengintegrasikan kearifan lokal ke dalam kurikulum (Mardika & Astrini, 2020).

Namun, implementasinya cenderung menjadikan khazanah lokal khususnya sastra
tradisional sebagai doktrin statis yang hanya dipelajari untuk dilestarikan, bukan sebagai
medium dialektika yang hidup untuk membangun karakter melalui proses berpikir kritis dan
pertanyaan mendalam (Trimo, 2025). Penelitian ini berfokus pada Geguritan Pan Bungkling,
sebuah teks sastra Bali klasik yang bersifat satir dan kritis, sebagai sumber alternatif model
pendidikan karakter berbasis inquiry dan dekonstruksi kritis. Mayoritas kajian terdahulu
tentang sastra Bali dan pendidikan karakter seperti pada Geguritan Wirotama, Geguritan
Suddhamala atau Geguritan Wirata Parwa, cenderung mengeksplorasi teks-teks yang
bersifat heroik, normatif, dan menekankan penerimaan nilai secara vertikal (Herawan &
Sudarsana, 2017).

Novelty atau kebaruan pada penelitian ini terletak pada pergeseran paradigma dari
pendekatan yang mengukuhkan menjadi pendekatan yang mempertanyakan yang secara
spesifik mengkaji teks sastra yang justru menjadikan kritik sosial, satire, dan paradoks
sebagai metode untuk mencapai kebijaksanaan dengan menganalisis karakter protagonis
kritis yang mempertanyakan kemapanan dogma, penelitian ini tidak hanya mengidentifikasi
nilai-nilai apa yang diajarkan, tetapi merekonstruksi bagaimana proses pembelajaran nilai itu
terjadi melalui konflik naratif dan dialog kritis dalam teks. Posisi ini mengisi celah literatur
yang masih jarang menyentuh dimensi pedagogis-kritis dalam sastra tradisional.

Urgensi dan kontribusi kajian transformasi nilai melalui sastra kritis dalam Geguritan
Pan Bungkling sebagai objek kajian bukan hanya penting, melainkan sangat urgen setidaknya
karena tiga alasan yang sekaligus menunjukkan kontribusi spesifik penelitian ini. Pertama,
di tengah arus globalisasi yang menghomogenisasi budaya, pemilihan teks sastra kritis
seperti ini justru melatih generasi muda untuk memiliki kecerdasan kontekstual dan filter
budaya, sekaligus membangun ketahanan identitas yang tidak dogmatis (Luwih, 2025).
Kontribusinya adalah menawarkan konsep literasi kritis-kultural, di mana peserta didik
diajak tidak hanya mencintai, tetapi juga mampu mengkritisi dan merekontekstualisasi
warisan budayanya sendiri secara cerdas.

Kedua, penelitian ini menjawab kebutuhan akan pendekatan etnopedagogi yang lebih
dinamis dan berdialog. Jika selama ini integrasi kearifan lokal dalam pendidikan sering
berhenti pada pelestarian dan transfer pengetahuan tentang nilai (Rasna et al., 2016).
Penelitian ini mengajukan sebuah model transformasi nilai melalui dialektika sastra. Model
ini memiliki pandangan bahwa nilai-nilai luhur seperti 7ri Hita Karana dan Panca Satya
justru akan lebih kokoh diinternalisasi jika ditemukan dan dipertahankan melalui proses
dialog, pergulatan intelektual, dan penyangkalan dalam teks, mirip dengan metode saloka
atau perumpamaan dalam tradisi filsafat (Natih, 2021).

Ketiga, kontribusi keilmuan pada penelitian ini bersifat ganda dan aplikatif: (a)
Secara teoretis, penelitian ini memperkaya khazanah pendidikan karakter dengan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



memasukkan paradigma kritisisme budaya (cultural criticism) sebagai bagian dari proses
pembentukan karakter, yang selama ini didominasi oleh pendekatan psikologis dan
behavioristik. (b) Secara praktis, penelitian tidak hanya berhenti pada analisis tekstual,
tetapi merancang kerangka operasional bagaimana pendidik dapat menggunakan satire dan
paradoks dalam Geguritan Pan Bungkling untuk merancang aktivitas pembelajaran berbasis
inquiry dan diskusi kritis di kelas. Tujuan akhirnya adalah memberikan alternatif pedagogis
yang membangun karakter kuat, yang bersumber dari pemahaman mendalam dan
kemampuan bernalar kritis, bukan dari kepatuhan pasif. Guna membedah kompleksitas dan
mengekstrak novelty dari teks sastra kritis ini, peneliti menggunakan pendekatan
hermeneutika dialektis yang diramu dari tiga disiplin ilmu.

Pendekatan ini merupakan inovasi metodologis dalam kajian serupa, karena tidak
hanya menerapkan hermeneutika untuk memahami makna Suwija (2012) tetapi secara
spesifik memfokuskan pada dialektika antara teks, konteks budaya Hindu Bali, dan tujuan
pedagogis modern. Proses ini dilakukan melalui tiga lapis analisis: (1) Analisis naratif kritis,
untuk memetakan struktur satire, ironi, dan titik-titik paradoks dalam percakapan Pan
Bungkling yang berfungsi sebagai ujian terhadap nilai-nilai mapan; (2) Interpretasi filosofis-
etis, untuk mengurai bagaimana dialektika dalam narasi tersebut merefleksikan dan
mempertanyakan nilai-nilai inti filsafat Hindu seperti Dharma, Satya, dan Tri Hita
Karana Atmadja et al., (2017) dan (3) Sintesis Pedagogis, untuk mentransformasi temuan
dari dua lapis analisis sebelumnya menjadi prinsip-prinsip perancangan pembelajaran
karakter yang memicu critical thinking (Sari & Ariyoga, 2023).

Metode utama adalah analisis kualitatif mendalam terhadap teks Geguritan Pan
Bungkling Bagus (1986) dengan teknik pembacaan berulang (close reading) dan interpretasi
kontekstual yang menjadi pembeda (novelty metodologis) adalah kerangka analisis yang
sengaja dirancang untuk membaca teks tradisional bukan sebagai monumen statis, tetapi
sebagai simulasi dialogis yang aktif. Setiap episode kritik atau satire dalam geguritan
dianalisis sebagai sebuah skenario pembelajaran yang potensial. Melalui pendekatan dan
metode ini, penelitian ini tidak hanya menghasilkan pemahaman baru tentang teks lama,
tetapi juga menawarkan sebuah prototype metodologis bagaimana sastra tradisional kritis
dapat didayagunakan sebagai laboratorium nilai untuk pendidikan karakter abad ke-21.

Metode

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian deskriptif kualitatif dengan pendekatan
analisis isi (content analysis) dan hermeneutika untuk menginterpretasi makna teks secara
mendalam. Sumber data utama ditentukan secara purposif, yaitu naskah Geguritan Pan
Bungkling hasil alih aksara dan alih bahasa oleh I Gusti Ngurah Bagus terbitan tahun 1986,
yang didukung oleh data sekunder dari literatur relevan mengenai pendidikan karakter dan
teologi Hindu. Dalam prosesnya, peneliti bertindak sebagai instrumen utama (human
instrument) untuk mengklasifikasikan temuan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
metode simak dan catat dengan mekanisme pembacaan cermat (close reading) untuk
menginventarisasi unit-unit data berupa pupuh, dialog, dan narasi peristiwa yang memuat
nilai-nilai karakter. Data yang terkumpul selanjutnya dianalisis secara interaktif mengacu
pada model Miles dan Huberman yang meliputi tahapan reduksi data untuk menyeleksi
kutipan yang relevan, penyajian data secara deskriptif, serta penarikan kesimpulan, yang
validitasnya diuji melalui triangulasi sumber dengan mengkomparasikan temuan teks
terhadap konsep-konsep dalam kitab suci Hindu.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



Hasil dan Pembahasan

Geguritan Pan Bungkling merupakan salah satu karya sastra Bali klasik yang cukup
terkenal dan bernilai strategis dalam konteks pendidikan karakter Hindu, dengan naskah yang
tersimpan di Lembaga Pustaka Lontar Fakultas Sastra Universitas Udayana Nomor Krp 183
dan telah dialihaksarakan serta dialihbahasakan oleh Drs. I Gusti Ngurah Bagus pada tahun
1986. Teks ini menghadirkan tokoh Pan Bungkling sebagai figur trickster ntelektual yang
cerdas (pradnyan), kritis, dan piawai bersilat lidah, yang tinggal di wilayah utara Sigogo dan
secara dialektis menantang kemapanan otoritas ritual, sastra, dan teologi melalui pertanyaan-
pertanyaan rasional yang menyentuh esensi ajaran (tattwa), bukan sekadar bentuk lahiriah
upacara (upacara). Kepandaiannya terbukti ketika ia mampu menundukkan Ida Gede
Gangga, seorang ahli adat dan upacara agama, serta De Senggu Tangi, ahli sastra, bukan
melalui kekerasan, melainkan melalui nalar kritis dan satire yang merepresentasikan
pendidikan karakter berbasis kejujuran intelektual dan keberanian berpikir. Kepiawaian Pan
Bungkling kemudian menarik perhatian Gusti Agung, pemimpin Pemaron, yang
mempertemukannya dengan Tandurahim dalam dialektika lintas keyakinan. Konflik ini,
meskipun berujung pada kekerasan naratif, secara hermeneutik dapat dibaca sebagai simbol
pertarungan antara pengetahuan kritis (jnana) dan kebekuan dogmatis (avidya).

Kematian Tandurahim memicu serangan Raja Mekah terhadap Pemaron, yang
kemudian dihadapi melalui kepemimpinan kolaboratif (niti), kesetiaan terhadap negara dan
pemimpin (panca satya), serta strategi cerdas Pan Bungkling yang mengedepankan daya
upaya dan pemanfaatan lingkungan (palemahan) sebagai bagian dari etika pertahanan.
Dengan demikian, Geguritan Pan Bungkling tidak sekadar merekam kisah kepahlawanan,
tetapi merepresentasikan model pendidikan karakter Hindu yang integratif, mencakup
kecerdasan teologis, keteguhan iman (sradha) yang dialogis, loyalitas sosial-politik, serta
kepemimpinan strategis berbasis nilai Tri Hita Karana, sehingga relevan sebagai sumber
etnopedagogi kritis dalam pengembangan pendidikan agama Hindu kontemporer.

1. Nilai Kecerdasan (Pradnyan) dan Nalar Kritis dalam Memahami Simbol Agama
Salah satu karakteristik paling menonjol dari tokoh Pan Bungkling Adalah
kecerdasannya (Pradnyan) dan keberaniannya menggunakan nalar kritis untuk
mempertanyakan kemapanan ritual yang sering kali dijalankan tanpa pemahaman yang
memadai. Dalam tradisi pendidikan Hindu, kecerdasan atau Jnana adalah salah satu jalan
utama menuju Tuhan (Jnana Marga Yoga). Pan Bungkling merepresentasikan seorang
pembelajar yang tidak puas dengan jawaban dogmatis dan selalu mengejar esensi kebenaran.
Hal ini terekam jelas dalam dialog antara Pan Bungkling dengan Ida Gede Gangga
Sura, seorang pendeta yang sangat dihormati. Pan Bungkling datang berpura-pura bodoh
(mapi-mapi belog) untuk menanyakan makna dari sarana upacara (banten) kematian yang
sedang dipersiapkan.
Wenten ne mawadah dulang, meka waja miwah lengis, menuh sikapa asoroh, baya
tingkah banten suci, punika ke anggen napi, padanda ngandika alus, data takonang
iba, pipise jua aba mai, malih matur, Pan Bungkling makita nawang (Geguritan Pan
Bungkling 2b, No 9).
Terjemahannya:
Ada di atas talam kayu, cermin baja dan minyak, bunga melur umbi gadung satu
tempat, memang itu adalah sesajen penyuci an, apa guna semua itu, sang pendeta
berkata halus, Bermacam-macam yang kamu tanyakan, bawalah uangmu ke mari,
kembali ia bertanya, Pan Bungkling ingin mengetahui nya.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



Padanda raris nartayang, kene katatwannya cai, pan sipta uling makelo, yan dadi

jadma buin, menuhe bakal caling, sikapa anggon pamulu, mekane anggon mata,

majane anggon kal anggon gigi, mangde ayu, yen mepekang parikrama (Geguritan

Pan Bungkling 2b, No 10).

Terjemahannya:

Kemudian Pendeta menjelaskannya, beginilah maknanya, memang sudah tradisi dari

jaman dahulu, bila menjelma kembali, bunga melur akan menjadi taring, umbi

gadung sebagai kulit, cermin sebagai mata, baja sebagai gigi, agar betul sempurna,
jika semua ketentuan itu dipenuhi.

Pertanyaan ini tampak sederhana, namun sesungguhnya merupakan gugatan terhadap
formalisme ritual. Ketika Pendeta menjelaskan secara simbolis bahwa bunga melur akan
menjadi taring, umbi gadung menjadi kulit, cermin menjadi mata, dan baja menjadi gigi pada
kelahiran kembali, Pan Bungkling merespons dengan logika empiris yang tajam dan satire.

Pan Bungkling kedek mangakak, uning titiang kapo mangkin, nanging kangkat titiang

kawok, titiang taen mamanggihin, anak mananem sampi, tan wenten madaging legu,

nangingne panggihin titiang, tan wenten angan asiki, boya lamur, ban tenge ne bawu

lekad. (Geguritan Pan Bungkling 2b, No 11).

Terjemahannya:

Pan Bungkling tertawa terbahak-bahak, Sekarang hamba mengetahuinya, namun

hamba heran, hamba pernah melihatnya, seorang menanam sapi, tak berisi apa-apa,

namun hamba lihat, tak seekorpun, matanya kabur, anak sapi yang baru lahir.

Kutipan ini menunjukkan bahwa Pan Bungkling menggunakan nalar kritis untuk
menguji validitas ajaran yang disampaikan oleh otoritas agama. Pan Bungkling menolak
pemahaman yang bersifat cocoklogi atau mistifikasi yang tidak berdasar. Dalam konteks
pendidikan karakter, sikap ini mengajarkan nilai berpikir kritis (critical thinking) dan
kejujuran intelektual. Pan Bungkling mengajarkan bahwa beragama tidak boleh hanya
sekadar ikut-ikutan (gugon tuwon), tetapi harus didasari oleh pemahaman Tattwa (filsafat)
yang benar. Ini sejalan dengan tujuan pendidikan nasional untuk mencerdaskan kehidupan
bangsa dan membentuk manusia yang berilmu. Selain itu, keberanian Pan Bungkling untuk
berdebat dengan seorang Pendeta sosok yang dalam struktur sosial feodal Bali memiliki
posisi sangat tinggi menunjukkan nilai egalitarianisme dalam pencarian kebenaran.
Kebenaran tidak dimonopoli oleh hierarki kasta atau jabatan, melainkan dapat diakses oleh
siapa saja yang menggunakan akal budinya. Pendidikan karakter Hindu menekankan bahwa
setiap individu memiliki Atman yang suci dan potensi untuk mencapai kebijaksanaan,
sebagaimana diajarkan dalam konsep 7at Twam Asi (Aku adalah Kamu).

2. Nilai Religius (Sradha) dalam Dialektika Teologis dan Toleransi

Meskipun sering melontarkan kritik tajam, Pan Bungkling bukanlah sosok yang anti-
agama. Sebaliknya, ia memiliki keyakinan (Sradha) yang kokoh namun inklusif. Hal ini
terlihat dalam interaksinya dengan tokoh-tokoh dari latar belakang berbeda, seperti De
Senggu Tangi (ahli sastra) dan Tandurahim (tokoh Muslim). Dalam perdebatan dengan De
Senggu Tangi mengenai konsep kosmologi dan kehidupan setelah mati, Pan Bungkling
menantang deskripsi surga yang sangat materialistik.

1o madan meli dimudah, anake suargane cai, mas manik man dadi tembok, mirahe

maka jalijih, kayu madan lungsir, permaslawan gagulung, bale maraab gedah, korine

winten maukir, endih murub, galang tuara ada madamar (Geguritan Pan Bungkling
6b, No 42).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



Terjemahannya:

Membeli dengan murah, di surga itu, mas dan manik menjadi tembok, mirah sebagai

kerikil, kayu yang disebut lungsir, emas dan sutra gegulung, atap rumah terdiri dari

gelas, pintunya berukir intan, berkilau-kilauan, terang benderang tanpa lampu.

Len anak luh melah-melah, soroh tong kena pilihin, pasekeb nganggo-anggo teka

pada mangayahin, mangabasing demenin, sing kitayang suba ditu, karana bapa

ngorahang, mudahe tuara ada gigisin, dadi kenyung, Pan Bungkling nyawutin enggal

(Geguritan Pan Bungkling 6b, No 43).

Terjemahannya:

Yang lain lagi wanita cantik-cantik, sulit untuk memilihnya, dayang-dayang dengan

perhiasannya, datang meladeninya, membawa apa yang disukai, segala yang diingini

sudah ada di sana, itulah sebabnya bapak memberitahukannya, terlalu gampang,
maka tersenyumlah, dan Pan Bungkling cepat menjawab.

Jerone taen marika, doning tatase tan sipi, titiang mabudi matakon, apang titiang

manggih becik, di senggu manyawutin, to suba buka karmane bawu, bapa sing taen

kema, sok ucapan sastra luwih, munggwing tutur, buka keto tuduhanga (Geguritan

Pan Bungkling 6b, No 44).

Terjemahannya:

Apakah tuan pernah kesana, maka jelas sekali, hamba ingin menanyakan, agar hamba

menjumpai kebahagiaan, De Senggu menjawab, itulah sebagai bapak ceritakan tadi,

bapak. Tidak pernah pergi ke sana, itu termuat dalam ajaran yang utama, adapun yang
berupa nasehat-nasehat, demikian dikatakannya.

Berdasarkan respon Pan Bungkling yang skeptisisme dengan berkata, apakah tuan
pernah kesana? Seketika De Senggu mengakui bahwa pengetahuannya hanya bersumber dari
teks, Pan Bungkling menekankan pentingnya pengalaman spiritual langsung (anubhava) di
atas sekadar hafalan teks. Nilai pendidikan karakter yang muncul di sini adalah autentisitas
spiritual. Siswa diajak untuk tidak terjebak pada iming-iming material dalam beragama,
melainkan mencari kedamaian batin dan kesadaran diri. Lebih lanjut, pertemuan Pan
Bungkling dengan Tandurahim membuka ruang diskusi lintas iman yang menarik, meskipun
berakhir dengan konflik. Dialog awal Pan Bungkling dan Tandurahim menunjukkan adanya
upaya saling memahami konsep ketuhanan masing-masing.

Ngken to luwihan wangsa, ken liyunan ngelah aji, engken Dewane kawot, ne

ngodagang pati urip, engken ne madan mati, engken ne madan idup, tatasang apang

pedas pangangeteng besik-besik, da nya lamur, anak icang tonden pedas (Geguritan

Pan Bungkling 10a, No 68).

Terjemahannya:

Siapa yang golongannya lebih baik, mana yang lebih banyak mempunyai

pengetahuan, yang mana dewanya sakti, yang menentukan hidup atau mati itu, mana

yang dinamai hidup, jelaskan agar jelas satu persatu, agar jangan kabur, karena aku
belum jelas sekali.

Teks ini mengajarkan bahwa keyakinan teguh (sradha) terhadap agama sendiri
(swadharma) adalah penting, namun juga harus disertai dengan kemampuan untuk berdialog
dan mempertahankan argumen secara rasional. Konflik fisik dalam cerita dapat
diinterpretasikan sebagai metafora perjuangan melawan kebodohan (avidya) dan
ketidakbenaran (adharma), bukan sebagai anjuran untuk intoleransi. Dalam konteks
pendidikan karakter modern, nilai ini bertransformasi menjadi toleransi dan kerukunan dalam
bingkai Bhinneka Tunggal lka.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



3. Nilai Kepemimpinan (/Viti), Strategi, dan Bela Negara

Paruh kedua dari Geguritan Pan Bungkling bergeser dari wacana teologis ke aksi
nyata dalam bentuk peperangan mempertahankan wilayah. Bagian ini sarat dengan nilai-nilai
kepemimpinan (leadership), strategi militer (niti), dan cinta tanah air (nationalism). Tokoh
sentral dalam bagian ini adalah I Gusti Agung Pemaron dan sekutunya, Cokorda Jaya Singa
dari Jagatra. Ketika ancaman invasi dari Raja Mekah datang, Gusti Agung menunjukkan
sikap rendah hati dan gotong royong dengan meminta bantuan sekutunya.

Titiang ratu kewehan, bilih-bilih mangemasin, tahen titiang pacang kawon, kawulan

i ratu sami, pacang kasila gumi, kadi milk saput puwut, antuk i raja Mekah, sampun

ipun manampekin, jaga ngebug, nagaran cokor idewa (Geguritan Pan Bungkling

25a, No 188).

Terjemahannya:

Tuanku saya mengalami kesukaran, kemungkinan saya menderita, sadar saya akan

kalah, dan rakyat tuanku semuanya, akan turut menderita, laksana bau selimut

terbakar oleh raja Mekah, ia sudah mendekat, ingin menyerangnya, negara tuan ku.

Titiang kalintang prasangga, ne mangkin manunas urip, rupa titiang ngijo-ngijo,

linggih i ratu ne mangkin, titiang manunas kanti, yan wenten ican i ratu, ngurip ne

sampun pejah, saksat manguripang pitik, nene belus, titiang saksat sapunika.

(Geguritan Pan Bungkling 25a, No 189).

Terjemahannya:

Saya terlalu berani, sekarang mohon perlindungan, mungkin saya mengganggu,

kedudukan Tuanku sekarang ini, saya mengharapkan sekutu, bila tuanku setujui,

menghidupkan mereka yang sudah mati, laksana menghidupkan seekor anak ayam,
yang masih basah bulunya, itulah pengandaian untuk diri saya.

Cokorda ida mirengang, yen keto kema ke mulih, dening iba liwat abot, kai nunden

manulungin, ene ada nyaman kai, ia tunden kai nutug, madan I Gede Saloka, limang

laksa ne nu tutin, ala ayu, panga bareng teken iba (Geguritan Pan Bungkling 25b,

No 192).

Terjemahannya:

Raja mendengarkannya, bila demikian keadaannya pulang lah kamu, karena kamu

dalam keadaan yang amat sukar, saya akan menyuruh membantumu, ini saudaraku,

ia akan kusuruh mengikutimu, bernama I Gede Saloka, lima puluh ribu orang
pengikutnya, baik buruknya, agar bersama-sama denganmu.

Aliansi ini mencerminkan konsep kearifan lokal Bali Paras Paros Sarpanaya
(kebersamaan dan saling peduli) dan Salunglung Sabayantaka (senasib sepenanggungan,
baik dalam suka maupun duka). Dalam pendidikan karakter, narasi ini mengajarkan siswa
tentang pentingnya kerja sama (collaboration), solidaritas sosial, dan kesetiaan kawan (satya
mitra). Peran Pan Bungkling dalam perang ini sangat krusial. Pan Bungkling tidak
mengandalkan kekuatan fisik semata, melainkan kecerdikan strategi. Pan Bungkling
menyarankan penggunaan ranjau bambu yang ditanam di sawah berlumpur untuk menjebak
pasukan berkuda musuh.

Iwang ratu tahen titiang, yen medal mancang-mancangin, kaciwa lawan maobor,

tahen titiang boya lilih, dening satru puniki, akeh mategakan ratu, gajah kalawan

kuda, wenten negakin padati, dening ipun, becat sarni maincangan (Geguritan Pan

Bungkling 28b, No 216).

Terjemahannya:

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



Saya kira Tuanku keliru, jika keluar menghadangnya, mengalahkan oleh api, saya
kira tak akan mundur, karena musuh itu, banyak yang berkendaraan, gajah atau kuda,
ada pula yang berkereta, karena itu, mereka cepat kejar mengejar.

Jaler ipun panjang-panjang, maneked katunggak batis, becik pet karyanang abot,

keni polih mangiderin. di nyarange kembarin, sambilang nanemin bungbung, apang

ipun kajengklok, tegakan ipune sami, deket endut, tan dados ia matindakan.

(Geguritan Pan Bungkling 28b, No 217).

Terjemahannya:

Celananya panjang-panjang, sampai di ujung kaki, sebaiknya dibuatkan agar mereka

kesukaran, agar dapat mengurungnya, dilawan di tempat berlumpur, dengan

menanamkan potongan bambu, agar mereka itu terpeleset, semua kendaraannya, di

lumpur, tak dapat berjalan.

Tindakan ini adalah implementasi dari Niti Raja Sasana (ilmu politik Hindu) yang
menekankan pada penggunaan strategi/daya upaya dalam menghadapi musuh yang lebih kuat
secara jumlah atau persenjataan. Nilai karakter yang terkandung di sini adalah kreativitas
(creativity), inovasi, dan penyelesaian masalah (problem solving). Pan Bungkling
mengajarkan bahwa dalam membela negara (dharma negara), seseorang harus menggunakan
akal budinya seoptimal mungkin.

4. Aktualisasi Nilai Panca Satya

Nilai Satya (kesetiaan dan kejujuran) merupakan salah satu fondasi utama dalam etika
Hindu yang berakar pada prinsip Dharma sebagai landasan moral universal (Hartaka, 2020).
Dalam konteks ajaran Hindu, Satya tidak hanya dimaknai sebagai kejujuran dalam berkata,
tetapi juga sebagai konsistensi moral antara pikiran, ucapan, dan perbuatan dalam seluruh
dimensi kehidupan. Dalam Geguritan Pan Bungkling, nilai Satya teraktualisasi secara
komprehensif melalui konsep Panca Satya (lima bentuk kesetiaan), yang direpresentasikan
secara naratif melalui tindakan tokoh-tokoh utama, khususnya Pan Bungkling, Gusti Agung
Pemaron, dan I Gede Saloka.

Representasi ini menegaskan bahwa kesetiaan bukanlah sikap pasif, melainkan
praksis etis yang diuji dalam situasi kritis, baik dalam konteks kepemimpinan, relasi sosial,
maupun pembelaan terhadap negara (Natih, 2021). Bentuk pertama, Satya Wacana (kesetiaan
pada perkataan), tercermin secara jelas dalam sikap para pemimpin, seperti Gusti Agung
Pemaron dan I Gede Saloka dari Jagatra, yang menepati ucapan dan komitmen politiknya
untuk saling membantu dalam menghadapi ancaman eksternal. Dalam geguritan ini, kata-
kata pemimpin tidak sekadar berfungsi sebagai retorika kekuasaan, melainkan diposisikan
sebagai janji moral yang mengikat dan harus dipertanggungjawabkan. Konsistensi antara
ucapan dan tindakan tersebut mencerminkan etika kepemimpinan Hindu yang menempatkan
kebenaran (satya) sebagai sumber legitimasi kekuasaan, sekaligus menjadi teladan bagi
rakyat dan prajurit dalam menjunjung nilai kepercayaan dan integritas.

Bentuk kedua, Satya Laksana (kesetiaan dalam perbuatan), terwujud melalui sikap
para pemimpin dan prajurit yang tetap bertahan di medan pertempuran meskipun
menghadapi musuh dengan kekuatan yang lebih besar. Pemimpin dan para pasukan tidak
mengingkari keberanian yang telah diikrarkan, melainkan membuktikannya melalui tindakan
nyata. Dalam perspektif pendidikan karakter, narasi ini menegaskan pentingnya konsistensi
antara nilai yang diucapkan dan perilaku yang diwujudkan. Keberanian yang dilandasi oleh
Satya Laksana tidak bersifat emosional atau nekat, melainkan berakar pada kesadaran moral
untuk menjalankan kewajiban (swadharma) demi kepentingan bersama.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



Selanjutnya, Satya Semaya (kesetiaan pada janji) terefleksi dalam keteguhan aliansi
antara Pamamoran dan Jagatra yang tetap dijaga hingga berakhirnya konflik, bahkan ketika
situasi perang berada pada titik paling genting. Kesepakatan tersebut tidak dibatalkan demi
kepentingan pragmatis atau keselamatan sepihak, melainkan dijunjung sebagai ikatan etis
yang sakral. Dalam kerangka etika Hindu, Satya Semaya menegaskan bahwa janji bukan
sekadar kontrak sosial, tetapi merupakan komitmen moral yang menyangkut kehormatan diri
dan komunitas.

Nilai ini relevan dengan pendidikan karakter kontemporer, khususnya dalam
membangun sikap tanggung jawab, loyalitas sosial, dan kepercayaan antarindividu maupun
antar kelompok. Bentuk keempat, Satya Hredaya (kesetiaan pada hati nurani), tampak secara
subtil namun signifikan pada diri Pan Bungkling. Meskipun tokoh ini kerap menggunakan
strategi tipu daya (deception) dan kecerdikan taktis dalam menghadapi musuh, tindakannya
tidak didorong oleh niat jahat atau kepentingan pribadi, melainkan oleh kesetiaan batiniah
terhadap tujuan luhur, yakni membela tanah air dan menjaga kedaulatan kerajaan.

Dengan demikian, Geguritan Pan Bungkling menampilkan pemahaman etis yang
tidak hitam-putih, di mana kecerdikan strategi diposisikan sebagai sarana (upaya) untuk
mencapai tujuan moral yang lebih tinggi (dharma). Hal ini menegaskan bahwa Satya
Hredaya menuntut kejujuran batin dan orientasi moral yang benar, meskipun bentuk tindakan
lahiriahnya bersifat kontekstual dan strategis (Dauh, 2019). Bentuk kelima, Satya Mitra
(kesetiaan terhadap sahabat dan sekutu), teraktualisasi melalui relasi solidaritas dan kerja
sama antara para pemimpin serta pasukan Pamamoran dan Jagatra. Kesetiaan ini tidak hanya
bersifat politis, tetapi juga sosial dan emosional, di mana para sekutu saling melindungi,
mempercayai, dan menopang satu sama lain dalam menghadapi ancaman bersama.

Nilai Satya Mitra memperlihatkan bahwa persahabatan dan aliansi dalam perspektif
Hindu harus dilandasi oleh kejujuran, komitmen, dan tanggung jawab kolektif, bukan
kepentingan oportunistik. Dalam konteks pendidikan karakter, nilai ini relevan untuk
menanamkan sikap solidaritas, gotong royong, dan loyalitas sosial sebagai fondasi harmoni
dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara (Made, 2022). Secara keseluruhan,
aktualisasi nilai Panca Satya dalam Geguritan Pan Bungkling menunjukkan bahwa kesetiaan
dalam etika Hindu bersifat multidimensional dan kontekstual, mencakup kesetiaan pada
ucapan, perbuatan, janji, dan hati nurani. Narasi ini memperkaya pemahaman pendidikan
karakter Hindu dengan menempatkan Satya sebagai nilai dinamis yang diuji melalui konflik,
kepemimpinan, dan pengambilan keputusan strategis, sehingga relevan untuk
dikontekstualisasikan dalam pendidikan karakter di era modern, baik dalam ranah personal,
sosial, maupun kebangsaan.

Tabel 1. Matriks Nilai Karakter dalam Geguritan Pan Bungkling

Nilai Karakter Nilai
No Tokoh Utama  Peristiwa/Tindakan (Kearifan Karakter
Lokal/Hindu) Nasional
Mengkritisi makna Jiana Kritis. Rasa
1 Pan Bungkling sesajen (banten) kepada (Pengetahuan), .
Ingin Tahu
Pendeta Tattwa

Berdebat tentang
2 Pan Bungkling kosmologi dan surga
dengan De Senggu

Pradnyan, Satya Jujur, Cerdas,
Hredaya Mandiri

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



Gusti Agung & Membentuk aliansi Paras Paros, Gotong
3 Cokorda Jaya pertahanan melawan  Salunglung Royong,
Singa invasi Sabayantaka Peduli Sosial

Mengatur strategi perang ) ]
4  Pan Bungkling dengan ranjau bambu Niti, Wicaksana Kreatif, Kerja

Keras
(sungga)
Pasukan Bertempur . Dharma Negara, Cl'nta Tanah
5 mempertahankan wilayah X Air, Semangat
Pamamoran . Wirya
dari serangan luar Kebangsaan
Melindungi rakyat dan
6 Para Pemimpin membagi hasil Dana Punya, Tanggung

Arimurti Jawab, Adil
rampasan/penghargaan

Sumber: Hasil Analisis Teks Geguritan Pan Bungkling oleh Peneliti, 2025

5. Integrasi Tri Hita Karana dalam Narasi

Konsep Tri Hita Karana sebagai falsafah fundamental masyarakat Hindu Bali yang
menekankan keseimbangan hubungan antara manusia dengan Tuhan, sesama manusia, dan
alam lingkungan, terintegrasi secara implisit namun sistematis dalam struktur naratif
Geguritan Pan Bungkling. Integrasi ini tidak disajikan secara doktrinal atau normatif,
melainkan diwujudkan melalui alur cerita, dialog antartokoh, serta tindakan simbolik yang
merefleksikan praktik etika dan spiritualitas Hindu dalam konteks sosial-politik masyarakat
Bali tradisional. Dengan demikian, geguritan ini tidak hanya berfungsi sebagai karya sastra
hiburan, tetapi juga sebagai medium pedagogis yang mentransmisikan nilai-nilai
keseimbangan kosmis dan moralitas berbasis kearifan lokal.

Aspek Parahyangan (hubungan manusia dengan Tuhan) tercermin secara kuat dalam
diskursus teologis yang dibangun melalui tokoh Pan Bungkling. Dalam berbagai dialog
kritisnya, Pan Bungkling digambarkan tidak menolak agama atau praktik keagamaan,
melainkan mempertanyakan makna dan esensi dari simbol-simbol ritual yang dijalankan
secara mekanis tanpa pemahaman filosofis yang mendalam. Sikap ini merepresentasikan
pencarian hakikat ketuhanan yang sejati (tattwa), yang melampaui bentuk-bentuk artifisial
upacara (upacara), sejalan dengan ajaran Hindu yang menempatkan jigna (pengetahuan
spiritual) sebagai jalan penting menuju kesadaran ilahi (Yasa et al., 2024).

Dengan demikian, relasi Parahyangan dalam teks ini menekankan bahwa
keberagamaan yang autentik harus dilandasi oleh kesadaran intelektual dan spiritual, bukan
semata kepatuhan formal terhadap ritual, sehingga mendorong pembaca untuk
menginternalisasi nilai religius secara reflektif dan kritis. Dimensi Pawongan (hubungan
manusia dengan sesama) terepresentasi melalui pola interaksi sosial yang menonjolkan
solidaritas, loyalitas, dan etika kepemimpinan. Hal ini tampak dalam hubungan antara rakyat
Pamamoran dan Jagatra, serta dalam sikap para pemimpin yang menunjukkan tanggung
jawab moral terhadap keselamatan dan kesejahteraan rakyatnya.

Kerja sama antarkerajaan, kesetiaan terhadap janji, dan keberanian kolektif dalam
menghadapi ancaman eksternal mencerminkan nilai-nilai paras paros sarpanaya dan
salunglung sabayantaka yang menjadi fondasi harmoni sosial masyarakat Bali. Dalam
konteks ini, kemenangan atas musuh tidak semata-mata dipahami sebagai keberhasilan
militer, melainkan sebagai buah dari hubungan sosial yang harmonis, kohesif, dan dilandasi
oleh kesetiaan (satya) serta kepedulian terhadap kepentingan bersama. Sementara itu, aspek

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



Palemahan (hubungan manusia dengan alam) tercermin melalui pemanfaatan unsur-unsur
lingkungan sebagai bagian integral dari strategi pertahanan dan kelangsungan hidup.
Penggunaan bambu, lumpur sawah, dan kondisi alam sekitar sebagai perangkat taktis dalam
peperangan menunjukkan kecerdasan ekologis (ecological intelligence) masyarakat Bali
dalam membaca, memahami, dan memanfaatkan alam secara adaptif tanpa merusaknya.
Alam tidak diposisikan sebagai objek eksploitasi semata, melainkan sebagai mitra strategis
yang berperan dalam menjaga keseimbangan dan keberlanjutan kehidupan. Representasi ini
sejalan dengan pandangan kosmologis Hindu Bali yang memandang alam sebagai bagian
dari tatanan sakral (sekala-niskala), yang harus dihormati dan dijaga keharmonisannya
(Budiadnya, 2018).

Dengan demikian, integrasi 7ri Hita Karana dalam Geguritan Pan Bungkling
memperlihatkan bahwa kesejahteraan dan keberhasilan hidup baik secara spiritual, sosial,
maupun politis hanya dapat dicapai melalui keseimbangan relasi antara Parahyangan,
Pawongan, dan Palemahan. Narasi geguritan ini secara implisit mengajarkan bahwa
ketimpangan dalam salah satu aspek tersebut berpotensi melahirkan konflik dan kehancuran,
sedangkan keharmonisan ketiganya menjadi landasan bagi ketahanan moral, sosial, dan
kultural masyarakat. Oleh karena itu, Geguritan Pan Bungkling memiliki relevansi tinggi
sebagai sumber etnopedagogi dalam pendidikan karakter Hindu yang menekankan
keseimbangan holistik antara kecerdasan spiritual, sosial, dan ekologis.

6. Implikasi Pedagogis bagi Pendidikan Agama Hindu

Temuan-temuan di atas memiliki implikasi penting bagi pengembangan pendidikan
agama Hindu dan budi pekerti di sekolah. Geguritan Pan Bungkling dapat digunakan sebagai
materi ajar yang efektif untuk mengembangkan literasi kritis. Guru dapat menggunakan
dialog Pan Bungkling untuk memicu diskusi kelas mengenai makna filosofis di balik ritual,
mendorong siswa untuk tidak hanya menjadi pelaksana ritual (ritual performer) tetapi juga
pemikir religius (religious thinker). Metode pembelajaran yang dapat diterapkan adalah
melalui Dharmagita (bernyanyi tembang). Melagukan pupuh-pupuh dari geguritan ini tidak
hanya melestarikan seni budaya, tetapi juga menanamkan nilai-nilai karakter secara halus
melalui internalisasi pesan-pesan moral yang terkandung dalam liriknya.

Selain itu, metode Simak-Analisis dapat digunakan untuk membedah strategi
kepemimpinan dan nilai-nilai Satya dalam cerita, yang sangat relevan untuk pendidikan
kepemimpinan siswa. Namun, perlu dicatat bahwa pengajaran teks ini memerlukan
pendampingan guru yang kompeten untuk memberikan konteks yang tepat, terutama terkait
bagian-bagian yang mengandung unsur kekerasan atau tipu muslihat, agar dipahami sebagai
simbolisme perjuangan moral dan bukan sebagai justifikasi perilaku amoral dalam kehidupan
sehari-hari.

Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Geguritan Pan Bungkling menawarkan solusi
strategis atas stagnasi pendidikan karakter yang cenderung normatif dan dogmatis, dengan
menghadirkan model pedagogi berbasis dialektika kritis dan inquiry. Berbeda dengan teks
sastra tradisional lain yang umumnya menekankan penerimaan nilai secara pasif, naskah ini
justru menempatkan kritik sosial, satire, dan paradoks sebagai metode efektif untuk
membangun nalar kritis (critical thinking) dan kejujuran intelektual siswa dalam memahami
esensi ajaran agama (tattwa) melampaui sekadar formalisme ritual. Temuan substansial
menunjukkan bahwa teks ini merupakan laboratorium nilai yang komprehensif, di mana

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



tokoh Pan Bungkling merepresentasikan integrasi kecerdasan teologis (Pradnyan) dengan
etika kepemimpinan (Niti) dan semangat bela negara (Dharma Negara). Secara spesifik,
narasi ini mengaktualisasikan nilai Panca Satya dan falsafah Tri Hita Karana tidak sebagai
doktrin mati, melainkan melalui dialektika konflik yang mengajarkan pentingnya
keseimbangan antara kesalehan spiritual, solidaritas sosial (paras paros), dan adaptabilitas
ekologis, sehingga relevan sebagai sumber etnopedagogi untuk membentuk karakter generasi
muda yang kritis, toleran, dan berintegritas tinggi.

Daftar Pustaka

Adi, N. N. S., Oka, D. N., & Wati, N. M. S. (2021). Dampak Positif Dan Negatif
Pembelajaran Jarak Jauh Di Masa Pandemi Covid-19. Jurnal llmiah Pendidikan dan
Pembelajaran, 5(1), 43-48.

Atmadja, N. B., Atmadja, A. T., & Maryati, T. (2017). Agama Hindu, Pancasila, dan kearifan
Lokal: Fondasi Pendidikan Karakter. Denpasar: Pustaka Larasan.

Bagus, 1. G. N. (1986). Geguritan Pan Bungkling. Jakarta: Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan.

Budiadnya, P. (2018). Tri Hita Karana dan Tat Twam Asi Sebagai Konsep Keharmonisan Dan
Kerukunan. Widya Aksara: Jurnal Agama Hindu, 23(2).

Dauh, I. W. (2019). Ajaran Karmaphala dan Panca Satya dalam Geguritan Jayaprana. Vidya
Wertta: Media Komunikasi Universitas Hindu Indonesia, 2(1), 52-65.

Hartaka, I. M. (2020). Membangun Semangat Kebangsaan Perspektif Etika Hindu. Genta
Hredaya: Media Informasi Ilmiah Jurusan Brahma Widya STAHN Mpu Kuturan
Singaraja, 3(2).

Herawan, K. D., & Sudarsana, 1. K. (2017). Relevansi Nilai Pendidikan Karakter Dalam
Geguritan Suddhamala Untuk Meningkatkan Mutu Pendidikan Di Indonesia. Jurnal
Penjaminan Mutu, 3(2), 223-236.

Irawati, D., Igbal, A. M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2022). Profil Pelajar Pancasila Sebagai
Upaya Mewujudkan Karakter Bangsa. Edumaspul: Jurnal Pendidikan, 6(1), 1224-
1238.

Luwih, I. M. (2025). Integrasi Nilai-Nilai Hindu Dalam Bahasa Dan Sastra Bali: Sebuah
Pendekatan Kultural Dan Spiritualitas. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 8(1), 56-64.

Made, K. I. G. (2022). Aktualisasi ajaran Panca Satya dalam pembentukan karakter siswa
kelas X di SMA Kutapura. JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama), 2(2), 120-131.

Mardika, I. P., & Astrini, I. N. R. (2020). Komunikasi budaya dalam pewarisan rumah adat
Bandung Rangki di Desa Pedawa, Kecamatan Banjar, Kabupaten Buleleng.
Danapati: Jurnal llmu Komunikasi, 1(1), 1-15.

Natih, P. A. (2021). Panca Satya Tersirat Dalam Epos Mahabharata Sebagai Pedoman
Pendidikan Karakter Generasi Hindu. Guna Widya: Jurnal Pendidikan Hindu, 8(2),
180-189.

Rahayuningsih, F. (2022). Internalisasi Filosofi Pendidikan Ki Hajar Dewantara Dalam
Mewujudkan Profil Pelajar Pancasila. Social: Jurnal Inovasi Pendidikan IPS, 1(3),
177-187.

Rasna, I. W., Tantra, D. K., & Wisudariani, N. M. R. (2016). Harmonisasi Kearifan Lokal
Nusantara Dan Bali Untuk Pendidikan Karakter Di Sekolah Dasar: Sebuah Analisis
Etnopedagogi. Jurnal Kajian Bali, 6(1), 275-290.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



Sari, N. K. P, & Ariyoga, I. N. (2023). Pendidikan Karakter Hindu Dalam Kitab
Sarasamuccaya. Maha Widya Duta: Jurnal Penerangan Agama, Pariwisata Budaya,
dan Ilmu Komunikasi, 7(2).

Suwija, I. N. (2012). Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Dalam Pembelajaran Bahasa Bali.
Jurnal Pendidikan Karakter, 1, 120-129.

Trimo, T. (2025). Implikasi Karakter Pradnyan Dan Purusottama Terhadap Peningkatan Hasil
Belajar Agama Hindu Pada Peserta Didik Utama Widyalaya Wira Dharma Palu.
Jurnal Penelitian Agama Hindu, 9(2), 112-126.

Yasa, N. N. K., Ekawati, N. W., Rahmayanti, P. L. D., & Tirtayani, I. G. A. (2024). The Role
of Tri Hita Karana-Based Business Strategy And Digital Marketing To Improve
Sustainable Business Performance. International Journal of Data and Network
Science, 8(1).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta



