
 
Jayapangus Press 

Metta: Jurnal Ilmu Multidisiplin 
 

 
Volume 6 Nomor 1 (2026) 
ISSN : 2798-7329 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 35 

 

Eksplorasi Dialektis Nilai Pendidikan Karakter Hindu dalam 
Narasi Kritis Geguritan Pan Bungkling 

 
I Made Luwih 

Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia 
imadeluwih29@gmail.com 

 
Abstract 

Character education in Indonesia currently faces serious challenges in the form of 
moral degradation and the ineffectiveness of learning models that tend to be normative and 
under-emphasize critical reasoning. This study aims to explore Geguritan Pan Bungkling as 
an alternative source of character education based on inquiry and critical dialectics, an 
approach that shifts from the study of heroic texts that emphasize passive acceptance. This 
study uses a qualitative descriptive method with a dialectical hermeneutic approach and 
content analysis to dissect the textual and contextual meaning of the classic Geguritan Pan 
Bungkling manuscript. The results show that the character of Pan Bungkling represents the 
integration of theological intelligence (Pradnyan) that uses critical reasoning to question 
ritual formalism and systematically actualizes the values of Pancasatya and Tri Hita Karana 
through leadership strategies (Niti) and a spirit of national defense in the face of conflict. It 
concludes that this study offers a strategic ethnopedagogical solution that transcends 
dogmatism, utilizing satire and paradox as effective media for shaping the character of a 
young generation that is intelligent, tolerant, and possesses high integrity. 

 
Keywords: Character Education; Geguritan Pan Bungkling; Dialectical Hermeneutics; 

Critical Reasoning; Ethnopedagogy 
 

Abstrak 
Pendidikan karakter di Indonesia saat ini dihadapkan pada tantangan serius berupa 

degradasi moral dan inefektivitas model pembelajaran yang cenderung normatif serta kurang 
menyentuh aspek penalaran kritis. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi Geguritan 
Pan Bungkling sebagai sumber alternatif pendidikan karakter berbasis inquiry dan dialektika 
kritis, sebuah pendekatan yang bergeser dari kajian teks heroik yang menekankan 
penerimaan pasif. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan 
pendekatan hermeneutika dialektis dan analisis isi untuk membedah makna tekstual serta 
kontekstual dari naskah klasik Geguritan Pan Bungkling. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa tokoh Pan Bungkling merepresentasikan integrasi kecerdasan teologis (Pradnyan) 
yang menggunakan nalar kritis untuk mempertanyakan formalisme ritual, serta secara 
sistematis mengaktualisasikan nilai Panca Satya dan Tri Hita Karana melalui strategi 
kepemimpinan (Niti) dan semangat bela negara dalam menghadapi konflik. Disimpulkan 
bahwa penelitian ini menawarkan solusi strategis etnopedagogi yang melampaui 
dogmatisme, menjadikan satire dan paradoks sebagai media efektif untuk membentuk 
karakter generasi muda yang cerdas, toleran, dan berintegritas tinggi. 

 
Kata Kunci: Pendidikan Karakter; Geguritan Pan Bungkling; Hermeneutika Dialektis; 

Nalar Kritis; Etnopedagogi 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 36 

 

Pendahuluan 
Dunia pendidikan Indonesia, yang secara hakiki bertujuan membentuk manusia 

berakhlak mulia dan bertanggung jawab, tengah dihadapkan pada tantangan serius degradasi 
moral (Irawati et al., 2022). Fenomena seperti intoleransi, kekerasan, dan lunturnya identitas 
budaya lokal di kalangan generasi muda mengindikasikan adanya disorientasi nilai (Adi et 
al., 2021). Tantangan ini mempertanyakan efektivitas model pendidikan karakter yang 
selama ini banyak berjalan secara normatif dan preskriptif, serta kurang menyentuh aspek 
penalaran kritis (critical thinking) dan internalisasi nilai melalui proses dialektika 
(Rahayuningsih, 2022). Respons terhadap hal ini seringkali berupa seruan untuk 
mengintegrasikan kearifan lokal ke dalam kurikulum (Mardika & Astrini, 2020).  

Namun, implementasinya cenderung menjadikan khazanah lokal khususnya sastra 
tradisional sebagai doktrin statis yang hanya dipelajari untuk dilestarikan, bukan sebagai 
medium dialektika yang hidup untuk membangun karakter melalui proses berpikir kritis dan 
pertanyaan mendalam (Trimo, 2025). Penelitian ini berfokus pada Geguritan Pan Bungkling, 
sebuah teks sastra Bali klasik yang bersifat satir dan kritis, sebagai sumber alternatif model 
pendidikan karakter berbasis inquiry dan dekonstruksi kritis. Mayoritas kajian terdahulu 
tentang sastra Bali dan pendidikan karakter seperti pada Geguritan Wirotama, Geguritan 
Suddhamala atau Geguritan Wirata Parwa, cenderung mengeksplorasi teks-teks yang 
bersifat heroik, normatif, dan menekankan penerimaan nilai secara vertikal (Herawan & 
Sudarsana, 2017).  

Novelty atau kebaruan pada penelitian ini terletak pada pergeseran paradigma dari 
pendekatan yang mengukuhkan menjadi pendekatan yang mempertanyakan yang secara 
spesifik mengkaji teks sastra yang justru menjadikan kritik sosial, satire, dan paradoks 
sebagai metode untuk mencapai kebijaksanaan dengan menganalisis karakter protagonis 
kritis yang mempertanyakan kemapanan dogma, penelitian ini tidak hanya mengidentifikasi 
nilai-nilai apa yang diajarkan, tetapi merekonstruksi bagaimana proses pembelajaran nilai itu 
terjadi melalui konflik naratif dan dialog kritis dalam teks. Posisi ini mengisi celah literatur 
yang masih jarang menyentuh dimensi pedagogis-kritis dalam sastra tradisional. 

Urgensi dan kontribusi kajian transformasi nilai melalui sastra kritis dalam Geguritan 
Pan Bungkling sebagai objek kajian bukan hanya penting, melainkan sangat urgen setidaknya 
karena tiga alasan yang sekaligus menunjukkan kontribusi spesifik penelitian ini. Pertama, 
di tengah arus globalisasi yang menghomogenisasi budaya, pemilihan teks sastra kritis 
seperti ini justru melatih generasi muda untuk memiliki kecerdasan kontekstual dan filter 
budaya, sekaligus membangun ketahanan identitas yang tidak dogmatis (Luwih, 2025). 
Kontribusinya adalah menawarkan konsep literasi kritis-kultural, di mana peserta didik 
diajak tidak hanya mencintai, tetapi juga mampu mengkritisi dan merekontekstualisasi 
warisan budayanya sendiri secara cerdas. 

Kedua, penelitian ini menjawab kebutuhan akan pendekatan etnopedagogi yang lebih 
dinamis dan berdialog. Jika selama ini integrasi kearifan lokal dalam pendidikan sering 
berhenti pada pelestarian dan transfer pengetahuan tentang nilai (Rasna et al., 2016). 
Penelitian ini mengajukan sebuah model transformasi nilai melalui dialektika sastra. Model 
ini memiliki pandangan bahwa nilai-nilai luhur seperti Tri Hita Karana dan Panca Satya 
justru akan lebih kokoh diinternalisasi jika ditemukan dan dipertahankan melalui proses 
dialog, pergulatan intelektual, dan penyangkalan dalam teks, mirip dengan metode saloka 
atau perumpamaan dalam tradisi filsafat (Natih, 2021).  

Ketiga, kontribusi keilmuan pada penelitian ini bersifat ganda dan aplikatif: (a) 
Secara teoretis, penelitian ini memperkaya khazanah pendidikan karakter dengan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 37 

 

memasukkan paradigma kritisisme budaya (cultural criticism) sebagai bagian dari proses 
pembentukan karakter, yang selama ini didominasi oleh pendekatan psikologis dan 
behavioristik. (b) Secara praktis, penelitian tidak hanya berhenti pada analisis tekstual, 
tetapi merancang kerangka operasional bagaimana pendidik dapat menggunakan satire dan 
paradoks dalam Geguritan Pan Bungkling untuk merancang aktivitas pembelajaran berbasis 
inquiry dan diskusi kritis di kelas. Tujuan akhirnya adalah memberikan alternatif pedagogis 
yang membangun karakter kuat, yang bersumber dari pemahaman mendalam dan 
kemampuan bernalar kritis, bukan dari kepatuhan pasif. Guna membedah kompleksitas dan 
mengekstrak novelty dari teks sastra kritis ini, peneliti menggunakan pendekatan 
hermeneutika dialektis yang diramu dari tiga disiplin ilmu.  

Pendekatan ini merupakan inovasi metodologis dalam kajian serupa, karena tidak 
hanya menerapkan hermeneutika untuk memahami makna Suwija (2012) tetapi secara 
spesifik memfokuskan pada dialektika antara teks, konteks budaya Hindu Bali, dan tujuan 
pedagogis modern. Proses ini dilakukan melalui tiga lapis analisis: (1) Analisis naratif kritis, 
untuk memetakan struktur satire, ironi, dan titik-titik paradoks dalam percakapan Pan 
Bungkling yang berfungsi sebagai ujian terhadap nilai-nilai mapan; (2) Interpretasi filosofis-
etis, untuk mengurai bagaimana dialektika dalam narasi tersebut merefleksikan dan 
mempertanyakan nilai-nilai inti filsafat Hindu seperti Dharma, Satya, dan Tri Hita 
Karana Atmadja et al., (2017) dan (3) Sintesis Pedagogis, untuk mentransformasi temuan 
dari dua lapis analisis sebelumnya menjadi prinsip-prinsip perancangan pembelajaran 
karakter yang memicu critical thinking (Sari & Ariyoga, 2023). 

Metode utama adalah analisis kualitatif mendalam terhadap teks Geguritan Pan 
Bungkling Bagus (1986) dengan teknik pembacaan berulang (close reading) dan interpretasi 
kontekstual yang menjadi pembeda (novelty metodologis) adalah kerangka analisis yang 
sengaja dirancang untuk membaca teks tradisional bukan sebagai monumen statis, tetapi 
sebagai simulasi dialogis yang aktif. Setiap episode kritik atau satire dalam geguritan 
dianalisis sebagai sebuah skenario pembelajaran yang potensial. Melalui pendekatan dan 
metode ini, penelitian ini tidak hanya menghasilkan pemahaman baru tentang teks lama, 
tetapi juga menawarkan sebuah prototype metodologis bagaimana sastra tradisional kritis 
dapat didayagunakan sebagai laboratorium nilai untuk pendidikan karakter abad ke-21. 
 
Metode 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian deskriptif kualitatif dengan pendekatan 
analisis isi (content analysis) dan hermeneutika untuk menginterpretasi makna teks secara 
mendalam. Sumber data utama ditentukan secara purposif, yaitu naskah Geguritan Pan 
Bungkling hasil alih aksara dan alih bahasa oleh I Gusti Ngurah Bagus terbitan tahun 1986, 
yang didukung oleh data sekunder dari literatur relevan mengenai pendidikan karakter dan 
teologi Hindu. Dalam prosesnya, peneliti bertindak sebagai instrumen utama (human 
instrument) untuk mengklasifikasikan temuan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 
metode simak dan catat dengan mekanisme pembacaan cermat (close reading) untuk 
menginventarisasi unit-unit data berupa pupuh, dialog, dan narasi peristiwa yang memuat 
nilai-nilai karakter. Data yang terkumpul selanjutnya dianalisis secara interaktif mengacu 
pada model Miles dan Huberman yang meliputi tahapan reduksi data untuk menyeleksi 
kutipan yang relevan, penyajian data secara deskriptif, serta penarikan kesimpulan, yang 
validitasnya diuji melalui triangulasi sumber dengan mengkomparasikan temuan teks 
terhadap konsep-konsep dalam kitab suci Hindu. 
 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 38 

 

Hasil dan Pembahasan 
Geguritan Pan Bungkling merupakan salah satu karya sastra Bali klasik yang cukup 

terkenal dan bernilai strategis dalam konteks pendidikan karakter Hindu, dengan naskah yang 
tersimpan di Lembaga Pustaka Lontar Fakultas Sastra Universitas Udayana Nomor Krp 183 
dan telah dialihaksarakan serta dialihbahasakan oleh Drs. I Gusti Ngurah Bagus pada tahun 
1986. Teks ini menghadirkan tokoh Pan Bungkling sebagai figur trickster ntelektual yang 
cerdas (pradnyan), kritis, dan piawai bersilat lidah, yang tinggal di wilayah utara Sigogo dan 
secara dialektis menantang kemapanan otoritas ritual, sastra, dan teologi melalui pertanyaan-
pertanyaan rasional yang menyentuh esensi ajaran (tattwa), bukan sekadar bentuk lahiriah 
upacara (upacara). Kepandaiannya terbukti ketika ia mampu menundukkan Ida Gede 
Gangga, seorang ahli adat dan upacara agama, serta De Senggu Tangi, ahli sastra, bukan 
melalui kekerasan, melainkan melalui nalar kritis dan satire yang merepresentasikan 
pendidikan karakter berbasis kejujuran intelektual dan keberanian berpikir. Kepiawaian Pan 
Bungkling kemudian menarik perhatian Gusti Agung, pemimpin Pemaron, yang 
mempertemukannya dengan Tandurahim dalam dialektika lintas keyakinan. Konflik ini, 
meskipun berujung pada kekerasan naratif, secara hermeneutik dapat dibaca sebagai simbol 
pertarungan antara pengetahuan kritis (jnana) dan kebekuan dogmatis (avidya).  

Kematian Tandurahim memicu serangan Raja Mekah terhadap Pemaron, yang 
kemudian dihadapi melalui kepemimpinan kolaboratif (niti), kesetiaan terhadap negara dan 
pemimpin (panca satya), serta strategi cerdas Pan Bungkling yang mengedepankan daya 
upaya dan pemanfaatan lingkungan (palemahan) sebagai bagian dari etika pertahanan. 
Dengan demikian, Geguritan Pan Bungkling tidak sekadar merekam kisah kepahlawanan, 
tetapi merepresentasikan model pendidikan karakter Hindu yang integratif, mencakup 
kecerdasan teologis, keteguhan iman (sradha) yang dialogis, loyalitas sosial-politik, serta 
kepemimpinan strategis berbasis nilai Tri Hita Karana, sehingga relevan sebagai sumber 
etnopedagogi kritis dalam pengembangan pendidikan agama Hindu kontemporer. 

 
1. Nilai Kecerdasan (Pradnyan) dan Nalar Kritis dalam Memahami Simbol Agama 

Salah satu karakteristik paling menonjol dari tokoh Pan Bungkling Adalah 
kecerdasannya (Pradnyan) dan keberaniannya menggunakan nalar kritis untuk 
mempertanyakan kemapanan ritual yang sering kali dijalankan tanpa pemahaman yang 
memadai. Dalam tradisi pendidikan Hindu, kecerdasan atau Jnana adalah salah satu jalan 
utama menuju Tuhan (Jnana Marga Yoga). Pan Bungkling merepresentasikan seorang 
pembelajar yang tidak puas dengan jawaban dogmatis dan selalu mengejar esensi kebenaran. 

Hal ini terekam jelas dalam dialog antara Pan Bungkling dengan Ida Gede Gangga 
Sura, seorang pendeta yang sangat dihormati. Pan Bungkling datang berpura-pura bodoh 
(mapi-mapi belog) untuk menanyakan makna dari sarana upacara (banten) kematian yang 
sedang dipersiapkan. 

Wenten ne mawadah dulang, meka waja miwah lengis, menuh sikapa asoroh, baya 
tingkah banten suci, punika ke anggen napi, padanda ngandika alus, data takonang 
iba, pipise jua aba mai, malih matur, Pan Bungkling makita nawang (Geguritan Pan 
Bungkling 2b, No 9). 
Terjemahannya:  
Ada di atas talam kayu, cermin baja dan minyak, bunga melur umbi gadung satu 
tempat, memang itu adalah sesajen penyuci an, apa guna semua itu, sang pendeta 
berkata halus, Bermacam-macam yang kamu tanyakan, bawalah uangmu ke mari, 
kembali ia bertanya, Pan Bungkling ingin mengetahui nya.  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 39 

 

Padanda raris nartayang, kene katatwannya cai, pan sipta uling makelo, yan dadi 
jadma buin, menuhe bakal caling, sikapa anggon pamulu, mekane anggon mata, 
majane anggon kal anggon gigi, mangde ayu, yen mepekang parikrama (Geguritan 
Pan Bungkling 2b, No 10). 
Terjemahannya: 
Kemudian Pendeta menjelaskannya, beginilah maknanya, memang sudah tradisi dari 
jaman dahulu, bila menjelma kembali, bunga melur akan menjadi taring, umbi 
gadung sebagai kulit, cermin sebagai mata, baja sebagai gigi, agar betul sempurna, 
jika semua ketentuan itu dipenuhi. 
Pertanyaan ini tampak sederhana, namun sesungguhnya merupakan gugatan terhadap 

formalisme ritual. Ketika Pendeta menjelaskan secara simbolis bahwa bunga melur akan 
menjadi taring, umbi gadung menjadi kulit, cermin menjadi mata, dan baja menjadi gigi pada 
kelahiran kembali, Pan Bungkling merespons dengan logika empiris yang tajam dan satire. 

Pan Bungkling kedek mangakak, uning titiang kapo mangkin, nanging kangkat titiang 
kawok, titiang taen mamanggihin, anak mananem sampi, tan wenten madaging legu, 
nangingne panggihin titiang, tan wenten angan asiki, boya lamur, ban tenge ne bawu 
lekad. (Geguritan Pan Bungkling 2b, No 11). 
Terjemahannya:  
Pan Bungkling tertawa terbahak-bahak, Sekarang hamba mengetahuinya, namun 
hamba heran, hamba pernah melihatnya, seorang menanam sapi, tak berisi apa-apa, 
namun hamba lihat, tak seekorpun, matanya kabur, anak sapi yang baru lahir. 
Kutipan ini menunjukkan bahwa Pan Bungkling menggunakan nalar kritis untuk 

menguji validitas ajaran yang disampaikan oleh otoritas agama. Pan Bungkling menolak 
pemahaman yang bersifat cocoklogi atau mistifikasi yang tidak berdasar. Dalam konteks 
pendidikan karakter, sikap ini mengajarkan nilai berpikir kritis (critical thinking) dan 
kejujuran intelektual. Pan Bungkling mengajarkan bahwa beragama tidak boleh hanya 
sekadar ikut-ikutan (gugon tuwon), tetapi harus didasari oleh pemahaman Tattwa (filsafat) 
yang benar. Ini sejalan dengan tujuan pendidikan nasional untuk mencerdaskan kehidupan 
bangsa dan membentuk manusia yang berilmu. Selain itu, keberanian Pan Bungkling untuk 
berdebat dengan seorang Pendeta sosok yang dalam struktur sosial feodal Bali memiliki 
posisi sangat tinggi menunjukkan nilai egalitarianisme dalam pencarian kebenaran. 
Kebenaran tidak dimonopoli oleh hierarki kasta atau jabatan, melainkan dapat diakses oleh 
siapa saja yang menggunakan akal budinya. Pendidikan karakter Hindu menekankan bahwa 
setiap individu memiliki Atman yang suci dan potensi untuk mencapai kebijaksanaan, 
sebagaimana diajarkan dalam konsep Tat Twam Asi (Aku adalah Kamu). 

 
2. Nilai Religius (Sradha) dalam Dialektika Teologis dan Toleransi 

Meskipun sering melontarkan kritik tajam, Pan Bungkling bukanlah sosok yang anti-
agama. Sebaliknya, ia memiliki keyakinan (Sradha) yang kokoh namun inklusif. Hal ini 
terlihat dalam interaksinya dengan tokoh-tokoh dari latar belakang berbeda, seperti De 
Senggu Tangi (ahli sastra) dan Tandurahim (tokoh Muslim). Dalam perdebatan dengan De 
Senggu Tangi mengenai konsep kosmologi dan kehidupan setelah mati, Pan Bungkling 
menantang deskripsi surga yang sangat materialistik. 

To madan meli dimudah, anake suargane cai, mas manik man dadi tembok, mirahe 
maka jalijih, kayu madan lungsir, permaslawan gagulung, bale maraab gedah, korine 
winten maukir, endih murub, galang tuara ada madamar (Geguritan Pan Bungkling 
6b, No 42). 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 40 

 

Terjemahannya:  
Membeli dengan murah, di surga itu, mas dan manik menjadi tembok, mirah sebagai 
kerikil, kayu yang disebut lungsir, emas dan sutra gegulung, atap rumah terdiri dari 
gelas, pintunya berukir intan, berkilau-kilauan, terang benderang tanpa lampu. 
Len anak luh melah-melah, soroh tong kena pilihin, pasekeb nganggo-anggo teka 
pada mangayahin, mangabasing demenin, sing kitayang suba ditu, karana bapa 
ngorahang, mudahe tuara ada gigisin, dadi kenyung, Pan Bungkling nyawutin enggal 
(Geguritan Pan Bungkling 6b, No 43). 
Terjemahannya:  
Yang lain lagi wanita cantik-cantik, sulit untuk memilihnya, dayang-dayang dengan 
perhiasannya, datang meladeninya, membawa apa yang disukai, segala yang diingini 
sudah ada di sana, itulah sebabnya bapak memberitahukannya, terlalu gampang, 
maka tersenyumlah, dan Pan Bungkling cepat menjawab.  
Jerone taen marika, doning tatase tan sipi, titiang mabudi matakon, apang titiang 
manggih becik, di senggu manyawutin, to suba buka karmane bawu, bapa sing taen 
kema, sok ucapan sastra luwih, munggwing tutur, buka keto tuduhanga (Geguritan 
Pan Bungkling 6b, No 44). 
Terjemahannya:  
Apakah tuan pernah kesana, maka jelas sekali, hamba ingin menanyakan, agar hamba 
menjumpai kebahagiaan, De Senggu menjawab, itulah sebagai bapak ceritakan tadi, 
bapak. Tidak pernah pergi ke sana, itu termuat dalam ajaran yang utama, adapun yang 
berupa nasehat-nasehat, demikian dikatakannya. 
Berdasarkan respon Pan Bungkling yang skeptisisme dengan berkata, apakah tuan 

pernah kesana? Seketika De Senggu mengakui bahwa pengetahuannya hanya bersumber dari 
teks, Pan Bungkling menekankan pentingnya pengalaman spiritual langsung (anubhava) di 
atas sekadar hafalan teks. Nilai pendidikan karakter yang muncul di sini adalah autentisitas 
spiritual. Siswa diajak untuk tidak terjebak pada iming-iming material dalam beragama, 
melainkan mencari kedamaian batin dan kesadaran diri. Lebih lanjut, pertemuan Pan 
Bungkling dengan Tandurahim membuka ruang diskusi lintas iman yang menarik, meskipun 
berakhir dengan konflik. Dialog awal Pan Bungkling dan Tandurahim menunjukkan adanya 
upaya saling memahami konsep ketuhanan masing-masing. 

Ngken to luwihan wangsa, ken liyunan ngelah aji, engken Dewane kawot, ne 
ngodagang pati urip, engken ne madan mati, engken ne madan idup, tatasang apang 
pedas pangangeteng besik-besik, da nya lamur, anak icang tonden pedas (Geguritan 
Pan Bungkling 10a, No 68). 
Terjemahannya:  
Siapa yang golongannya lebih baik, mana yang lebih banyak mempunyai 
pengetahuan, yang mana dewanya sakti, yang menentukan hidup atau mati itu, mana 
yang dinamai hidup, jelaskan agar jelas satu persatu, agar jangan kabur, karena aku 
belum jelas sekali. 
Teks ini mengajarkan bahwa keyakinan teguh (sradha) terhadap agama sendiri 

(swadharma) adalah penting, namun juga harus disertai dengan kemampuan untuk berdialog 
dan mempertahankan argumen secara rasional. Konflik fisik dalam cerita dapat 
diinterpretasikan sebagai metafora perjuangan melawan kebodohan (avidya) dan 
ketidakbenaran (adharma), bukan sebagai anjuran untuk intoleransi. Dalam konteks 
pendidikan karakter modern, nilai ini bertransformasi menjadi toleransi dan kerukunan dalam 
bingkai Bhinneka Tunggal Ika. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 41 

 

3. Nilai Kepemimpinan (Niti), Strategi, dan Bela Negara 
Paruh kedua dari Geguritan Pan Bungkling bergeser dari wacana teologis ke aksi 

nyata dalam bentuk peperangan mempertahankan wilayah. Bagian ini sarat dengan nilai-nilai 
kepemimpinan (leadership), strategi militer (niti), dan cinta tanah air (nationalism). Tokoh 
sentral dalam bagian ini adalah I Gusti Agung Pemaron dan sekutunya, Cokorda Jaya Singa 
dari Jagatra. Ketika ancaman invasi dari Raja Mekah datang, Gusti Agung menunjukkan 
sikap rendah hati dan gotong royong dengan meminta bantuan sekutunya. 

Titiang ratu kewehan, bilih-bilih mangemasin, tahen titiang pacang kawon, kawulan 
i ratu sami, pacang kasila gumi, kadi milk saput puwut, antuk i raja Mekah, sampun 
ipun manampekin, jaga ngebug, nagaran cokor idewa (Geguritan Pan Bungkling 
25a, No 188). 
Terjemahannya:  
Tuanku saya mengalami kesukaran, kemungkinan saya menderita, sadar saya akan 
kalah, dan rakyat tuanku semuanya, akan turut menderita, laksana bau selimut 
terbakar oleh raja Mekah, ia sudah mendekat, ingin menyerangnya, negara tuan ku.  
Titiang kalintang prasangga, ne mangkin manunas urip, rupa titiang ngijo-ngijo, 
linggih i ratu ne mangkin, titiang manunas kanti, yan wenten ican i ratu, ngurip ne 
sampun pejah, saksat manguripang pitik, nene belus, titiang saksat sapunika. 
(Geguritan Pan Bungkling 25a, No 189). 
Terjemahannya:  
Saya terlalu berani, sekarang mohon perlindungan, mungkin saya mengganggu, 
kedudukan Tuanku sekarang ini, saya mengharapkan sekutu, bila tuanku setujui, 
menghidupkan mereka yang sudah mati, laksana menghidupkan seekor anak ayam, 
yang masih basah bulunya, itulah pengandaian untuk diri saya. 
Cokorda ida mirengang, yen keto kema ke mulih, dening iba liwat abot, kai nunden 
manulungin, ene ada nyaman kai, ia tunden kai nutug, madan I Gede Sa1oka, limang 
1aksa ne nu tutin, ala ayu, panga bareng teken iba (Geguritan Pan Bungkling 25b, 
No 192). 
Terjemahannya:  
Raja mendengarkannya, bila demikian keadaannya pulang lah kamu, karena kamu 
dalam keadaan yang amat sukar, saya akan menyuruh membantumu, ini saudaraku, 
ia akan kusuruh mengikutimu, bernama I Gede Saloka, lima puluh ribu orang 
pengikutnya, baik buruknya, agar bersama-sama denganmu. 
Aliansi ini mencerminkan konsep kearifan lokal Bali Paras Paros Sarpanaya 

(kebersamaan dan saling peduli) dan Salunglung Sabayantaka (senasib sepenanggungan, 
baik dalam suka maupun duka). Dalam pendidikan karakter, narasi ini mengajarkan siswa 
tentang pentingnya kerja sama (collaboration), solidaritas sosial, dan kesetiaan kawan (satya 
mitra). Peran Pan Bungkling dalam perang ini sangat krusial. Pan Bungkling tidak 
mengandalkan kekuatan fisik semata, melainkan kecerdikan strategi. Pan Bungkling 
menyarankan penggunaan ranjau bambu yang ditanam di sawah berlumpur untuk menjebak 
pasukan berkuda musuh. 

Iwang ratu tahen titiang, yen medal mancang-mancangin, kaciwa lawan maobor, 
tahen titiang boya lilih, dening satru puniki, akeh mategakan ratu, gajah kalawan 
kuda, wenten negakin padati, dening ipun, becat sarni maincangan (Geguritan Pan 
Bungkling 28b, No 216). 
Terjemahannya: 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 42 

 

Saya kira Tuanku keliru, jika keluar menghadangnya, mengalahkan oleh api, saya 
kira tak akan mundur, karena musuh itu, banyak yang berkendaraan, gajah atau kuda, 
ada pula yang berkereta, karena itu, mereka cepat kejar mengejar. 
Jaler ipun panjang-panjang, maneked katunggak batis, becik pet karyanang abot, 
keni polih mangiderin. di nyarange kembarin, sambilang nanemin bungbung, apang 
ipun kajengklok, tegakan ipune sami, deket endut, tan dados ia matindakan. 
(Geguritan Pan Bungkling 28b, No 217). 
Terjemahannya:  
Celananya panjang-panjang, sampai di ujung kaki, sebaiknya dibuatkan agar mereka 
kesukaran, agar dapat mengurungnya, dilawan di tempat berlumpur, dengan 
menanamkan potongan bambu, agar mereka itu terpeleset, semua kendaraannya, di 
lumpur, tak dapat berjalan. 
Tindakan ini adalah implementasi dari Niti Raja Sasana (ilmu politik Hindu) yang 

menekankan pada penggunaan strategi/daya upaya dalam menghadapi musuh yang lebih kuat 
secara jumlah atau persenjataan. Nilai karakter yang terkandung di sini adalah kreativitas 
(creativity), inovasi, dan penyelesaian masalah (problem solving). Pan Bungkling 
mengajarkan bahwa dalam membela negara (dharma negara), seseorang harus menggunakan 
akal budinya seoptimal mungkin. 

 
4. Aktualisasi Nilai Panca Satya 

Nilai Satya (kesetiaan dan kejujuran) merupakan salah satu fondasi utama dalam etika 
Hindu yang berakar pada prinsip Dharma sebagai landasan moral universal (Hartaka, 2020). 
Dalam konteks ajaran Hindu, Satya tidak hanya dimaknai sebagai kejujuran dalam berkata, 
tetapi juga sebagai konsistensi moral antara pikiran, ucapan, dan perbuatan dalam seluruh 
dimensi kehidupan. Dalam Geguritan Pan Bungkling, nilai Satya teraktualisasi secara 
komprehensif melalui konsep Panca Satya (lima bentuk kesetiaan), yang direpresentasikan 
secara naratif melalui tindakan tokoh-tokoh utama, khususnya Pan Bungkling, Gusti Agung 
Pemaron, dan I Gede Saloka.  

Representasi ini menegaskan bahwa kesetiaan bukanlah sikap pasif, melainkan 
praksis etis yang diuji dalam situasi kritis, baik dalam konteks kepemimpinan, relasi sosial, 
maupun pembelaan terhadap negara (Natih, 2021). Bentuk pertama, Satya Wacana (kesetiaan 
pada perkataan), tercermin secara jelas dalam sikap para pemimpin, seperti Gusti Agung 
Pemaron dan I Gede Saloka dari Jagatra, yang menepati ucapan dan komitmen politiknya 
untuk saling membantu dalam menghadapi ancaman eksternal. Dalam geguritan ini, kata-
kata pemimpin tidak sekadar berfungsi sebagai retorika kekuasaan, melainkan diposisikan 
sebagai janji moral yang mengikat dan harus dipertanggungjawabkan. Konsistensi antara 
ucapan dan tindakan tersebut mencerminkan etika kepemimpinan Hindu yang menempatkan 
kebenaran (satya) sebagai sumber legitimasi kekuasaan, sekaligus menjadi teladan bagi 
rakyat dan prajurit dalam menjunjung nilai kepercayaan dan integritas. 

Bentuk kedua, Satya Laksana (kesetiaan dalam perbuatan), terwujud melalui sikap 
para pemimpin dan prajurit yang tetap bertahan di medan pertempuran meskipun 
menghadapi musuh dengan kekuatan yang lebih besar. Pemimpin dan para pasukan tidak 
mengingkari keberanian yang telah diikrarkan, melainkan membuktikannya melalui tindakan 
nyata. Dalam perspektif pendidikan karakter, narasi ini menegaskan pentingnya konsistensi 
antara nilai yang diucapkan dan perilaku yang diwujudkan. Keberanian yang dilandasi oleh 
Satya Laksana tidak bersifat emosional atau nekat, melainkan berakar pada kesadaran moral 
untuk menjalankan kewajiban (swadharma) demi kepentingan bersama. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 43 

 

Selanjutnya, Satya Semaya (kesetiaan pada janji) terefleksi dalam keteguhan aliansi 
antara Pamamoran dan Jagatra yang tetap dijaga hingga berakhirnya konflik, bahkan ketika 
situasi perang berada pada titik paling genting. Kesepakatan tersebut tidak dibatalkan demi 
kepentingan pragmatis atau keselamatan sepihak, melainkan dijunjung sebagai ikatan etis 
yang sakral. Dalam kerangka etika Hindu, Satya Semaya menegaskan bahwa janji bukan 
sekadar kontrak sosial, tetapi merupakan komitmen moral yang menyangkut kehormatan diri 
dan komunitas.  

Nilai ini relevan dengan pendidikan karakter kontemporer, khususnya dalam 
membangun sikap tanggung jawab, loyalitas sosial, dan kepercayaan antarindividu maupun 
antar kelompok. Bentuk keempat, Satya Hredaya (kesetiaan pada hati nurani), tampak secara 
subtil namun signifikan pada diri Pan Bungkling. Meskipun tokoh ini kerap menggunakan 
strategi tipu daya (deception) dan kecerdikan taktis dalam menghadapi musuh, tindakannya 
tidak didorong oleh niat jahat atau kepentingan pribadi, melainkan oleh kesetiaan batiniah 
terhadap tujuan luhur, yakni membela tanah air dan menjaga kedaulatan kerajaan.  

Dengan demikian, Geguritan Pan Bungkling menampilkan pemahaman etis yang 
tidak hitam-putih, di mana kecerdikan strategi diposisikan sebagai sarana (upaya) untuk 
mencapai tujuan moral yang lebih tinggi (dharma). Hal ini menegaskan bahwa Satya 
Hredaya menuntut kejujuran batin dan orientasi moral yang benar, meskipun bentuk tindakan 
lahiriahnya bersifat kontekstual dan strategis (Dauh, 2019). Bentuk kelima, Satya Mitra 
(kesetiaan terhadap sahabat dan sekutu), teraktualisasi melalui relasi solidaritas dan kerja 
sama antara para pemimpin serta pasukan Pamamoran dan Jagatra. Kesetiaan ini tidak hanya 
bersifat politis, tetapi juga sosial dan emosional, di mana para sekutu saling melindungi, 
mempercayai, dan menopang satu sama lain dalam menghadapi ancaman bersama.  

Nilai Satya Mitra memperlihatkan bahwa persahabatan dan aliansi dalam perspektif 
Hindu harus dilandasi oleh kejujuran, komitmen, dan tanggung jawab kolektif, bukan 
kepentingan oportunistik. Dalam konteks pendidikan karakter, nilai ini relevan untuk 
menanamkan sikap solidaritas, gotong royong, dan loyalitas sosial sebagai fondasi harmoni 
dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara (Made, 2022). Secara keseluruhan, 
aktualisasi nilai Panca Satya dalam Geguritan Pan Bungkling menunjukkan bahwa kesetiaan 
dalam etika Hindu bersifat multidimensional dan kontekstual, mencakup kesetiaan pada 
ucapan, perbuatan, janji, dan hati nurani. Narasi ini memperkaya pemahaman pendidikan 
karakter Hindu dengan menempatkan Satya sebagai nilai dinamis yang diuji melalui konflik, 
kepemimpinan, dan pengambilan keputusan strategis, sehingga relevan untuk 
dikontekstualisasikan dalam pendidikan karakter di era modern, baik dalam ranah personal, 
sosial, maupun kebangsaan. 

Tabel 1. Matriks Nilai Karakter dalam Geguritan Pan Bungkling 

No Tokoh Utama Peristiwa/Tindakan 
Nilai Karakter 

(Kearifan 
Lokal/Hindu) 

Nilai 
Karakter 
Nasional 

1 Pan Bungkling 
Mengkritisi makna 
sesajen (banten) kepada 
Pendeta 

Jñana 
(Pengetahuan), 
Tattwa 

Kritis, Rasa 
Ingin Tahu 

2 Pan Bungkling 
Berdebat tentang 
kosmologi dan surga 
dengan De Senggu 

Pradnyan, Satya 
Hredaya 

Jujur, Cerdas, 
Mandiri 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 44 

 

3 
Gusti Agung & 
Cokorda Jaya 
Singa 

Membentuk aliansi 
pertahanan melawan 
invasi 

Paras Paros, 
Salunglung 
Sabayantaka 

Gotong 
Royong, 
Peduli Sosial 

4 Pan Bungkling 
Mengatur strategi perang 
dengan ranjau bambu 
(sungga) 

Niti, Wicaksana Kreatif, Kerja 
Keras 

5 Pasukan 
Pamamoran 

Bertempur 
mempertahankan wilayah 
dari serangan luar 

Dharma Negara, 
Wirya 

Cinta Tanah 
Air, Semangat 
Kebangsaan 

6 Para Pemimpin 
Melindungi rakyat dan 
membagi hasil 
rampasan/penghargaan 

Dana Punya, 
Arimurti 

Tanggung 
Jawab, Adil 

Sumber: Hasil Analisis Teks Geguritan Pan Bungkling oleh Peneliti, 2025 
 

5. Integrasi Tri Hita Karana dalam Narasi 
Konsep Tri Hita Karana sebagai falsafah fundamental masyarakat Hindu Bali yang 

menekankan keseimbangan hubungan antara manusia dengan Tuhan, sesama manusia, dan 
alam lingkungan, terintegrasi secara implisit namun sistematis dalam struktur naratif 
Geguritan Pan Bungkling. Integrasi ini tidak disajikan secara doktrinal atau normatif, 
melainkan diwujudkan melalui alur cerita, dialog antartokoh, serta tindakan simbolik yang 
merefleksikan praktik etika dan spiritualitas Hindu dalam konteks sosial-politik masyarakat 
Bali tradisional. Dengan demikian, geguritan ini tidak hanya berfungsi sebagai karya sastra 
hiburan, tetapi juga sebagai medium pedagogis yang mentransmisikan nilai-nilai 
keseimbangan kosmis dan moralitas berbasis kearifan lokal. 

Aspek Parahyangan (hubungan manusia dengan Tuhan) tercermin secara kuat dalam 
diskursus teologis yang dibangun melalui tokoh Pan Bungkling. Dalam berbagai dialog 
kritisnya, Pan Bungkling digambarkan tidak menolak agama atau praktik keagamaan, 
melainkan mempertanyakan makna dan esensi dari simbol-simbol ritual yang dijalankan 
secara mekanis tanpa pemahaman filosofis yang mendalam. Sikap ini merepresentasikan 
pencarian hakikat ketuhanan yang sejati (tattwa), yang melampaui bentuk-bentuk artifisial 
upacara (upacara), sejalan dengan ajaran Hindu yang menempatkan jñāna (pengetahuan 
spiritual) sebagai jalan penting menuju kesadaran ilahi (Yasa et al., 2024).  

Dengan demikian, relasi Parahyangan dalam teks ini menekankan bahwa 
keberagamaan yang autentik harus dilandasi oleh kesadaran intelektual dan spiritual, bukan 
semata kepatuhan formal terhadap ritual, sehingga mendorong pembaca untuk 
menginternalisasi nilai religius secara reflektif dan kritis. Dimensi Pawongan (hubungan 
manusia dengan sesama) terepresentasi melalui pola interaksi sosial yang menonjolkan 
solidaritas, loyalitas, dan etika kepemimpinan. Hal ini tampak dalam hubungan antara rakyat 
Pamamoran dan Jagatra, serta dalam sikap para pemimpin yang menunjukkan tanggung 
jawab moral terhadap keselamatan dan kesejahteraan rakyatnya.  

Kerja sama antarkerajaan, kesetiaan terhadap janji, dan keberanian kolektif dalam 
menghadapi ancaman eksternal mencerminkan nilai-nilai paras paros sarpanaya dan 
salunglung sabayantaka yang menjadi fondasi harmoni sosial masyarakat Bali. Dalam 
konteks ini, kemenangan atas musuh tidak semata-mata dipahami sebagai keberhasilan 
militer, melainkan sebagai buah dari hubungan sosial yang harmonis, kohesif, dan dilandasi 
oleh kesetiaan (satya) serta kepedulian terhadap kepentingan bersama. Sementara itu, aspek 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 45 

 

Palemahan (hubungan manusia dengan alam) tercermin melalui pemanfaatan unsur-unsur 
lingkungan sebagai bagian integral dari strategi pertahanan dan kelangsungan hidup. 
Penggunaan bambu, lumpur sawah, dan kondisi alam sekitar sebagai perangkat taktis dalam 
peperangan menunjukkan kecerdasan ekologis (ecological intelligence) masyarakat Bali 
dalam membaca, memahami, dan memanfaatkan alam secara adaptif tanpa merusaknya. 
Alam tidak diposisikan sebagai objek eksploitasi semata, melainkan sebagai mitra strategis 
yang berperan dalam menjaga keseimbangan dan keberlanjutan kehidupan. Representasi ini 
sejalan dengan pandangan kosmologis Hindu Bali yang memandang alam sebagai bagian 
dari tatanan sakral (sekala-niskala), yang harus dihormati dan dijaga keharmonisannya 
(Budiadnya, 2018). 

Dengan demikian, integrasi Tri Hita Karana dalam Geguritan Pan Bungkling 
memperlihatkan bahwa kesejahteraan dan keberhasilan hidup baik secara spiritual, sosial, 
maupun politis hanya dapat dicapai melalui keseimbangan relasi antara Parahyangan, 
Pawongan, dan Palemahan. Narasi geguritan ini secara implisit mengajarkan bahwa 
ketimpangan dalam salah satu aspek tersebut berpotensi melahirkan konflik dan kehancuran, 
sedangkan keharmonisan ketiganya menjadi landasan bagi ketahanan moral, sosial, dan 
kultural masyarakat. Oleh karena itu, Geguritan Pan Bungkling memiliki relevansi tinggi 
sebagai sumber etnopedagogi dalam pendidikan karakter Hindu yang menekankan 
keseimbangan holistik antara kecerdasan spiritual, sosial, dan ekologis. 

 
6. Implikasi Pedagogis bagi Pendidikan Agama Hindu 

Temuan-temuan di atas memiliki implikasi penting bagi pengembangan pendidikan 
agama Hindu dan budi pekerti di sekolah. Geguritan Pan Bungkling dapat digunakan sebagai 
materi ajar yang efektif untuk mengembangkan literasi kritis. Guru dapat menggunakan 
dialog Pan Bungkling untuk memicu diskusi kelas mengenai makna filosofis di balik ritual, 
mendorong siswa untuk tidak hanya menjadi pelaksana ritual (ritual performer) tetapi juga 
pemikir religius (religious thinker). Metode pembelajaran yang dapat diterapkan adalah 
melalui Dharmagita (bernyanyi tembang). Melagukan pupuh-pupuh dari geguritan ini tidak 
hanya melestarikan seni budaya, tetapi juga menanamkan nilai-nilai karakter secara halus 
melalui internalisasi pesan-pesan moral yang terkandung dalam liriknya.  

Selain itu, metode Simak-Analisis dapat digunakan untuk membedah strategi 
kepemimpinan dan nilai-nilai Satya dalam cerita, yang sangat relevan untuk pendidikan 
kepemimpinan siswa. Namun, perlu dicatat bahwa pengajaran teks ini memerlukan 
pendampingan guru yang kompeten untuk memberikan konteks yang tepat, terutama terkait 
bagian-bagian yang mengandung unsur kekerasan atau tipu muslihat, agar dipahami sebagai 
simbolisme perjuangan moral dan bukan sebagai justifikasi perilaku amoral dalam kehidupan 
sehari-hari. 

 
Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Geguritan Pan Bungkling menawarkan solusi 
strategis atas stagnasi pendidikan karakter yang cenderung normatif dan dogmatis, dengan 
menghadirkan model pedagogi berbasis dialektika kritis dan inquiry. Berbeda dengan teks 
sastra tradisional lain yang umumnya menekankan penerimaan nilai secara pasif, naskah ini 
justru menempatkan kritik sosial, satire, dan paradoks sebagai metode efektif untuk 
membangun nalar kritis (critical thinking) dan kejujuran intelektual siswa dalam memahami 
esensi ajaran agama (tattwa) melampaui sekadar formalisme ritual. Temuan substansial 
menunjukkan bahwa teks ini merupakan laboratorium nilai yang komprehensif, di mana 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 46 

 

tokoh Pan Bungkling merepresentasikan integrasi kecerdasan teologis (Pradnyan) dengan 
etika kepemimpinan (Niti) dan semangat bela negara (Dharma Negara). Secara spesifik, 
narasi ini mengaktualisasikan nilai Panca Satya dan falsafah Tri Hita Karana tidak sebagai 
doktrin mati, melainkan melalui dialektika konflik yang mengajarkan pentingnya 
keseimbangan antara kesalehan spiritual, solidaritas sosial (paras paros), dan adaptabilitas 
ekologis, sehingga relevan sebagai sumber etnopedagogi untuk membentuk karakter generasi 
muda yang kritis, toleran, dan berintegritas tinggi. 
 
Daftar Pustaka 
Adi, N. N. S., Oka, D. N., & Wati, N. M. S. (2021). Dampak Positif Dan Negatif 

Pembelajaran Jarak Jauh Di Masa Pandemi Covid-19. Jurnal Ilmiah Pendidikan dan 
Pembelajaran, 5(1), 43-48. 

Atmadja, N. B., Atmadja, A. T., & Maryati, T. (2017). Agama Hindu, Pancasila, dan kearifan 
Lokal: Fondasi Pendidikan Karakter. Denpasar: Pustaka Larasan. 

Bagus, I. G. N. (1986). Geguritan Pan Bungkling. Jakarta: Departemen Pendidikan dan 
Kebudayaan. 

Budiadnya, P. (2018). Tri Hita Karana dan Tat Twam Asi Sebagai Konsep Keharmonisan Dan 
Kerukunan. Widya Aksara: Jurnal Agama Hindu, 23(2). 

Dauh, I. W. (2019). Ajaran Karmaphala dan Panca Satya dalam Geguritan Jayaprana. Vidya 
Wertta: Media Komunikasi Universitas Hindu Indonesia, 2(1), 52-65. 

Hartaka, I. M. (2020). Membangun Semangat Kebangsaan Perspektif Etika Hindu. Genta 
Hredaya: Media Informasi Ilmiah Jurusan Brahma Widya STAHN Mpu Kuturan 
Singaraja, 3(2). 

Herawan, K. D., & Sudarsana, I. K. (2017). Relevansi Nilai Pendidikan Karakter Dalam 
Geguritan Suddhamala Untuk Meningkatkan Mutu Pendidikan Di Indonesia. Jurnal 
Penjaminan Mutu, 3(2), 223-236. 

Irawati, D., Iqbal, A. M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2022). Profil Pelajar Pancasila Sebagai 
Upaya Mewujudkan Karakter Bangsa. Edumaspul: Jurnal Pendidikan, 6(1), 1224-
1238. 

Luwih, I. M. (2025). Integrasi Nilai-Nilai Hindu Dalam Bahasa Dan Sastra Bali: Sebuah 
Pendekatan Kultural Dan Spiritualitas. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 8(1), 56-64. 

Made, K. I. G. (2022). Aktualisasi ajaran Panca Satya dalam pembentukan karakter siswa 
kelas X di SMA Kutapura. JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama), 2(2), 120-131.  

Mardika, I. P., & Astrini, I. N. R. (2020). Komunikasi budaya dalam pewarisan rumah adat 
Bandung Rangki di Desa Pedawa, Kecamatan Banjar, Kabupaten Buleleng. 
Danapati: Jurnal Ilmu Komunikasi, 1(1), 1-15. 

Natih, P. A. (2021). Panca Satya Tersirat Dalam Epos Mahabharata Sebagai Pedoman 
Pendidikan Karakter Generasi Hindu. Guna Widya: Jurnal Pendidikan Hindu, 8(2), 
180-189. 

Rahayuningsih, F. (2022). Internalisasi Filosofi Pendidikan Ki Hajar Dewantara Dalam 
Mewujudkan Profil Pelajar Pancasila. Social: Jurnal Inovasi Pendidikan IPS, 1(3), 
177-187. 

Rasna, I. W., Tantra, D. K., & Wisudariani, N. M. R. (2016). Harmonisasi Kearifan Lokal 
Nusantara Dan Bali Untuk Pendidikan Karakter Di Sekolah Dasar: Sebuah Analisis 
Etnopedagogi. Jurnal Kajian Bali, 6(1), 275-290. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/metta 47 

 

Sari, N. K. P., & Ariyoga, I. N. (2023). Pendidikan Karakter Hindu Dalam Kitab 
Sarasamuccaya. Maha Widya Duta: Jurnal Penerangan Agama, Pariwisata Budaya, 
dan Ilmu Komunikasi, 7(2). 

Suwija, I. N. (2012). Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Dalam Pembelajaran Bahasa Bali. 
Jurnal Pendidikan Karakter, 1, 120-129. 

Trimo, T. (2025). Implikasi Karakter Pradnyan Dan Purusottama Terhadap Peningkatan Hasil 
Belajar Agama Hindu Pada Peserta Didik Utama Widyalaya Wira Dharma Palu. 
Jurnal Penelitian Agama Hindu, 9(2), 112-126. 

Yasa, N. N. K., Ekawati, N. W., Rahmayanti, P. L. D., & Tirtayani, I. G. A. (2024). The Role 
of Tri Hita Karana-Based Business Strategy And Digital Marketing To Improve 
Sustainable Business Performance. International Journal of Data and Network 
Science, 8(1).  

 
 


