
 

 
Jayapangus Press 

Kamaya: Jurnal Ilmu Agama  
 

 
Volume 9 Nomor 1 (2026) 

ISSN : 2615-0883 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 78 

 

Sakralitas dan Komoditas Eksistensi Kafe di Sekitar Masjidil Haram 
 

Nidaiyatul Fadhilah*, Abdul Sattar 

Universitas Islam Negeri Walisongo, Semarang, Indonesia 

*2201056025@student.walisongo.ac.id 
 

Abstract 

Mecca has transformed into a cosmopolitan city, sparking a debate between the 

preservation of sacred values and the logic of global capitalism. The purpose of this study 

is to analyze the commercialization process of cafes around the Masjidil Haram and its 

impact on the sanctity of worship spaces. Data collection was conducted through 

participatory observation and in-depth interviews with 22 informants, using descriptive-

analytical qualitative methods. The results show that the presence of cafes is a response 

to Saudi Vision 2030, transforming the area around the mosque into a hybrid space that 

combines worship and lifestyle. Theologically, the sanctity of the core of the Grand 

Mosque (al-sawabit) remains firmly intact, but the atmosphere in the outer zone (al-

mutaghayyirat) has undergone a shift in meaning due to the normalization of the culture 

of “hanging out” and consumptive behavior. Cafes serve as transitional spaces that 

bridge physical needs with rituals, but they have the potential to distract from solemnity. 

The implications of this research emphasize the need for strict spatial and zoning policies 

to balance the comfort of modern facilities with spiritual integrity, ensuring that market 

dominance does not erode the essence of worship in the Holy Land. This study contributes 

to the study of the sociology of religion and sacred cities by conceptualizing cafes around 

the Grand Mosque as hybrid transitional spaces, sharpening our understanding of the 

sacred-profane relationship in the dimension of religious space. 
 

Keywords: Cafes; Commercial; Masjid al-Haram; Sacredness; Transformation 
 

Abstrak 

Mekah bertransformasi menjadi kota kosmopolitan menghadirkan perbincangan 

antara pelestarian nilai sakral dan logika kapitalisme global. Tujuan penelitian ini untuk 

menganalisis proses komersialisasi kafe di sekitar Masjidil Haram serta dampaknya 

terhadap kesakralan ruang ibadah. Pengumpulan data dilakukan melalui observasi 

partisipatif dan wawancara mendalam terhadap 22 informan, Menggunakan metode 

kualitatif deskriptif-analitis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kehadiran kafe 

merupakan respons terhadap Saudi Vision 2030, mengubah kawasan sekitar masjid 

menjadi ruang hibrida yang memadukan ibadah dan gaya hidup. Secara teologis, 

kesakralan inti Masjidil Haram (al-sawabit) tetap terjaga kokoh, namun, atmosfer di zona 

luarnya (al-mutaghayyirat) mengalami pergeseran makna akibat normalisasi budaya 

"nongkrong" dan perilaku konsumtif. Kafe berfungsi sebagai ruang transisi yang 

menjembatani kebutuhan fisik dengan ritual, namun berpotensi mendistraksi 

kekhusyukan. Implikasi penelitian ini menegaskan perlunya kebijakan tata ruang dan 

zonasi yang ketat untuk menyeimbangkan kenyamanan fasilitas modern dengan integritas 

spiritual, memastikan bahwa dominasi pasar tidak mengikis esensi ibadah di Tanah Suci. 

Penelitian ini berkontribusi pada kajian sosiologi agama dan studi kota suci dengan 

mengkonseptualisasikan kafe di sekitar Masjidil Haram sebagai ruang transisi hibrida, 

sehingga mempertajam pemahaman relasi sacral-profan dalam dimensi ruang 

keagamaan.  
 

Kata Kunci: Kafe; Komersial; Masjidil Haram; Sakralitas; Transformasi

mailto:*2201056025@student.walisongo.ac.id


 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 79 

 

Pendahuluan  

Mekah yang secara teologis diposisikan sebagai Umm al-Qurā, ibu kota spiritual 

dunia Islam, kini semakin dipersepsi sebagai kota kosmopolitan dengan logika 

kapitalisme global, sehingga relasi antara sakralitas dan komoditas di sekeliling Masjidil 

Haram menjadi problematis dan perlu dikaji secara ilmiah (Makin, 2017). Di Tengah arus 

jutaan peziarah Haji dan umrah, aktivitas ekonomi seperti industri perhotelan, pusat 

perbelanjaan, hingga jaringan restoran cepat saji dan kafe modern telah mengubah 

kawasan sekitar Masjidil Haram menjadi ruang konsumsi yang padat. Transformasi ini 

secara nyata menggeser citra kota suci menjadi sebuah kritikan yang muncul di media 

massa dengan gambaran “Meccahattan”, yakni sebuah istilah yang muncul yang 

menggambarkan kota Mekah tampil layaknya perpaduan Times Square dan Las Vegas 

dengan gemerlap cahaya, menara menjulang, serta pusat perbelanjaan mewah. 

Dalam keyakinan Muslim bahwa Ka’bah merupakan tempat suci dan disucikan 

(sakral) dan bagi umat muslim merupakan kiblat dalam shalat serta tempat tawaf 

(mengelilingi) bagi yang sedang berkunjung untuk beribadah. Pass (2001) mengatakan 

Ka’bah memiliki nilai kesakralan karena merupakan objek yang suci dan menakjubkan 

(Aisyah & Prasetyo, 2019). Sejak pra-Islam, Mekah telah menjadi pusat perdagangan 

regional dan pusat kehidupan kabilah Arab, sementara Ka'bah dan sumur Zamzam 

menjadi pusat kesakralan dan tujuan para peziarah (Çevik, 2025). 

Mekah di era modern tetap melanjutkan tradisi lamanya, tapi kini semakin 

terkoneksi dengan sistem ekonomi global. Ibadah haji dan umrah tidak lagi hanya soal 

perjalanan spiritual, melainkan juga bergantung pada akses maskapai penerbangan, biro 

perjalanan, hotel internasional, dan berbagai fasilitas konsumsi di sekitar Masjidil Haram 

(Pratiwi & Muslikhati, 2024). Guna mengikuti perkembangan zaman, modernisasi ini 

memang penting untuk menampung jutaan jamaah yang datang setiap musim haji maupun 

sepanjang tahun untuk umrah Barau (2019) dan ini juga termasuk pada visi Saudi Vision 

2030.  

Namun, pembangunan besar-besaran dengan orientasi komersial juga 

menimbulkan pertanyaan mengenai bagaimana menjaga kesakralan ruang ibadah ketika 

ia dikelilingi oleh pemanfaatan bisnis dan konsumsi massal. Fenomena khusus yang 

menjadi latar penting penelitian ini adalah hadirnya lanskap komersial yang mendominasi 

di sekitar Masjidil Haram, termasuk kafe modern dan restoran cepat saji yang beroperasi 

sangat dekat dengan Kawasan Masjidil Haram. Kafe-kafe ini tidak hanya menyediakan 

makanan dan minuman bagi jamaah yang lelah, tetapi juga menawarkan pengalaman 

sosial yang menarik seperti ruang duduk ber-AC dengan pemandangan Masjidil Haram, 

akses Wi-Fi, serta atmosfer nongkrong yang sangat mirip dengan kota-kota global 

lainnya.  

Penelitian lain menunjukkan bahwa banyak gunung dan perkampungan di sekitar 

masjid banyak yang diratakan untuk pembangunan hotel dan ruang komersial (Barau, 

2019). Dengan hadirnya hotel-hotel mewah yang berada di dekat Masjidil Haram, akses 

ke area paling dekat dengan Masjidil Haram lebih mudah dijangkau oleh jamaah yang 

memiliki kemampuan finansial tinggi, karena mereka bisa menyewa kamar di hotel 

mewah yang berdiri di atas mal dan deretan kafe. Beberapa penelitian sebelumnya 

menunjukkan bahwa pembangunan fisik serta ekonomi di Mekah dapat menimbulkan 

pengabaian nilai historis dan sosial kota.  

Seperti penelitian yang dilakukan Makin yang menilai ritual umrah dan haji kini 

terjalin dengan arus kapitalisme spiritual (Makin, 2017). Sementara Barau menekankan 

masuknya budaya konsumsi global melalui restoran cepat saji yang menghomogenkan 

ruang kota suci (Barau, 2019). Meski demikian, kajian-kajian ini umumnya berfokus pada 

hotel, mal, dan ekspansi arsitektural, belum menyoroti secara khusus peran kafe sebagai 



 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 80 

 

ruang sosial modern yang kini hadir dekat dengan Masjidil Haram dalam pembentukan 

pengalaman spiritual sekaligus konsumtif jamaah. Data lapangan dari wawancara dengan 

seorang mutawif Faiz yang bermukim di Mekah, menunjukkan bahwa sekitar 12% unit 

usaha di kawasan komersial sekitar Masjidil Haram berupa kafe, sementara sekitar 88% 

lainnya terdiri dari bentuk toko komersial lain seperti restoran, minimarket, toko oleh-

oleh, dan toko busana muslim (Jalaluddin, 2025). Temuan ini mengindikasikan bahwa 

meskipun kafe belum menjadi bentuk dominan dari komersialisasi, keberadaannya cukup 

signifikan untuk membentuk pola interaksi sosial dan konsumsi jamaah di sekitar ruang 

sakral Masjidil Haram.  

Berangkat dari kesenjangan tersebut, penelitian ini difokuskan pada dua rumusan 

masalah utama: (1) Bagaimana proses komersialisasi dan pembangunan kafe di sekitar 

Masjidil Haram? dan (2) Apakah peran kafe di sekitar Masjidil Haram menyebabkan 

sakralitas Masjidil Haram memudar? Tujuan utama penelitian ini adalah menganalisis 

bagaimana ruang sakral di sekitar Masjidil Haram dimaknai melalui proses modernisasi, 

dengan menempatkan pembangunan dan perkembangan kafe sebagai salah satu situs 

transformasi tersebut. Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi pada literatur sosiologi agama dan studi perkotaan di kota-kota suci. Penelitian 

ini akan memperkaya diskusi mengenai relasi sakralitas ruang keagamaan dan yang 

profan. Secara praktis hasil penelitian diharapkan menjadi masukan bagi pengambil 

kebijakan dalam merancang tata ruang religius yang seimbang antara kenyamanan 

jamaah dan pelestarian nilai-nilai spiritual kawasan suci. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif-analitis untuk membedah 

perubahan pemahaman makna dan dinamika sosial dari perubahan ruang suci di sekitar 

Masjidil Haram dengan adanya komoditas Kafe di sekitar Masjid. Sumber data penelitian 

terdiri dari data primer yang diperoleh langsung melalui observasi partisipatif serta 

wawancara mendalam, serta data sekunder yang bersumber dari literatur akademik, dan 

dokumen kebijakan tata ruang. Teknik penentuan informan dilakukan dengan melibatkan 

22 peserta KKN Haramain Manajemen Haji dan Umrah UIN Walisongo Semarang yang 

bertindak sebagai informan kunci karena keterlibatan langsung mereka di lokasi. 

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif di lingkungan Masjidil Haram 

pada Agustus 2025 untuk menangkap dinamika sosial secara langsung, yang kemudian 

divalidasi menggunakan teknik triangulasi sumber dengan membandingkan keterangan 

antar informan. Analisis data dilakukan secara sistematis melalui tahap reduksi data, 

penyajian data, dan penarikan kesimpulan guna menelaah bagaimana modernisasi 

memengaruhi persepsi kesakralan serta fungsi ruang di kawasan suci. 

 

Hasil dan Pembahasan  

1. Dinamika Pembangunan Kafe di Kawasan Masjidil Haram 

Setelah kemenangan Nabi Muhammad di Mekkah pada tahun 630 M, wilayah 

Masjidil Ḥaram diperluas untuk mencakup Ka'bah dan seluruh wilayah Haram yang telah 

ditetapkan oleh Nabi Ibrahim. Arab Saudi kemudian mengadopsi desain Masjidil Haram 

dari Dinasti Ottoman, yang mencakup tujuh menara dan lima puluh satu kubah, dan 

proses konstruksinya masih berlangsung (Said, Maram & Imam, 2023). Tata ruang di 

sekitar kawasan Masjidil Haram mulai mengalami perubahan yang cukup besar sejak era 

ekspansi modern pada abad ke-20, yang mana pembangunan infrastruktur secara besar-

besaran mengubah tatanan pemukiman tradisional dan kawasan bersejarah menjadi 

gedung pencakar langit yang mewah untuk menampung jutaan jamaah haji dan umrah.  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 81 

 

Ekspansi kawasan Masjidil Haram, termasuk proyek Abraj al-Bait (Zamzam 

Tower) yang selesai pada tahun 2012, melibatkan penghancuran situs bersejarah seperti 

Ajyad Fortress yang merupakan sebuah benteng era Kesultanan Utsmaniyah, digantikan 

oleh kompleks pencakar langit yang memiliki fasilitas seperti hotel, mall, dan restoran. 

Transformasi ruang sekitar Haram selalu diiringi perdebatan mengenai hilangnya aspek 

sosial, budaya, dan spiritual yang selama berabad-abad membentuk karakter kota suci. 

Penataan ulang yang menampakkan gedung-gedung tinggi, mall, dan kafe dinilai 

sebagian pihak sebagai pelunturan keotentikan serta marginalisasi warisan sejarah yang 

pernah memperkaya pengalaman haji dan umrah (El-habashi & El-refai, 2021).  

Banyak ulama khawatir bahwa ekspansi dan komersialisasi berlebihan telah 

mengorbankan karakter sakral, arsitektur tradisional, serta hak akses masyarakat/umat 

yang kurang mampu ke ruang-ruang utama di sekitar Masjidil Haram (Omer, 2019). 

Namun, modernisasi seperti ini juga penting bagi kelangsungan dan mobilitas jutaan 

peziarah agar tetap bisa menjalankan ibadahnya secara aman, sehat, dan nyaman (Baker, 

2025). Pembangunan fisik di sekitar Masjidil Haram merupakan bagian dari kebijakan 

“Islamic development” yang didorong oleh pemerintah Arab Saudi.  

Laporan Mapping the Saudi State: The Destruction of Religious and Cultural Sites 

(2015) mencatat bahwa antara tahun 1985 hingga 2014, sekitar 98% situs keagamaan dan 

bersejarah di Arab Saudi telah dihancurkan demi proyek ekspansi dan pembangunan 

komersial (Küresel, Göstergesİ & Eren, 2015). Dalam kerangka Saudi Vision 2030, 

transformasi ini sejalan dengan agenda diversifikasi ekonomi melalui penguatan sektor 

non-migas, termasuk pariwisata religi dan industri layanan, di mana pengembangan 

fasilitas komersial dan hospitality di Mekah diposisikan sebagai pilar penting untuk 

mengurangi ketergantungan pada pendapatan minyak dan memperluas basis legitimasi 

negara melalui penyediaan layanan serta hiburan bagi warga dan peziarah (Kinninmont, 

2017). 

Kawasan Masjidil Haram berevolusi dari zona ibadah eksklusif menjadi 

multifungsi, menggabungkan aspek ibadah, ekonomi, dan wisata religi melalui mega 

proyek seperti Abraj Al Bait yang langsung terhubung aksesnya ke halaman masjid. 

Pembangunan kafe dan coffee shop spesialti, seperti yang didokumentasikan dalam studi 

yang membahas  integrasi kopi premium di Mekah, muncul sebagai respons terhadap 

kebutuhan jamaah akan ruang untuk rehat, menciptakan pengalaman sensorik yang 

melengkapi ritual spiritual dengan elemen kontemporer (Maspul, 2025).  

Transformasi ini didorong oleh pertumbuhan kota pasca ekspansi masjid, di mana 

kompleks seperti Clock Tower mendominasi skyline, menggeser fokus dari Ka'bah 

semata menjadi ekosistem layanan yang menarik wisatawan religi global. Kawasan kini 

berfungsi sebagai destinasi hybrid, dengan kafe berperan sebagai placemaking dekat situs 

suci, meningkatkan ketertarikan pengunjung sambil mendukung diversifikasi ekonomi 

Vision 2030 (Alhowaish, Bafgeesh & Aljarboe, 2015). Secara fungsi, kehadiran kafe di 

pusat Mekah tidak bisa dilepaskan dari sisi pariwisata ibadah yang semakin berorientasi 

pada pengalaman.  

Penelitian tentang specialty coffee menekankan bahwa kedai-kedai ini dirancang 

dengan interior yang nyaman, menu yang terkurasi, dan atmosfer yang mendukung 

momen tenang, sehingga menjadi ruang bagi jamaah untuk memproses pengalaman 

religiusnya melalui jeda, percakapan, dan ruang tersendiri bagi jamaah, bukan sekadar 

konsumsi makanan dan minuman (Maspul, 2023). Di sekitar Masjidil Haram, hal ini 

tampak jelas pada pilihan desain yang memadukan estetika modern dengan sentuhan 

Islami, selain itu beberapa kafe juga menawarkan lanskap pemandangan Ka’bah dan 

Masjidil haram, serta pada pola kunjungan yang seringkali diisi oleh jamaah muda, 

pekerja sektor kawasan, dan wisatawan yang terbiasa dengan budaya kafe tetapi tetap 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 82 

 

menunjukkan perilaku dalam batas norma lokal. Dengan demikian, kafe berfungsi 

sebagai ruang antara yang menjembatani ruang ibadah yang sangat sakral dengan ruang 

komersial yang sepenuhnya profan. 

Observasi peneliti di beberapa pusat perbelanjaan, hotel, dan jalur pedestrian 

utama menunjukkan bahwa jumlah unit kafe, termasuk specialty coffee, secara kasat mata 

jauh lebih sedikit dibandingkan deretan toko pakaian, perhiasan, parfum, sajadah, Al-

Qur’an, dan aneka suvenir keagamaan, serta jaringan restoran dan food court yang 

melayani kebutuhan makan jamaah dalam skala besar. Peneliti memetakan kafe-kafe di 

Sekitar Masjidil Haram dalam radius 200-550 meter dari pelataran Masjidil Haram. 

No Nama Kafe Lokasi Jarak 

1. Cafe Moment Abraj al Bait 200 Meter 

2. ½ M Cafe Abraj al Bait 200 Meter 

3. Coyard Clock Tower 300 Meter 

4. Brew 92 Basement Clock Tower 200 Meter 

5. Barns Clock Tower 300 Meter 

6. Costa Coffee Clock Tower 300 Meter 

7. Ratio Ibrahim Khalil 400 Meter 

8. Camel Step Jabal Omar 400 Meter 

9. Ratio  Address Hotel 500 Meter 

10. Starbucks Clock Tower 300 Meter 

11. Namq Cafe Jabal Omar 550 Meter 

Sumber: Google Maps 

 
Gambar 1. Layout Kafe di Sekitar Masjidil Haram 

(Sumber: Dokumentasi Pribadi) 

Kemunculan kafe menciptakan ketegangan antara dimensi sakral dan komersial, 

ketika batas ruang masjid melebar hingga bercampur dengan area konsumsi. Fenomena 

ini serupa dengan Masjid Raya Bandung yang berfungsi sebagai pelengkap bagi kawasan 

plaza (Zaidan, Priyatna & Mulyadi, 2020). Sejatinya banyak kritikan yang muncul terkait 

hilangnya jejak historis akibat proyek ekspansi, sementara keberadaan kafe justru 

mempertegas citra “Meccahattan” sebagai pusat konsumsi global. Di sisi lain, kafe yang 

hadir pada kawasan Abraj juga berkontribusi pada skema wakaf melalui pemasukan yang 

dihasilkan dari kompleks Abraj Al-Bait. 

Hasil keuntungan yang didapatkan, diwakafkan untuk pemeliharaan kawasan 

suci/Masjidil Haram, yang mana hal ini bisa dikatakan sebagai bentuk penunjang 

kawasan sakral. Ekspansi ini, bagian dari rencana spasial ekonomi Mekah, mendukung 

kapasitas haji/umrah dengan fasilitas seperti halte bus internal, memfasilitasi kafe sebagai 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 83 

 

perkembangan layanan jamaah. Kajian terhadap pengembangan kafe di Kawasan religius 

menunjukkan bahwa pelaku lokal dan pemerintah berupaya mengemas komodifikasi ini 

dalam bingkai nilai-nilai Islam, misalnya dengan mengedepankan nilai berkelanjutan, 

keadilan perdagangan, dan pemberdayaan komunitas lokal (Maspul, 2023). Berkaitan 

dengan ini, peneliti juga menilai berdasarkan pengamatan, melihat bahwa banyak para 

jamaah yang terbantu dengan adanya fasilitas ini. 

  

2. Sakralitas Ruang Keagamaan di Tengah Modernisasi 

Sakralitas ruang keagamaan di kawasan Masjidil Haram dapat dipahami melalui 

pemikiran Hasan Hanafi yang membedakan antara wilayah sakral (al-sawabit) dan profan 

(al-mutaghayyirat), di mana yang pertama dipersepsi sebagai tetap dan tidak boleh 

diganggu gugat, sementara yang kedua bersifat dinamis dan terbuka untuk penafsiran 

ulang demi kemajuan sosial (Masyhar, 2020). Dalam lingkup Masjidil Haram, aspek al-

sawabit tercermin dalam keyakinan teologis bahwa wilayah ini merupakan rumah Allah 

sekaligus pusat ibadah umat Islam sepanjang sejarah.  

Sementara itu, dimensi al-mutaghayyirat tampak melalui transformasi tata ruang, 

pembangunan hotel, serta hadirnya kafe yang menandai masuknya modernitas dan 

kapitalisme ke dalam lanskap kota suci. Fenomena ini sejajar dengan konsep marketisasi 

haji dan umrah, di mana prinsip-prinsip Islam dan praktik ibadah diubah menjadi barang 

dagangan komersial demi pertumbuhan ekonomi (Thimm, 2023). Menurut Hanafi, proses 

memprofankan aspek-aspek tertentu dari warisan keagamaan bukanlah tindakan 

mengurangi kesucian, melainkan usaha menjadikannya objek kajian ilmiah agar agama 

tetap relevan dengan realitas sosial dan tidak membeku dalam bentuk turath kekuasaan 

yang hanya menguntungkan elit tertentu.  

Turath (turas) dalam pandangan Hasan Hanafi didefinisikan sebagai segala 

sesuatu yang sampai kepada kita dari masa lalu dalam peradaban yang dominan 

(Masyhar, 2020). Secara teologis, aspek al-sawabit terefleksikan dalam pandangan 

mahasiswa yakni Alawi dan Yasin yang menempatkan Masjidil Haram sebagai simbol 

ketauhidan global dan pusat spiritual Islam yang transenden (Alawi, 2025). Penegasan ini 

sejalan dengan pengalaman fenomenologis Roy, yang memaknai ruang suci tersebut 

sebagai lokus penenangan hati dan kembalinya manusia pada fitrah (Roy, 2025). 

Dalam lingkup ini, sakralitas bersifat subjektif-intens, ia tetap kokoh selama 

subjek yang beribadah memiliki niat yang kuat untuk memenuhi kewajiban agama. 

Pengalaman mahasiswa KKN Haramain memperlihatkan bahwa kesakralan Masjidil 

Haram tetap dirasakan secara mendalam pada ranah subjektif, meskipun arus modernisasi 

semakin dominan di kawasan sekitarnya. Seorang mahasiswa menggambarkan Masjidil 

Haram sebagai tempat yang sangat sakral karena di sanalah pusat ibadah umat Islam, 

dengan suasana yang tenang dan melunakkan hati sehingga setiap memanjatkan doa 

terasa lebih dekat kepada Allah Hidayatun (2025) menandai pengalaman intens akan 

kehadiran ilahi.  

Mahasiswa lain menyebutnya sebagai tempat penenangan hati dan kembalinya 

manusia pada fitrah, di mana setiap sujud terasa lebih bermakna dan setiap langkah 

mengingatkan akan kedekatan Tuhan (Roy, 2025). Narasi-narasi ini merefleksikan bahwa 

bagi subjek yang beribadah, Masjidil Haram tetap berfungsi sebagai pusat sakralitas dan 

simbol ketauhidan, sebagaimana dalam kajian historis tentang Masjidil Haram dan 

Masjid Nabawi yang menempatkan kota suci sebagai lokus pertemuan spiritual, sosial, 

dan politik umat Islam (Makin, 2016). Dengan demikian, secara fenomenologis, ruang 

dalam masjid dan ritual yang menyertainya masih beroperasi sebagai ruang sakral yang 

kokoh di tengah tekanan modernisasi. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 84 

 

Di sekitar Masjidil Haram, modernisasi hadir melalui kafe dan berbagai fasilitas 

komersial yang perlahan mengubah wajah kota suci. Fenomena ini memunculkan 

dinamika, ada yang melihatnya sebagai desakralisasi, ada pula yang menafsirkannya 

sebagai bentuk hibridisasi antara sakral dan profan. Seperti yang dijelaskan Hanafi, 

ketegangan ini dapat dipahami melalui oposisi antara turath kekuasaan (proyek negara 

yang mendorong pembangunan) dan turath oposisi yang berakar pada pengalaman 

spiritual individu (Masyhar, 2020).  

Sebagian mahasiswa merasakan adanya desakralisasi sebagian area. Beberapa 

menuturkan suasana menjadi lebih ramai dengan aktivitas di luar ibadah sehingga 

mengurangi kekhusyukan Hidayatun (2025) aktivitas berkumpul di kafe dapat 

mengganggu fokus ibadah dalam artian kafe menjadi sumber distraksi dari inti ritual 

(Zacky, 2025). Namun, tidak semua berpendapat demikian. Fenomena ini juga sebagai 

bentuk "religionisasi ekonomi". Keberadaan kafe tidak secara otomatis menghapus 

kesucian masjid, tetapi justru menunjukkan bagaimana nilai-nilai religi diserap ke dalam 

pasar global untuk menciptakan segmen pasar baru.  

Sebagaimana pandangan Naufal dan Iffatul, inti spiritual Masjidil Haram 

memiliki ketahanan yang kokoh Iffatul (2025) kesakralannya dianggap tidak berkurang 

oleh aktivitas komersial di luar batas fisik masjid (Naufal, 2025). Hal ini menunjukkan 

adanya transformasi makna sacral yang mana ruang profan (kafe) kini menjadi fasilitas 

pendukung yang ter-religikan sebagai bagian dari layanan bagi jamaah yang memiliki 

beniat untuk beribadah. Yasin mengamati jamaah bersantai dan menikmati kopi di tengah 

kawasan suci memperlihatkan munculnya pola hidup baru yakni integrasi konsumsi ke 

dalam ruang religious (Yasin, 2025).  

Pemandangan ini memperlihatkan munculnya pola hibrid, di mana kafe tidak 

hanya berperan sebagai fasilitas pendukung bagi jamaah, tetapi sekaligus menjadi bagian 

dari strategi ekonomi yang mengintegrasikan konsumsi dalam ruang religius. Analisis ini 

mengemukakan adanya hibridisasi dominan, di mana modernisasi tidak sepenuhnya 

mendesakralisasi tapi menciptakan ruang transisi sakral-profan, selaras dengan filterisasi 

Hanafi untuk kemajuan sosial. Keberadaan kafe di sekitar Masjidil Haram tidak serta-

merta harus dibaca sebagai desakralisasi total, melainkan sebagai bentuk hibridisasi yang 

tak terhindarkan.  

Fenomena ini tidak hanya menunjukkan pemprofanan yang sakral, tetapi juga 

sebuah religionisasi ekonomi. Islam dianggap sebagai kode hidup yang lengkap karena 

kemampuannya untuk beradaptasi dengan situasi yang terus berkembang tanpa 

mengubah prinsip dasarnya (Lakhani & Abbas, 2022). Konsekuensi jangka panjang dari 

wujud sakral-profan ini terhadap identitas ruang ibadah bisa dibaca pada dua level. 

Pertama, pada level simbolik, Masjidil Haram tetap dipahami sebagai ruang paling sakral, 

pusat kiblat, dan tempat pelipatgandaan pahala, sebagaimana dinyatakan mahasiswa yang 

menyebutnya sebagai titik pusat spiritual dan simbol persatuan umat Islam sedunia.  

Persepsi ini konsisten dengan kajian historis-teologis yang menempatkan Masjidil 

Haram sebagai situs kunci dalam imajinasi keagamaan umat Islam. Kedua, pada level 

praksis, terjadi pergeseran atmosfer di sekitar masjid ketika ruang sekelilingnya diisi 

aktivitas sosial dan komersial yang intens, sehingga batas antara ruang kontemplatif dan 

ruang rekreatif menjadi semakin sulit dibedakan. Jika dibiarkan tanpa regulasi dan 

reinterpretasi, kondisi ini berpotensi menormalisasi pola kunjungan yang lebih 

berorientasi wisata dan konsumsi, terutama bagi generasi muda, sehingga pengalaman 

ritual berisiko menjadi bagian dari paket perjalanan komersial. 

Data wawancara juga memperlihatkan munculnya kesadaran reflektif di kalangan 

mahasiswa tentang pentingnya pengaturan zonasi dan tata kelola ruang untuk menjaga 

kesakralan. Beberapa responden mengusulkan agar kafe tidak terlalu dekat dengan area 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 85 

 

inti masjid, serta mendorong penutupan sementara kafe ketika waktu salat tiba, sehingga 

perhatian jamaah tidak terpecah antara ritual dan aktivitas komersial. Gagasan ini sejalan 

dengan prinsip hierarki ruang dalam arsitektur sakral, di mana transisi dari zona profan 

ke zona sakral diatur secara jelas melalui batas fisik, perubahan elevasi, dan orientasi 

ruang untuk menumbuhkan kesadaran bahwa jamaah memasuki ruang yang lebih tinggi 

tingkat kesuciannya. Rekomendasi responden searah dengan pendekatan kebijakan yang 

menempatkan fungsi ibadah sebagai prioritas, sementara aktivitas komersial diizinkan 

sejauh tidak mengganggu ketenangan, adab, dan fokus spiritual jamaah. Dengan begitu 

menurut perspektif dari para mahasiswa dapat disimpulkan bahwa kesakralan Masjidil 

Haram tetap kokoh sebagai nilai spiritual, namun suasana sakral di area sekitarnya dapat 

berubah jika modernisasi tidak diatur secara bijak. 

 

3. Implikasi Kultural dan Sosial Komodifikasi Ruang Sakral 

Makna komodifikasi menurut Marx merupkan proses transformasi hubungan 

yang pada awalnya berifat non-komersial menjadi hubungan komersial, berbasis jual-

beli, pertukaran, dan bernilai tukar (Hariyanto, Marijan, Meidi, Utomo & Aesthetika, 

2020). Jika dikaitkan pada ruang keagamaan, ini bisa dikatakan nilai guna masjid/ibadah 

bergeser menjadi nilai tukar hingga fungsi spiritual dapat berubah menjadi peluang 

ekonomi turisme atau konsumsi. 

Perubahan lanskap di sekitar Masjidil Haram bukan sekadar pembangunan fisik, 

melainkan juga pergeseran mendasar dalam cara ruang suci dipahami dan dijalani. 

Hadirnya kafe-kafe modern serta fasilitas komersial di kawasan paling sakral umat Islam 

memperlihatkan pertemuan antara nilai kesakralan dan logika pasar. Fenomena ini 

membawa dampak besar seperti pengalaman religius perlahan bergeser, budaya konsumsi 

menjadi hal yang wajar, dan Masjidil Haram pun terseret dalam arus kapitalisme global 

yang membungkus praktik keagamaan dengan nuansa komodifikasi. 

a. Implikasi Kultural 

Secara kultural, kehadiran kafe modern menciptakan ketegangan antara 

kekhusyukan spiritual dan kenyamanan material. Perubahan ini menandai pergeseran dari 

real value (nilai ibadah murni) menuju exit value (nilai tambah berupa gaya hidup dan 

leisure) (Hariyanto et al., 2020). Bagi sebagian jamaah, keberadaan ruang komersial ini 

dianggap mendegradasi atmosfer spiritual. Persepsi jamaah seperti Alawi dan Hidayatun 

menunjukkan bahwa atmosfer spiritualitas Masjidil Haram mulai tergradasi. Nuansa yang 

dulunya tenang kini beralih menjadi hiruk-pikuk aktivitas komersial yang menantang 

prinsip kesederhanaan ritual.  

Pandangan ini sejalan dengan temuan Qurashi, yang mencatat bahwa kemewahan 

dan komoditas modern di Mekkah seringkali menantang prinsip kesederhanaan dan 

kesetaraan dalam ritual haji/umrah, serta mengalihkan fokus spiritual menuju pengalaman 

turistik (Qurashi, 2017). Sudut pandang mahasiswa berkaitan dengan teori Baudrillard 

mengenai simulacra, di mana representasi (gaya hidup, wisata, belanja) menjadi lebih 

dominan daripada esensi ibadah itu sendiri, menciptakan realitas yang terdistorsi atau 

hyperreality (Hariyanto et al., 2020).  

Sebagaimana diamati oleh Malik, jamaah cenderung mencari tempat "viral" 

dibandingkan mencari makna spiritual yang mendalam, menunjukkan bahwa simbol-

simbol konsumsi telah menggantikan substansi ziarah (Malik, 2025). Perilaku ini 

mengindikasikan pergeseran makna ziarah. Sebagaimana dicatat dalam studi Hariyanto, 

umrah kini tidak hanya dimaknai sebagai ibadah, tetapi juga sebagai tren gaya hidup, 

wisata belanja, dan selfie sebagai pembuktian diri (Hariyanto et al., 2020). 

 

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 86 

 

b. Implikasi Sosial 

Terdapat kecenderungan kuat terhadap normalisasi perilaku konsumtif di ruang 

yang secara historis bersifat kontemplatif. Temuan lapangan dari M. Zacky dan Yasin 

menggambarkan bagaimana "budaya nongkrong" dan aktivitas santai (minum 

kopi/merokok) kini merambah hingga ke sela-sela waktu ibadah. Hal ini mempertegas 

studi Hariyanto bahwa umrah kini telah mengalami hibridasi menjadi tren gaya hidup dan 

pembuktian diri melalui media social (Hariyanto et al., 2020). Terdapat dualism pendapat 

di kalangan mahasiswa. 

Sebagian seperti Naufal melihat kafe hanya sebagai penunjang logistik yang 

terpisah secara ruang, sementara yang lain melihatnya sebagai pengalih fokus dari 

suasana untuk merefleksikan diri menuju sosial-rekreatif. Perbedaan ini menunjukkan 

bahwa dampak komersialisasi sangat bergantung pada orientasi individu, apakah mereka 

memandang ritual ini sebagai perjalanan suci murni atau sebagai bagian dari industri 

pariwisata global. Risiko jangka panjang dari normalisasi ini adalah kaburnya batas antara 

sacred (suci) dan profane (duniawi). Ketika ruang di sekitar Ka'bah dipenuhi oleh simbol-

simbol konsumerisme global, jamaah dikondisikan untuk menjadi konsumen sekaligus 

peziarah.  

Dalam kerangka Consumer Ritualized Symbolic Practice (CRSP), simbol-simbol 

agama dan ruang suci dimanfaatkan sebagai komoditas yang dipasarkan dan dikonsumsi 

selayaknya barang dagangan lainnya (terkomodifikasi) (Holina & Waluyajati, 2023). 

Tantangan utamanya adalah regulasi zonasi. Hatigoran dan Indaturrohmah sama-sama 

menekankan pentingnya regulasi tata ruang yang ketat yang mengutamakan fungsi sakral 

di atas fungsi komersial. Tanpa pembatasan tegas, logika pasar cenderung akan 

mendominasi, mengubah kawasan suci menjadi sekadar marketplace spiritual. 

c. Mekah dalam Arus Kapitalisme Global 

Secara makro, fenomena kafe di sekitar Masjidil Haram menegaskan posisi 

Mekkah sebagai pusat dari kapitalisme religi global. Pembangunan infrastruktur megah 

dan fasilitas komersial di sekitar Masjidil Haram bukan semata-mata untuk pelayanan, 

tetapi juga didorong oleh motif ekonomi yang kuat. Pemerintah Arab Saudi secara sadar 

memanfaatkan potensi ekonomi dari wisata religi ini, yang pendapatannya diproyeksikan 

terus meningkat seiring visi modernisasi negara tersebut (Qurashi, 2017). Komersialisasi 

ini menempatkan Masjidil Haram dalam posisi yang kompleks. Di satu sisi, ia tetap 

menjadi kiblat spiritual yang otentik dan suci secara teologis. Namun, secara sosiologis 

dan spasial, ia semakin menyerupai destinasi wisata global lainnya yang dikelola dengan 

logika industri pariwisata (Fuad, 2022). Kritik yang muncul, seperti yang disampaikan 

Hatigoran, adalah kekhawatiran bahwa jamaah yang datang jauh-jauh dengan biaya 

mahal justru terjebak dalam perilaku santai dan menongkrong Hatigoran (2025) 

melupakan tujuan gaya hidup dari perjalanan tersebut. Dalam menghadapi arus 

komersialisasi dan modernisasi kawasan Masjidil Haram, sangat penting untuk 

membangun pemikiran alternatif yang tidak hanya berfokus pada pelestarian arsitektur 

fisik, dan tata kelola ruangnya, tetapi juga pada penguatan nilai-nilai spiritual jamaah, 

khususnya jamaah Indonesia yang jumlahnya cukup banyak setiap tahunnya.  

Oleh karenanya, rekomendasi utama yang dapat dipertimbangkan atau diberikan 

adalah perlunya penanaman nilai spiritual melalui pembinaan dan edukasi dalam setiap 

pada tahapan pembimbingan ibadah haji atau umrah. Penanaman nilai spiritual ini dapat 

dimulai dengan memperkuat pemahaman jamaah tentang makna sakralitas Masjidil 

Haram sebagai ruang ibadah yang harus dihormati, bukan sekadar destinasi wisata atau 

tempat konsumsi. Edukasi tentang sejarah, arsitektur, serta nilai-nilai spiritual kawasan 

suci perlu diintegrasikan dalam program manasik haji dan umrah agar jamaah, khususnya 

dari Indonesia, mampu menjaga sikap sakral, khusyuk, serta partisipasi aktif dalam 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 87 

 

melestarikan identitas spiritual Masjidil Haram. Hal ini relevan dengan rekomendasi pada 

studi konservasi arsitektur Makkah yang menekankan pentingnya keterlibatan komunitas 

dalam menjaga karakter spiritual dan budaya kawasan suci (Elbelkasy, Alsalafi & 

Mahmoud, 2015). Dengan begitu, pelestarian sakralitas tidak hanya dilakukan melalui 

kebijakan pembangunan dan konservasi fisik, tetapi juga dengan menanamkan nilai-nilai 

spiritual yang dijunjung tinggi oleh jamaah. Langkah ini menjadi pondasi untuk 

mengatasi dampak komodifikasi, serta menjaga agar Masjidil Haram tetap menjadi pusat 

spiritual umat Islam secara global, bukan sekadar ikon ekonomi atau objek wisata. 

 

Kesimpulan  

Komersialisasi di sekitar Masjidil Haram merupakan bagian dari transformasi tata 

ruang Mekah yang digerakkan oleh agenda modernisasi Saudi Vision 2030 sekaligus 

kebutuhan menampung jutaan jamaah. Pergeseran fisik dan fungsional terlihat jelas 

ketika permukiman tradisional serta situs bersejarah digantikan oleh hotel pencakar langit 

dan pusat perbelanjaan seperti Abraj Al Bait, menjadikan kawasan ibadah eksklusif 

berubah menjadi destinasi hybrid yang memadukan ibadah, ekonomi, dan wisata religi. 

Dalam konteks ini, kafe modern hadir sebagai ruang placemaking yang menawarkan 

kenyamanan ber-AC, akses Wi-Fi, dan suasana santai bagi jamaah. Walaupun secara 

jumlah hanya sekitar 12% dari total unit komersial, keberadaan kafe memainkan peran 

penting dalam membentuk pola interaksi sosial baru di ruang publik sekitar masjid, 

sekaligus menegaskan masuknya Mekah dalam logika kapitalisme global yang sering 

disebut sebagai fenomena “Meccahattan.” Keberadaan kafe di sekitar Masjidil Haram 

menimbulkan dualisme sudut pandang terkait sakralitas berdasarkan pandangan dari 

mahasiswa KKN Haramain. Di satu sisi, inti kesucian masjid tetap terjaga secara teologis 

dan fenomenologis, yang mana jamaah masih memaknai Masjidil Haram sebagai pusat 

spiritual dunia, simbol tauhid, dan ruang ibadah yang paling khusyuk. Namun, di sisi lain, 

atmosfer di zona luar mengalami pergeseran seperti budaya konsumtif dan kebiasaan 

nongkrong di kafe menormalisasi orientasi wisata dan rekreasi, sehingga bagi sebagian 

jamaah kekhusyukan terasa terganggu oleh hiruk-pikuk aktivitas duniawi. Kondisi ini 

menciptakan ruang hibrid antara sakral dan profan, di mana kafe berfungsi sebagai 

perantara kebutuhan sosial-fisik dengan kewajiban ritual. Tanpa regulasi zonasi yang 

ketat, dominasi ruang komersial berpotensi menggeser pengalaman ziarah menjadi 

sekadar paket perjalanan komersial, sehingga hibridisasi harus dipahami sebagai peluang 

reinterpretasi, bukan ancaman pemudaran sakralitas. Secara teoritis, penelitian ini 

memberikan kontribusi dengan menafsirkan ulang perkembangan kafe di sekitar Masjidil 

Haram sebagai ruang transisional hibrida yang memediasi antara dimensi sakral yang 

tetap dan dimensi profan yang berubah, sehingga memperkaya kerangka analitis tentang 

transformasi sakralitas ruang ibadah di tengah modernisasi dan komodifikasi. 

 

Daftar Pustaka 

Aisyah, U., & Prasetyo, R. A. (2019). Pergeseran Makna Ritual Ibadah di Era Digital. 

JSPH: Jurnal Sosiologi Pendidikan Humanis, 4(1), 14-20.  

Alhowaish, A. K., Bafgeesh, A., & Aljarboe, A. (2015). Spatial Economic Development 

of Mecca Region Saudi Arabia. International Journal of Science and 

Research, 4(12), 1746-1755. 

Baker, L. (2025). Holy Grounds and Coffee Grounds: Tourism, Authenticity, and the 

Adaptive Reuse of Sufi Shrines in Tunisia. Tunisia and Italy: Politics and 

Religious Integration in the Mediterranean, (2), 36. 

Barau, A. (2019). The Changed City Of Mecca: Understanding Its Transition To Deep 

Globalisation. In Gulf Research Meeting 2016, 146-164.  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 88 

 

Çevik, N. (2025). A Comparative Study on the Architectural and Symbolic Values of 

Masjid al-Haram and Masjid an-Nabawi. Tasavvur/Tekirdağ İlahiyat Dergisi, 

11(1), 333-369.  

El-habashi, A. E., & El-refai, S. H. (2021). Pilgrimage Sites-Heritage Sites: The 

Evaluation of Authenticity of Selected Cases. ERJ: Engineering Research 

Journal, 44(2), 233-244. 

Elbelkasy, M. I., AlSalafi, J. M., & Mahmoud, M. F. (2015). Re-Use Of Historical 

Buildings In The Holy City Of Makkah: Case Study Selection Guidelines. WIT 

Transactions on The Built Environment, 153, 63-74. 

Fuad, S. (2022). Commodification of Religious Rituals: a Portrait of the Meaning of Hajj 

and Umrah in Indonesia. Mimbar Agama Budaya, 38(2), 165-178.  

Hariyanto, D., Marijan, K., Meidi, D., Utomo, B., & Aesthetika, N. M. (2020). The 

Commodification of Umrah Pilgrimage in Indonesia: Between Worship and 

Lifestyle. International Journal of Innovation, Creativity and Change, 13(10), 

1550-1566. 

Holina, H., & Waluyajati, R. R. S. R. (2023). Komodifikasi Agama: Masjid Agung As-

Salam Kota Lubuk Linggau sebagai Destinasi Wisata Religi. Jurnal Iman Dan 

Spiritualitas, 3(3), 455-464.  

Kinninmont, J. (2017). Vision 2030 and Saudi Arabia’s Social Contract Austerity and 

Transformation. London: Chatham House. 

Küresel, S., Göstergesİ, R., & Eren, B. (2015). Pemetaan Negara Saudi, Bab 7: 

Penghancuran Situs-Situs Keagamaan dan Budaya. Ege Eğitim Dergisi/ Ege 

Journal of Education, 1-16. 

Lakhani, M., & Abbas, M. (2022). Sustainable Conflict Resolution: A Case Study of the 

Conquest of Makkah. Al Misbah Research Journal, 2(4), 1-10. 

Makin, A. (2016). Antara Ziarah Religius dan Kapitalisasi di Era Globalisasi: Catatan 

Etnografis Umrah. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic 

Studies, 12(1), 114-134. 

Makin, A. (2017). Tuhan Di Antara Desakan Dan Kerumunan: Komodifikasi Spiritualitas 

Makkah Di Era Kapitalisasi. Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman, 

12(1), 1-28.  

Maspul, K. A. (2023). Coffee Shops As Interfaith Spaces: Bridging Divides And 

Embracing Inclusivity. Journal of Sustainable Communities and 

Development, 1(2), 60-79. 

Maspul, K. A. (2025). Integrating Specialty Coffee into Pilgrimage Tourism: Cultural and 

Economic Opportunities in Makkah and Madinah. Qomaruna Journal of 

Multidisciplinary Studies, 2(2), 99-109. 

Masyhar, M. (2020). Sakral Dan Profan Tinjauan Antropologis Religius Atas Pemikiran 

Hasan Hanafi. Biopsikososial: Jurnal Ilmiah Psikologi Fakultas Psikologi 

Universitas Mercubuana Jakarta, 4(1), 199.  

Omer, S. (2019). Masjid al-Haram Expansion: Acceptance or Criticism ? In Appreciating 

the Architecture of Shamiyyah. Kuala Lumpur: Dar Al Wahi Publication. 

Pratiwi, A., & Muslikhati, S. (2024). Implementation of Saudi Vision 2030 Towards 

Saudi Arabia’s Internationally Open Tourism Industry. Jurnal Indonesia Sosial 

Sains, 5(1), 85-102.  

Qurashi, J. (2017). Commodification Of Islamic Religious Tourism: From Spiritual To 

Touristic Experience. International Journal of Religious Tourism and Pilgrimage, 

5(1), 89-104. 

Said, I. G., Maram, A. N., & Imam, M. F. N. (2023). Dynamics of Contested Sanctity in 

Mosques: A Historical Perspective. Pharos Journal of Theology, 104(5), 1-13.  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 89 

 

Thimm, V. (2023). Shopping With Allah. London: UCL Press.  

Zaidan, Y. F., Priyatna, A., & Mulyadi, R. M. (2020). Place of Worship as Capital Space: 

The Relationship between Masjid Raya Bandung and Shopping Centers. 

Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama Dan Sosial Budaya, 5(2), 137-156.  

 

 

 

 

 


