Jayapangus Press
Kamaya: Jurnal Ilmu Agama

Volume 9 Nomor 1 (2026)
ISSN : 2615-0883 (Media Online)

- R
fepzpengus fosid

Sakralitas dan Komoditas Eksistensi Kafe di Sekitar Masjidil Haram

Nidaiyatul Fadhilah*, Abdul Sattar
Universitas Islam Negeri Walisongo, Semarang, Indonesia
*2201056025@student.walisongo.ac.id

Abstract

Mecca has transformed into a cosmopolitan city, sparking a debate between the
preservation of sacred values and the logic of global capitalism. The purpose of this study
Is to analyze the commercialization process of cafes around the Masjidil Haram and its
impact on the sanctity of worship spaces. Data collection was conducted through
participatory observation and in-depth interviews with 22 informants, using descriptive-
analytical qualitative methods. The results show that the presence of cafes is a response
to Saudi Vision 2030, transforming the area around the mosque into a hybrid space that
combines worship and lifestyle. Theologically, the sanctity of the core of the Grand
Mosque (al-sawabit) remains firmly intact, but the atmosphere in the outer zone (al-
mutaghayyirat) has undergone a shift in meaning due to the normalization of the culture
of “hanging out” and consumptive behavior. Cafes serve as transitional spaces that
bridge physical needs with rituals, but they have the potential to distract from solemnity.
The implications of this research emphasize the need for strict spatial and zoning policies
to balance the comfort of modern facilities with spiritual integrity, ensuring that market
dominance does not erode the essence of worship in the Holy Land. This study contributes
to the study of the sociology of religion and sacred cities by conceptualizing cafes around
the Grand Mosque as hybrid transitional spaces, sharpening our understanding of the
sacred-profane relationship in the dimension of religious space.

Keywords: Cafes; Commercial; Masjid al-Haram; Sacredness; Transformation

Abstrak

Mekah bertransformasi menjadi kota kosmopolitan menghadirkan perbincangan
antara pelestarian nilai sakral dan logika kapitalisme global. Tujuan penelitian ini untuk
menganalisis proses komersialisasi kafe di sekitar Masjidil Haram serta dampaknya
terhadap kesakralan ruang ibadah. Pengumpulan data dilakukan melalui observasi
partisipatif dan wawancara mendalam terhadap 22 informan, Menggunakan metode
kualitatif deskriptif-analitis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kehadiran kafe
merupakan respons terhadap Saudi Vision 2030, mengubah kawasan sekitar masjid
menjadi ruang hibrida yang memadukan ibadah dan gaya hidup. Secara teologis,
kesakralan inti Masjidil Haram (al-sawabit) tetap terjaga kokoh, namun, atmosfer di zona
luarnya (al-mutaghayyirat) mengalami pergeseran makna akibat normalisasi budaya
"nongkrong" dan perilaku konsumtif. Kafe berfungsi sebagai ruang transisi yang
menjembatani kebutuhan fisik dengan ritual, namun berpotensi mendistraksi
kekhusyukan. Implikasi penelitian ini menegaskan perlunya kebijakan tata ruang dan
zonasi yang ketat untuk menyeimbangkan kenyamanan fasilitas modern dengan integritas
spiritual, memastikan bahwa dominasi pasar tidak mengikis esensi ibadah di Tanah Suci.
Penelitian ini berkontribusi pada kajian sosiologi agama dan studi kota suci dengan
mengkonseptualisasikan kafe di sekitar Masjidil Haram sebagai ruang transisi hibrida,
sehingga mempertajam pemahaman relasi sacral-profan dalam dimensi ruang
keagamaan.

Kata Kunci: Kafe; Komersial; Masjidil Haram; Sakralitas; Transformasi

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya


mailto:*2201056025@student.walisongo.ac.id

Pendahuluan

Mekah yang secara teologis diposisikan sebagai Umm al-Qura, ibu kota spiritual
dunia Islam, Kkini semakin dipersepsi sebagai kota kosmopolitan dengan logika
kapitalisme global, sehingga relasi antara sakralitas dan komoditas di sekeliling Masjidil
Haram menjadi problematis dan perlu dikaji secara ilmiah (Makin, 2017). Di Tengah arus
jutaan peziarah Haji dan umrah, aktivitas ekonomi seperti industri perhotelan, pusat
perbelanjaan, hingga jaringan restoran cepat saji dan kafe modern telah mengubah
kawasan sekitar Masjidil Haram menjadi ruang konsumsi yang padat. Transformasi ini
secara nyata menggeser citra kota suci menjadi sebuah kritikan yang muncul di media
massa dengan gambaran “Meccahattan”, yakni sebuah istilah yang muncul yang
menggambarkan kota Mekah tampil layaknya perpaduan Times Square dan Las Vegas
dengan gemerlap cahaya, menara menjulang, serta pusat perbelanjaan mewah.

Dalam keyakinan Muslim bahwa Ka’bah merupakan tempat suci dan disucikan
(sakral) dan bagi umat muslim merupakan kiblat dalam shalat serta tempat tawaf
(mengelilingi) bagi yang sedang berkunjung untuk beribadah. Pass (2001) mengatakan
Ka’bah memiliki nilai kesakralan karena merupakan objek yang suci dan menakjubkan
(Aisyah & Prasetyo, 2019). Sejak pra-Islam, Mekah telah menjadi pusat perdagangan
regional dan pusat kehidupan kabilah Arab, sementara Ka'bah dan sumur Zamzam
menjadi pusat kesakralan dan tujuan para peziarah (Cevik, 2025).

Mekah di era modern tetap melanjutkan tradisi lamanya, tapi kini semakin
terkoneksi dengan sistem ekonomi global. Ibadah haji dan umrah tidak lagi hanya soal
perjalanan spiritual, melainkan juga bergantung pada akses maskapai penerbangan, biro
perjalanan, hotel internasional, dan berbagai fasilitas konsumsi di sekitar Masjidil Haram
(Pratiwi & Muslikhati, 2024). Guna mengikuti perkembangan zaman, modernisasi ini
memang penting untuk menampung jutaan jamaah yang datang setiap musim haji maupun
sepanjang tahun untuk umrah Barau (2019) dan ini juga termasuk pada visi Saudi Vision
2030.

Namun, pembangunan besar-besaran dengan orientasi komersial juga
menimbulkan pertanyaan mengenai bagaimana menjaga kesakralan ruang ibadah ketika
ia dikelilingi oleh pemanfaatan bisnis dan konsumsi massal. Fenomena khusus yang
menjadi latar penting penelitian ini adalah hadirnya lanskap komersial yang mendominasi
di sekitar Masjidil Haram, termasuk kafe modern dan restoran cepat saji yang beroperasi
sangat dekat dengan Kawasan Masjidil Haram. Kafe-kafe ini tidak hanya menyediakan
makanan dan minuman bagi jamaah yang lelah, tetapi juga menawarkan pengalaman
sosial yang menarik seperti ruang duduk ber-AC dengan pemandangan Masjidil Haram,
akses Wi-Fi, serta atmosfer nongkrong yang sangat mirip dengan kota-kota global
lainnya.

Penelitian lain menunjukkan bahwa banyak gunung dan perkampungan di sekitar
masjid banyak yang diratakan untuk pembangunan hotel dan ruang komersial (Barau,
2019). Dengan hadirnya hotel-hotel mewah yang berada di dekat Masjidil Haram, akses
ke area paling dekat dengan Masjidil Haram lebih mudah dijangkau oleh jamaah yang
memiliki kemampuan finansial tinggi, karena mereka bisa menyewa kamar di hotel
mewah yang berdiri di atas mal dan deretan kafe. Beberapa penelitian sebelumnya
menunjukkan bahwa pembangunan fisik serta ekonomi di Mekah dapat menimbulkan
pengabaian nilai historis dan sosial kota.

Seperti penelitian yang dilakukan Makin yang menilai ritual umrah dan haji kini
terjalin dengan arus kapitalisme spiritual (Makin, 2017). Sementara Barau menekankan
masuknya budaya konsumsi global melalui restoran cepat saji yang menghomogenkan
ruang kota suci (Barau, 2019). Meski demikian, kajian-kajian ini umumnya berfokus pada
hotel, mal, dan ekspansi arsitektural, belum menyoroti secara khusus peran kafe sebagai

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



ruang sosial modern yang kini hadir dekat dengan Masjidil Haram dalam pembentukan
pengalaman spiritual sekaligus konsumtif jamaah. Data lapangan dari wawancara dengan
seorang mutawif Faiz yang bermukim di Mekah, menunjukkan bahwa sekitar 12% unit
usaha di kawasan komersial sekitar Masjidil Haram berupa kafe, sementara sekitar 88%
lainnya terdiri dari bentuk toko komersial lain seperti restoran, minimarket, toko oleh-
oleh, dan toko busana muslim (Jalaluddin, 2025). Temuan ini mengindikasikan bahwa
meskipun kafe belum menjadi bentuk dominan dari komersialisasi, keberadaannya cukup
signifikan untuk membentuk pola interaksi sosial dan konsumsi jamaah di sekitar ruang
sakral Masjidil Haram.

Berangkat dari kesenjangan tersebut, penelitian ini difokuskan pada dua rumusan
masalah utama: (1) Bagaimana proses komersialisasi dan pembangunan kafe di sekitar
Masjidil Haram? dan (2) Apakah peran kafe di sekitar Masjidil Haram menyebabkan
sakralitas Masjidil Haram memudar? Tujuan utama penelitian ini adalah menganalisis
bagaimana ruang sakral di sekitar Masjidil Haram dimaknai melalui proses modernisasi,
dengan menempatkan pembangunan dan perkembangan kafe sebagai salah satu situs
transformasi tersebut. Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi pada literatur sosiologi agama dan studi perkotaan di kota-kota suci. Penelitian
ini akan memperkaya diskusi mengenai relasi sakralitas ruang keagamaan dan yang
profan. Secara praktis hasil penelitian diharapkan menjadi masukan bagi pengambil
kebijakan dalam merancang tata ruang religius yang seimbang antara kenyamanan
jamaah dan pelestarian nilai-nilai spiritual kawasan suci.

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif-analitis untuk membedah
perubahan pemahaman makna dan dinamika sosial dari perubahan ruang suci di sekitar
Masjidil Haram dengan adanya komoditas Kafe di sekitar Masjid. Sumber data penelitian
terdiri dari data primer yang diperoleh langsung melalui observasi partisipatif serta
wawancara mendalam, serta data sekunder yang bersumber dari literatur akademik, dan
dokumen kebijakan tata ruang. Teknik penentuan informan dilakukan dengan melibatkan
22 peserta KKN Haramain Manajemen Haji dan Umrah UIN Walisongo Semarang yang
bertindak sebagai informan kunci karena keterlibatan langsung mereka di lokasi.
Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif di lingkungan Masjidil Haram
pada Agustus 2025 untuk menangkap dinamika sosial secara langsung, yang kemudian
divalidasi menggunakan teknik triangulasi sumber dengan membandingkan keterangan
antar informan. Analisis data dilakukan secara sistematis melalui tahap reduksi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan guna menelaah bagaimana modernisasi
memengaruhi persepsi kesakralan serta fungsi ruang di kawasan suci.

Hasil dan Pembahasan
1. Dinamika Pembangunan Kafe di Kawasan Masjidil Haram

Setelah kemenangan Nabi Muhammad di Mekkah pada tahun 630 M, wilayah
Masjidil Haram diperluas untuk mencakup Ka'bah dan seluruh wilayah Haram yang telah
ditetapkan oleh Nabi Ibrahim. Arab Saudi kemudian mengadopsi desain Masjidil Haram
dari Dinasti Ottoman, yang mencakup tujuh menara dan lima puluh satu kubah, dan
proses konstruksinya masih berlangsung (Said, Maram & Imam, 2023). Tata ruang di
sekitar kawasan Masjidil Haram mulai mengalami perubahan yang cukup besar sejak era
ekspansi modern pada abad ke-20, yang mana pembangunan infrastruktur secara besar-
besaran mengubah tatanan pemukiman tradisional dan kawasan bersejarah menjadi
gedung pencakar langit yang mewah untuk menampung jutaan jamaah haji dan umrah.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



Ekspansi kawasan Masjidil Haram, termasuk proyek Abraj al-Bait (Zamzam
Tower) yang selesai pada tahun 2012, melibatkan penghancuran situs bersejarah seperti
Ajyad Fortress yang merupakan sebuah benteng era Kesultanan Utsmaniyah, digantikan
oleh kompleks pencakar langit yang memiliki fasilitas seperti hotel, mall, dan restoran.
Transformasi ruang sekitar Haram selalu diiringi perdebatan mengenai hilangnya aspek
sosial, budaya, dan spiritual yang selama berabad-abad membentuk karakter kota suci.
Penataan ulang yang menampakkan gedung-gedung tinggi, mall, dan kafe dinilai
sebagian pihak sebagai pelunturan keotentikan serta marginalisasi warisan sejarah yang
pernah memperkaya pengalaman haji dan umrah (El-habashi & El-refai, 2021).

Banyak ulama khawatir bahwa ekspansi dan komersialisasi berlebihan telah
mengorbankan karakter sakral, arsitektur tradisional, serta hak akses masyarakat/umat
yang kurang mampu ke ruang-ruang utama di sekitar Masjidil Haram (Omer, 2019).
Namun, modernisasi seperti ini juga penting bagi kelangsungan dan mobilitas jutaan
peziarah agar tetap bisa menjalankan ibadahnya secara aman, sehat, dan nyaman (Baker,
2025). Pembangunan fisik di sekitar Masjidil Haram merupakan bagian dari kebijakan
“Islamic development” yang didorong oleh pemerintah Arab Saudi.

Laporan Mapping the Saudi State: The Destruction of Religious and Cultural Sites
(2015) mencatat bahwa antara tahun 1985 hingga 2014, sekitar 98% situs keagamaan dan
bersejarah di Arab Saudi telah dihancurkan demi proyek ekspansi dan pembangunan
komersial (Kiiresel, GostergesI & Eren, 2015). Dalam kerangka Saudi Vision 2030,
transformasi ini sejalan dengan agenda diversifikasi ekonomi melalui penguatan sektor
non-migas, termasuk pariwisata religi dan industri layanan, di mana pengembangan
fasilitas komersial dan hospitality di Mekah diposisikan sebagai pilar penting untuk
mengurangi ketergantungan pada pendapatan minyak dan memperluas basis legitimasi
negara melalui penyediaan layanan serta hiburan bagi warga dan peziarah (Kinninmont,
2017).

Kawasan Masjidil Haram berevolusi dari zona ibadah eksklusif menjadi
multifungsi, menggabungkan aspek ibadah, ekonomi, dan wisata religi melalui mega
proyek seperti Abraj Al Bait yang langsung terhubung aksesnya ke halaman masjid.
Pembangunan kafe dan coffee shop spesialti, seperti yang didokumentasikan dalam studi
yang membahas integrasi kopi premium di Mekah, muncul sebagai respons terhadap
kebutuhan jamaah akan ruang untuk rehat, menciptakan pengalaman sensorik yang
melengkapi ritual spiritual dengan elemen kontemporer (Maspul, 2025).

Transformasi ini didorong oleh pertumbuhan kota pasca ekspansi masjid, di mana
kompleks seperti Clock Tower mendominasi skyline, menggeser fokus dari Ka'bah
semata menjadi ekosistem layanan yang menarik wisatawan religi global. Kawasan Kini
berfungsi sebagai destinasi hybrid, dengan kafe berperan sebagai placemaking dekat situs
suci, meningkatkan ketertarikan pengunjung sambil mendukung diversifikasi ekonomi
Vision 2030 (Alhowaish, Bafgeesh & Aljarboe, 2015). Secara fungsi, kehadiran kafe di
pusat Mekah tidak bisa dilepaskan dari sisi pariwisata ibadah yang semakin berorientasi
pada pengalaman.

Penelitian tentang specialty coffee menekankan bahwa kedai-kedai ini dirancang
dengan interior yang nyaman, menu yang terkurasi, dan atmosfer yang mendukung
momen tenang, sehingga menjadi ruang bagi jamaah untuk memproses pengalaman
religiusnya melalui jeda, percakapan, dan ruang tersendiri bagi jamaah, bukan sekadar
konsumsi makanan dan minuman (Maspul, 2023). Di sekitar Masjidil Haram, hal ini
tampak jelas pada pilihan desain yang memadukan estetika modern dengan sentuhan
Islami, selain itu beberapa kafe juga menawarkan lanskap pemandangan Ka’bah dan
Masjidil haram, serta pada pola kunjungan yang seringkali diisi oleh jamaah muda,
pekerja sektor kawasan, dan wisatawan yang terbiasa dengan budaya kafe tetapi tetap

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



menunjukkan perilaku dalam batas norma lokal. Dengan demikian, kafe berfungsi
sebagai ruang antara yang menjembatani ruang ibadah yang sangat sakral dengan ruang
komersial yang sepenuhnya profan.

Observasi peneliti di beberapa pusat perbelanjaan, hotel, dan jalur pedestrian
utama menunjukkan bahwa jumlah unit kafe, termasuk specialty coffee, secara kasat mata
jauh lebih sedikit dibandingkan deretan toko pakaian, perhiasan, parfum, sajadah, Al-
Qur’an, dan aneka suvenir keagamaan, serta jaringan restoran dan food court yang
melayani kebutuhan makan jamaah dalam skala besar. Peneliti memetakan kafe-kafe di
Sekitar Masjidil Haram dalam radius 200-550 meter dari pelataran Masjidil Haram.

No Nama Kafe Lokasi Jarak

1. Cafe Moment Abraj al Bait 200 Meter
2. Y% M Cafe Abraj al Bait 200 Meter
3. Coyard Clock Tower 300 Meter
4., Brew 92 Basement Clock Tower 200 Meter
5. Barns Clock Tower 300 Meter
6. Costa Coffee Clock Tower 300 Meter
7. Ratio Ibrahim Khalil 400 Meter
8. Camel Step Jabal Omar 400 Meter
9. Ratio Address Hotel 500 Meter
10. Starbucks Clock Tower 300 Meter
11. Namg Cafe Jabal Omar 550 Meter

Sumber: Google Maps

r - -
Gambar 1. Layout Kafe di Sekitar Masjidil Haram
(Sumber: Dokumentasi Pribadi)

Kemunculan kafe menciptakan ketegangan antara dimensi sakral dan komersial,
ketika batas ruang masjid melebar hingga bercampur dengan area konsumsi. Fenomena
ini serupa dengan Masjid Raya Bandung yang berfungsi sebagai pelengkap bagi kawasan
plaza (Zaidan, Priyatna & Mulyadi, 2020). Sejatinya banyak kritikan yang muncul terkait
hilangnya jejak historis akibat proyek ekspansi, sementara keberadaan kafe justru
mempertegas citra “Meccahattan” sebagai pusat konsumsi global. Di sisi lain, kafe yang
hadir pada kawasan Abraj juga berkontribusi pada skema wakaf melalui pemasukan yang
dihasilkan dari kompleks Abraj Al-Bait.

Hasil keuntungan yang didapatkan, diwakafkan untuk pemeliharaan kawasan
suci/Masjidil Haram, yang mana hal ini bisa dikatakan sebagai bentuk penunjang
kawasan sakral. Ekspansi ini, bagian dari rencana spasial ekonomi Mekah, mendukung
kapasitas haji/umrah dengan fasilitas seperti halte bus internal, memfasilitasi kafe sebagai

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



perkembangan layanan jamaah. Kajian terhadap pengembangan kafe di Kawasan religius
menunjukkan bahwa pelaku lokal dan pemerintah berupaya mengemas komodifikasi ini
dalam bingkai nilai-nilai Islam, misalnya dengan mengedepankan nilai berkelanjutan,
keadilan perdagangan, dan pemberdayaan komunitas lokal (Maspul, 2023). Berkaitan
dengan ini, peneliti juga menilai berdasarkan pengamatan, melihat bahwa banyak para
jamaah yang terbantu dengan adanya fasilitas ini.

2. Sakralitas Ruang Keagamaan di Tengah Modernisasi

Sakralitas ruang keagamaan di kawasan Masjidil Haram dapat dipahami melalui
pemikiran Hasan Hanafi yang membedakan antara wilayah sakral (al-sawabit) dan profan
(al-mutaghayyirat), di mana yang pertama dipersepsi sebagai tetap dan tidak boleh
diganggu gugat, sementara yang kedua bersifat dinamis dan terbuka untuk penafsiran
ulang demi kemajuan sosial (Masyhar, 2020). Dalam lingkup Masjidil Haram, aspek al-
sawabit tercermin dalam keyakinan teologis bahwa wilayah ini merupakan rumah Allah
sekaligus pusat ibadah umat Islam sepanjang sejarah.

Sementara itu, dimensi al-mutaghayyirat tampak melalui transformasi tata ruang,
pembangunan hotel, serta hadirnya kafe yang menandai masuknya modernitas dan
kapitalisme ke dalam lanskap kota suci. Fenomena ini sejajar dengan konsep marketisasi
haji dan umrah, di mana prinsip-prinsip Islam dan praktik ibadah diubah menjadi barang
dagangan komersial demi pertumbuhan ekonomi (Thimm, 2023). Menurut Hanafi, proses
memprofankan aspek-aspek tertentu dari warisan keagamaan bukanlah tindakan
mengurangi kesucian, melainkan usaha menjadikannya objek kajian ilmiah agar agama
tetap relevan dengan realitas sosial dan tidak membeku dalam bentuk turath kekuasaan
yang hanya menguntungkan elit tertentu.

Turath (turas) dalam pandangan Hasan Hanafi didefinisikan sebagai segala
sesuatu yang sampai kepada kita dari masa lalu dalam peradaban yang dominan
(Masyhar, 2020). Secara teologis, aspek al-sawabit terefleksikan dalam pandangan
mahasiswa yakni Alawi dan Yasin yang menempatkan Masjidil Haram sebagai simbol
ketauhidan global dan pusat spiritual Islam yang transenden (Alawi, 2025). Penegasan ini
sejalan dengan pengalaman fenomenologis Roy, yang memaknai ruang suci tersebut
sebagai lokus penenangan hati dan kembalinya manusia pada fitrah (Roy, 2025).

Dalam lingkup ini, sakralitas bersifat subjektif-intens, ia tetap kokoh selama
subjek yang beribadah memiliki niat yang kuat untuk memenuhi kewajiban agama.
Pengalaman mahasiswa KKN Haramain memperlihatkan bahwa kesakralan Masjidil
Haram tetap dirasakan secara mendalam pada ranah subjektif, meskipun arus modernisasi
semakin dominan di kawasan sekitarnya. Seorang mahasiswa menggambarkan Masjidil
Haram sebagai tempat yang sangat sakral karena di sanalah pusat ibadah umat Islam,
dengan suasana yang tenang dan melunakkan hati sehingga setiap memanjatkan doa
terasa lebih dekat kepada Allah Hidayatun (2025) menandai pengalaman intens akan
kehadiran ilahi.

Mahasiswa lain menyebutnya sebagai tempat penenangan hati dan kembalinya
manusia pada fitrah, di mana setiap sujud terasa lebih bermakna dan setiap langkah
mengingatkan akan kedekatan Tuhan (Roy, 2025). Narasi-narasi ini merefleksikan bahwa
bagi subjek yang beribadah, Masjidil Haram tetap berfungsi sebagai pusat sakralitas dan
simbol ketauhidan, sebagaimana dalam kajian historis tentang Masjidil Haram dan
Masjid Nabawi yang menempatkan kota suci sebagai lokus pertemuan spiritual, sosial,
dan politik umat Islam (Makin, 2016). Dengan demikian, secara fenomenologis, ruang
dalam masjid dan ritual yang menyertainya masih beroperasi sebagai ruang sakral yang
kokoh di tengah tekanan modernisasi.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



Di sekitar Masjidil Haram, modernisasi hadir melalui kafe dan berbagai fasilitas
komersial yang perlahan mengubah wajah kota suci. Fenomena ini memunculkan
dinamika, ada yang melihatnya sebagai desakralisasi, ada pula yang menafsirkannya
sebagai bentuk hibridisasi antara sakral dan profan. Seperti yang dijelaskan Hanafi,
ketegangan ini dapat dipahami melalui oposisi antara turath kekuasaan (proyek negara
yang mendorong pembangunan) dan turath oposisi yang berakar pada pengalaman
spiritual individu (Masyhar, 2020).

Sebagian mahasiswa merasakan adanya desakralisasi sebagian area. Beberapa
menuturkan suasana menjadi lebih ramai dengan aktivitas di luar ibadah sehingga
mengurangi  kekhusyukan Hidayatun (2025) aktivitas berkumpul di kafe dapat
mengganggu fokus ibadah dalam artian kafe menjadi sumber distraksi dari inti ritual
(Zacky, 2025). Namun, tidak semua berpendapat demikian. Fenomena ini juga sebagai
bentuk "religionisasi ekonomi"”. Keberadaan kafe tidak secara otomatis menghapus
kesucian masjid, tetapi justru menunjukkan bagaimana nilai-nilai religi diserap ke dalam
pasar global untuk menciptakan segmen pasar baru.

Sebagaimana pandangan Naufal dan Iffatul, inti spiritual Masjidil Haram
memiliki ketahanan yang kokoh Iffatul (2025) kesakralannya dianggap tidak berkurang
oleh aktivitas komersial di luar batas fisik masjid (Naufal, 2025). Hal ini menunjukkan
adanya transformasi makna sacral yang mana ruang profan (kafe) kini menjadi fasilitas
pendukung yang ter-religikan sebagai bagian dari layanan bagi jamaah yang memiliki
beniat untuk beribadah. Yasin mengamati jamaah bersantai dan menikmati kopi di tengah
kawasan suci memperlihatkan munculnya pola hidup baru yakni integrasi konsumsi ke
dalam ruang religious (Yasin, 2025).

Pemandangan ini memperlihatkan munculnya pola hibrid, di mana kafe tidak
hanya berperan sebagai fasilitas pendukung bagi jamaah, tetapi sekaligus menjadi bagian
dari strategi ekonomi yang mengintegrasikan konsumsi dalam ruang religius. Analisis ini
mengemukakan adanya hibridisasi dominan, di mana modernisasi tidak sepenuhnya
mendesakralisasi tapi menciptakan ruang transisi sakral-profan, selaras dengan filterisasi
Hanafi untuk kemajuan sosial. Keberadaan kafe di sekitar Masjidil Haram tidak serta-
merta harus dibaca sebagai desakralisasi total, melainkan sebagai bentuk hibridisasi yang
tak terhindarkan.

Fenomena ini tidak hanya menunjukkan pemprofanan yang sakral, tetapi juga
sebuah religionisasi ekonomi. Islam dianggap sebagai kode hidup yang lengkap karena
kemampuannya untuk beradaptasi dengan situasi yang terus berkembang tanpa
mengubah prinsip dasarnya (Lakhani & Abbas, 2022). Konsekuensi jangka panjang dari
wujud sakral-profan ini terhadap identitas ruang ibadah bisa dibaca pada dua level.
Pertama, pada level simbolik, Masjidil Haram tetap dipahami sebagai ruang paling sakral,
pusat kiblat, dan tempat pelipatgandaan pahala, sebagaimana dinyatakan mahasiswa yang
menyebutnya sebagai titik pusat spiritual dan simbol persatuan umat Islam sedunia.

Persepsi ini konsisten dengan kajian historis-teologis yang menempatkan Masjidil
Haram sebagai situs kunci dalam imajinasi keagamaan umat Islam. Kedua, pada level
praksis, terjadi pergeseran atmosfer di sekitar masjid ketika ruang sekelilingnya diisi
aktivitas sosial dan komersial yang intens, sehingga batas antara ruang kontemplatif dan
ruang rekreatif menjadi semakin sulit dibedakan. Jika dibiarkan tanpa regulasi dan
reinterpretasi, kondisi ini berpotensi menormalisasi pola kunjungan yang lebih
berorientasi wisata dan konsumsi, terutama bagi generasi muda, sehingga pengalaman
ritual berisiko menjadi bagian dari paket perjalanan komersial.

Data wawancara juga memperlihatkan munculnya kesadaran reflektif di kalangan
mahasiswa tentang pentingnya pengaturan zonasi dan tata kelola ruang untuk menjaga
kesakralan. Beberapa responden mengusulkan agar kafe tidak terlalu dekat dengan area

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



inti masjid, serta mendorong penutupan sementara kafe ketika waktu salat tiba, sehingga
perhatian jamaah tidak terpecah antara ritual dan aktivitas komersial. Gagasan ini sejalan
dengan prinsip hierarki ruang dalam arsitektur sakral, di mana transisi dari zona profan
ke zona sakral diatur secara jelas melalui batas fisik, perubahan elevasi, dan orientasi
ruang untuk menumbuhkan kesadaran bahwa jamaah memasuki ruang yang lebih tinggi
tingkat kesuciannya. Rekomendasi responden searah dengan pendekatan kebijakan yang
menempatkan fungsi ibadah sebagai prioritas, sementara aktivitas komersial diizinkan
sejauh tidak mengganggu ketenangan, adab, dan fokus spiritual jamaah. Dengan begitu
menurut perspektif dari para mahasiswa dapat disimpulkan bahwa kesakralan Masjidil
Haram tetap kokoh sebagai nilai spiritual, namun suasana sakral di area sekitarnya dapat
berubah jika modernisasi tidak diatur secara bijak.

3. Implikasi Kultural dan Sosial Komodifikasi Ruang Sakral

Makna komodifikasi menurut Marx merupkan proses transformasi hubungan
yang pada awalnya berifat non-komersial menjadi hubungan komersial, berbasis jual-
beli, pertukaran, dan bernilai tukar (Hariyanto, Marijan, Meidi, Utomo & Aesthetika,
2020). Jika dikaitkan pada ruang keagamaan, ini bisa dikatakan nilai guna masjid/ibadah
bergeser menjadi nilai tukar hingga fungsi spiritual dapat berubah menjadi peluang
ekonomi turisme atau konsumsi.

Perubahan lanskap di sekitar Masjidil Haram bukan sekadar pembangunan fisik,
melainkan juga pergeseran mendasar dalam cara ruang suci dipahami dan dijalani.
Hadirnya kafe-kafe modern serta fasilitas komersial di kawasan paling sakral umat Islam
memperlihatkan pertemuan antara nilai kesakralan dan logika pasar. Fenomena ini
membawa dampak besar seperti pengalaman religius perlahan bergeser, budaya konsumsi
menjadi hal yang wajar, dan Masjidil Haram pun terseret dalam arus kapitalisme global
yang membungkus praktik keagamaan dengan nuansa komodifikasi.

a. Implikasi Kultural

Secara kultural, kehadiran kafe modern menciptakan ketegangan antara
kekhusyukan spiritual dan kenyamanan material. Perubahan ini menandai pergeseran dari
real value (nilai ibadah murni) menuju exit value (nilai tambah berupa gaya hidup dan
leisure) (Hariyanto et al., 2020). Bagi sebagian jamaah, keberadaan ruang komersial ini
dianggap mendegradasi atmosfer spiritual. Persepsi jamaah seperti Alawi dan Hidayatun
menunjukkan bahwa atmosfer spiritualitas Masjidil Haram mulai tergradasi. Nuansa yang
dulunya tenang kini beralih menjadi hiruk-pikuk aktivitas komersial yang menantang
prinsip kesederhanaan ritual.

Pandangan ini sejalan dengan temuan Qurashi, yang mencatat bahwa kemewahan
dan komoditas modern di Mekkah seringkali menantang prinsip kesederhanaan dan
kesetaraan dalam ritual haji/umrah, serta mengalihkan fokus spiritual menuju pengalaman
turistik (Qurashi, 2017). Sudut pandang mahasiswa berkaitan dengan teori Baudrillard
mengenai simulacra, di mana representasi (gaya hidup, wisata, belanja) menjadi lebih
dominan daripada esensi ibadah itu sendiri, menciptakan realitas yang terdistorsi atau
hyperreality (Hariyanto et al., 2020).

Sebagaimana diamati oleh Malik, jamaah cenderung mencari tempat "viral"
dibandingkan mencari makna spiritual yang mendalam, menunjukkan bahwa simbol-
simbol konsumsi telah menggantikan substansi ziarah (Malik, 2025). Perilaku ini
mengindikasikan pergeseran makna ziarah. Sebagaimana dicatat dalam studi Hariyanto,
umrah Kini tidak hanya dimaknai sebagai ibadah, tetapi juga sebagai tren gaya hidup,
wisata belanja, dan selfie sebagai pembuktian diri (Hariyanto et al., 2020).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



b. Implikasi Sosial

Terdapat kecenderungan kuat terhadap normalisasi perilaku konsumtif di ruang
yang secara historis bersifat kontemplatif. Temuan lapangan dari M. Zacky dan Yasin
menggambarkan bagaimana “"budaya nongkrong™ dan aktivitas santai (minum
kopi/merokok) kini merambah hingga ke sela-sela waktu ibadah. Hal ini mempertegas
studi Hariyanto bahwa umrah kini telah mengalami hibridasi menjadi tren gaya hidup dan
pembuktian diri melalui media social (Hariyanto et al., 2020). Terdapat dualism pendapat
di kalangan mahasiswa.

Sebagian seperti Naufal melihat kafe hanya sebagai penunjang logistik yang
terpisah secara ruang, sementara yang lain melihatnya sebagai pengalih fokus dari
suasana untuk merefleksikan diri menuju sosial-rekreatif. Perbedaan ini menunjukkan
bahwa dampak komersialisasi sangat bergantung pada orientasi individu, apakah mereka
memandang ritual ini sebagai perjalanan suci murni atau sebagai bagian dari industri
pariwisata global. Risiko jangka panjang dari normalisasi ini adalah kaburnya batas antara
sacred (suci) dan profane (duniawi). Ketika ruang di sekitar Ka'bah dipenuhi oleh simbol-
simbol konsumerisme global, jamaah dikondisikan untuk menjadi konsumen sekaligus
peziarah.

Dalam kerangka Consumer Ritualized Symbolic Practice (CRSP), simbol-simbol
agama dan ruang suci dimanfaatkan sebagai komoditas yang dipasarkan dan dikonsumsi
selayaknya barang dagangan lainnya (terkomodifikasi) (Holina & Waluyajati, 2023).
Tantangan utamanya adalah regulasi zonasi. Hatigoran dan Indaturrohmah sama-sama
menekankan pentingnya regulasi tata ruang yang ketat yang mengutamakan fungsi sakral
di atas fungsi komersial. Tanpa pembatasan tegas, logika pasar cenderung akan
mendominasi, mengubah kawasan suci menjadi sekadar marketplace spiritual.
¢. Mekah dalam Arus Kapitalisme Global

Secara makro, fenomena kafe di sekitar Masjidil Haram menegaskan posisi
Mekkah sebagai pusat dari kapitalisme religi global. Pembangunan infrastruktur megah
dan fasilitas komersial di sekitar Masjidil Haram bukan semata-mata untuk pelayanan,
tetapi juga didorong oleh motif ekonomi yang kuat. Pemerintah Arab Saudi secara sadar
memanfaatkan potensi ekonomi dari wisata religi ini, yang pendapatannya diproyeksikan
terus meningkat seiring visi modernisasi negara tersebut (Qurashi, 2017). Komersialisasi
ini menempatkan Masjidil Haram dalam posisi yang kompleks. Di satu sisi, ia tetap
menjadi kiblat spiritual yang otentik dan suci secara teologis. Namun, secara sosiologis
dan spasial, ia semakin menyerupai destinasi wisata global lainnya yang dikelola dengan
logika industri pariwisata (Fuad, 2022). Kritik yang muncul, seperti yang disampaikan
Hatigoran, adalah kekhawatiran bahwa jamaah yang datang jauh-jauh dengan biaya
mahal justru terjebak dalam perilaku santai dan menongkrong Hatigoran (2025)
melupakan tujuan gaya hidup dari perjalanan tersebut. Dalam menghadapi arus
komersialisasi dan modernisasi kawasan Masjidil Haram, sangat penting untuk
membangun pemikiran alternatif yang tidak hanya berfokus pada pelestarian arsitektur
fisik, dan tata kelola ruangnya, tetapi juga pada penguatan nilai-nilai spiritual jamaah,
khususnya jamaah Indonesia yang jumlahnya cukup banyak setiap tahunnya.

Oleh karenanya, rekomendasi utama yang dapat dipertimbangkan atau diberikan
adalah perlunya penanaman nilai spiritual melalui pembinaan dan edukasi dalam setiap
pada tahapan pembimbingan ibadah haji atau umrah. Penanaman nilai spiritual ini dapat
dimulai dengan memperkuat pemahaman jamaah tentang makna sakralitas Masjidil
Haram sebagai ruang ibadah yang harus dihormati, bukan sekadar destinasi wisata atau
tempat konsumsi. Edukasi tentang sejarah, arsitektur, serta nilai-nilai spiritual kawasan
suci perlu diintegrasikan dalam program manasik haji dan umrah agar jamaah, khususnya
dari Indonesia, mampu menjaga sikap sakral, khusyuk, serta partisipasi aktif dalam

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



melestarikan identitas spiritual Masjidil Haram. Hal ini relevan dengan rekomendasi pada
studi konservasi arsitektur Makkah yang menekankan pentingnya keterlibatan komunitas
dalam menjaga karakter spiritual dan budaya kawasan suci (Elbelkasy, Alsalafi &
Mahmoud, 2015). Dengan begitu, pelestarian sakralitas tidak hanya dilakukan melalui
kebijakan pembangunan dan konservasi fisik, tetapi juga dengan menanamkan nilai-nilai
spiritual yang dijunjung tinggi oleh jamaah. Langkah ini menjadi pondasi untuk
mengatasi dampak komodifikasi, serta menjaga agar Masjidil Haram tetap menjadi pusat
spiritual umat Islam secara global, bukan sekadar ikon ekonomi atau objek wisata.

Kesimpulan

Komersialisasi di sekitar Masjidil Haram merupakan bagian dari transformasi tata
ruang Mekah yang digerakkan oleh agenda modernisasi Saudi Vision 2030 sekaligus
kebutuhan menampung jutaan jamaah. Pergeseran fisik dan fungsional terlihat jelas
ketika permukiman tradisional serta situs bersejarah digantikan oleh hotel pencakar langit
dan pusat perbelanjaan seperti Abraj Al Bait, menjadikan kawasan ibadah eksklusif
berubah menjadi destinasi hybrid yang memadukan ibadah, ekonomi, dan wisata religi.
Dalam konteks ini, kafe modern hadir sebagai ruang placemaking yang menawarkan
kenyamanan ber-AC, akses Wi-Fi, dan suasana santai bagi jamaah. Walaupun secara
jumlah hanya sekitar 12% dari total unit komersial, keberadaan kafe memainkan peran
penting dalam membentuk pola interaksi sosial baru di ruang publik sekitar masjid,
sekaligus menegaskan masuknya Mekah dalam logika kapitalisme global yang sering
disebut sebagai fenomena “Meccahattan.” Keberadaan kafe di sekitar Masjidil Haram
menimbulkan dualisme sudut pandang terkait sakralitas berdasarkan pandangan dari
mahasiswa KKN Haramain. Di satu sisi, inti kesucian masjid tetap terjaga secara teologis
dan fenomenologis, yang mana jamaah masih memaknai Masjidil Haram sebagai pusat
spiritual dunia, simbol tauhid, dan ruang ibadah yang paling khusyuk. Namun, di sisi lain,
atmosfer di zona luar mengalami pergeseran seperti budaya konsumtif dan kebiasaan
nongkrong di kafe menormalisasi orientasi wisata dan rekreasi, sehingga bagi sebagian
jamaah kekhusyukan terasa terganggu oleh hiruk-pikuk aktivitas duniawi. Kondisi ini
menciptakan ruang hibrid antara sakral dan profan, di mana kafe berfungsi sebagai
perantara kebutuhan sosial-fisik dengan kewajiban ritual. Tanpa regulasi zonasi yang
ketat, dominasi ruang komersial berpotensi menggeser pengalaman ziarah menjadi
sekadar paket perjalanan komersial, sehingga hibridisasi harus dipahami sebagai peluang
reinterpretasi, bukan ancaman pemudaran sakralitas. Secara teoritis, penelitian ini
memberikan kontribusi dengan menafsirkan ulang perkembangan kafe di sekitar Masjidil
Haram sebagai ruang transisional hibrida yang memediasi antara dimensi sakral yang
tetap dan dimensi profan yang berubah, sehingga memperkaya kerangka analitis tentang
transformasi sakralitas ruang ibadah di tengah modernisasi dan komodifikasi.

Daftar Pustaka

Aisyah, U., & Prasetyo, R. A. (2019). Pergeseran Makna Ritual Ibadah di Era Digital.
JSPH: Jurnal Sosiologi Pendidikan Humanis, 4(1), 14-20.

Alhowaish, A. K., Bafgeesh, A., & Aljarboe, A. (2015). Spatial Economic Development
of Mecca Region Saudi Arabia. International Journal of Science and
Research, 4(12), 1746-1755.

Baker, L. (2025). Holy Grounds and Coffee Grounds: Tourism, Authenticity, and the
Adaptive Reuse of Sufi Shrines in Tunisia. Tunisia and Italy: Politics and
Religious Integration in the Mediterranean, (2), 36.

Barau, A. (2019). The Changed City Of Mecca: Understanding Its Transition To Deep
Globalisation. In Gulf Research Meeting 2016, 146-164.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



Cevik, N. (2025). A Comparative Study on the Architectural and Symbolic Values of
Masjid al-Haram and Masjid an-Nabawi. Tasavvur/Tekirdag [lahiyat Dergisi,
11(1), 333-369.

El-habashi, A. E., & El-refai, S. H. (2021). Pilgrimage Sites-Heritage Sites: The
Evaluation of Authenticity of Selected Cases. ERJ: Engineering Research
Journal, 44(2), 233-244.

Elbelkasy, M. 1., AlSalafi, J. M., & Mahmoud, M. F. (2015). Re-Use Of Historical
Buildings In The Holy City Of Makkah: Case Study Selection Guidelines. WIT
Transactions on The Built Environment, 153, 63-74.

Fuad, S. (2022). Commodification of Religious Rituals: a Portrait of the Meaning of Hajj
and Umrah in Indonesia. Mimbar Agama Budaya, 38(2), 165-178.

Hariyanto, D., Marijan, K., Meidi, D., Utomo, B., & Aesthetika, N. M. (2020). The
Commodification of Umrah Pilgrimage in Indonesia: Between Worship and
Lifestyle. International Journal of Innovation, Creativity and Change, 13(10),
1550-1566.

Holina, H., & Waluyajati, R. R. S. R. (2023). Komodifikasi Agama: Masjid Agung As-
Salam Kota Lubuk Linggau sebagai Destinasi Wisata Religi. Jurnal Iman Dan
Spiritualitas, 3(3), 455-464.

Kinninmont, J. (2017). Vision 2030 and Saudi Arabia’s Social Contract Austerity and
Transformation. London: Chatham House.

Kiiresel, S., Gostergesl, R., & Eren, B. (2015). Pemetaan Negara Saudi, Bab 7:
Penghancuran Situs-Situs Keagamaan dan Budaya. Ege Egitim Dergisi/ Ege
Journal of Education, 1-16.

Lakhani, M., & Abbas, M. (2022). Sustainable Conflict Resolution: A Case Study of the
Conquest of Makkah. Al Misbah Research Journal, 2(4), 1-10.

Makin, A. (2016). Antara Ziarah Religius dan Kapitalisasi di Era Globalisasi: Catatan
Etnografis Umrah. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic
Studies, 12(1), 114-134.

Makin, A. (2017). Tuhan Di Antara Desakan Dan Kerumunan: Komodifikasi Spiritualitas
Makkah Di Era Kapitalisasi. Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman,
12(1), 1-28.

Maspul, K. A. (2023). Coffee Shops As Interfaith Spaces: Bridging Divides And
Embracing  Inclusivity. Journal of Sustainable Communities and
Development, 1(2), 60-79.

Maspul, K. A. (2025). Integrating Specialty Coffee into Pilgrimage Tourism: Cultural and
Economic Opportunities in Makkah and Madinah. Qomaruna Journal of
Multidisciplinary Studies, 2(2), 99-1009.

Masyhar, M. (2020). Sakral Dan Profan Tinjauan Antropologis Religius Atas Pemikiran
Hasan Hanafi. Biopsikososial: Jurnal Ilmiah Psikologi Fakultas Psikologi
Universitas Mercubuana Jakarta, 4(1), 199.

Omer, S. (2019). Masjid al-Haram Expansion: Acceptance or Criticism ? In Appreciating
the Architecture of Shamiyyah. Kuala Lumpur: Dar Al Wahi Publication.
Pratiwi, A., & Muslikhati, S. (2024). Implementation of Saudi Vision 2030 Towards
Saudi Arabia’s Internationally Open Tourism Industry. Jurnal Indonesia Sosial

Sains, 5(1), 85-102.

Qurashi, J. (2017). Commodification Of Islamic Religious Tourism: From Spiritual To
Touristic Experience. International Journal of Religious Tourism and Pilgrimage,
5(1), 89-104.

Said, I. G., Maram, A. N., & Imam, M. F. N. (2023). Dynamics of Contested Sanctity in
Mosques: A Historical Perspective. Pharos Journal of Theology, 104(5), 1-13.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



Thimm, V. (2023). Shopping With Allah. London: UCL Press.

Zaidan, Y. F., Priyatna, A., & Mulyadi, R. M. (2020). Place of Worship as Capital Space:
The Relationship between Masjid Raya Bandung and Shopping Centers.
Wawasan: Jurnal llmiah Agama Dan Sosial Budaya, 5(2), 137-156.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



