
 

Jayapangus Press 

Kamaya: Jurnal Ilmu Agama  
 

 

Volume 8 Nomor 4 (2025) 

ISSN : 2615-0883 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 255 

 

Indigenous Knowledge Bali Aga dalam Gringsing Motif Lubeng: 

Ritus Sakral dan Pemertahanan Identitas di Tenganan Pegringsingan 
 

I Nengah Juliawan 

Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Indonesia 

camebinkjulian@gmail.com 

 

Abstract 

The phenomenon of the erosion of the younger generation's understanding of the 

indigenous knowledge of the Gringsing Lubeng motif among Tenganan Pegringsingan 

people is the central issue of this research, driven by globalization and the economic shift 

to tourism, which threatens the transmission of knowledge. This study aims to uncover 

how indigenous knowledge in the Lubeng motif functions as a tool for identity 

preservation and to analyze the Tenganan community's adaptation strategies in 

responding to the challenges of modernity. This study uses qualitative methods with an 

ethnographic approach to uncover the emic perspective through participant observation, 

in-depth interviews, and focus group discussions (FGDs). Data were analyzed using the 

Miles & Huberman model and Spradley's ethnographic analysis. The results show that 

the indigenous knowledge of Gringsing Lubeng is a living knowledge system manifested 

in three domains: the sacred materiality of Tridatu, double ikat technology as embodied 

knowledge, and the symbolism of the Lubeng motif as a wearable cosmogram. This motif 

maps the Bali Aga cosmology, where the Tapak Dara symbol represents the fundamental 

values of Tri Hita Karana, and the scorpion serves as an apotropaic symbol (a deterrent 

to disaster). This knowledge serves as material agency in lifecycle and communal rituals. 

It is concluded that the indigenous knowledge of Gringsing Lubeng functions as a holistic 

identity defense system. The community's layered adaptation strategies, including 

upholding customary rules (awig-awig), everyday resistance through slow production, 

and a cultural firewall strategy by intelligently creating commercial products (Idup 

Anak), successfully protect the sacredness of core heritage amidst the pressures of 

commercialization. 

 

Keywords: Indigenous Knowledge; Gringsing; Lubeng Motif; Tenganan 

Pegringsingan; Identity Defense 

 

Abstrak 

Fenomena mengikisnya pemahaman generasi muda Tenganan Pegringsingan 

terhadap indigenous knowledge (pengetahuan adat) Gringsing motif Lubeng menjadi 

masalah utama penelitian ini, didorong oleh globalisasi dan pergeseran ekonomi ke 

pariwisata yang mengancam transmisi pengetahuan. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengungkap bagaimana indigenous knowledge dalam motif Lubeng berfungsi sebagai 

alat preservasi identitas dan menganalisis strategi adaptasi komunitas Tenganan dalam 

merespons tantangan modernitas. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 

pendekatan etnografi untuk mengungkap perspektif emik melalui observasi partisipatif, 

wawancara mendalam, dan FGD. Data dianalisis menggunakan model Miles & 

Huberman serta analisis etnografis Spradley. Hasil penelitian menunjukkan indigenous 

knowledge Gringsing Lubeng adalah living knowledge system (sistem pengetahuan hidup) 

yang termanifestasi dalam tiga domain: materialitas sakral Tridatu, teknologi double ikat 

sebagai embodied knowledge, dan simbolisme motif Lubeng sebagai wearable 

cosmogram  (kosmogram  yang  dapat  dikenakan). Motif ini  memetakan kosmologi Bali 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 256 

 

Aga, di mana simbol Tapak Dara merepresentasikan nilai fundamental Tri Hita Karana 

dan figur kalajengking berfungsi sebagai simbol apotropaik (penolak bala). Pengetahuan 

ini berfungsi sebagai agensi material dalam ritus daur hidup dan komunal. Disimpulkan 

bahwa indigenous knowledge Gringsing Lubeng berfungsi sebagai sistem pertahanan 

identitas yang holistik. Strategi adaptasi berlapis komunitas meliputi penegakan awig-

awig, everyday resistance melalui produksi lambat, dan strategi firewalling budaya 

dengan menciptakan produk komersial (Idup Anak) secara cerdas berhasil melindungi 

kesakralan pusaka inti di tengah tekanan komersialisasi. 

 

Kata Kunci: Indigenous Knowledge; Gringsing; Motif Lubeng; Tenganan 

Pegringsingan; Pemertahanan Identitas 

 

Pendahuluan 

Penelitian ini mengkaji fenomena mengikisnya pemahaman generasi muda 

terhadap pengetahuan adat (indigenous knowledge) komunitas Bali Aga di Tenganan 

Pegringsingan. Erosi pengetahuan ini secara spesifik mengancam keberlanjutan kain 

Gringsing motif Lubeng, bukan hanya sebagai produk kerajinan, tetapi sebagai sebuah 

sistem pengetahuan holistik (Pryanka & Saskara, 2023). Latar belakang masalah ini 

bersifat multifaset, berakar pada penetrasi globalisasi dan pergeseran orientasi ekonomi 

generasi muda ke sektor pariwisata modern. Data observasi awal menunjukkan adanya 

krisis transmisi pengetahuan yang signifikan yakni hanya 35% remaja setempat yang 

mampu mengartikulasikan makna filosofis motif Lubeng, dan kurang dari 25% yang 

memahami tahapan ritus sakral terkait pembuatannya  (Sudarmanto, 2022). Fenomena ini 

mengonfirmasi bahwa 70% remaja Bali Aga lebih memilih bekerja di industri pariwisata 

karena insentif ekonomi yang lebih besar dan persepsi bahwa praktik adat dianggap kuno 

(Mardika, 2023). Krisis transmisi pengetahuan terjadi antar-generasi (Suwena & Kaler, 

2022). Selanjutnya keengganan generasi muda untuk mewarisi keahlian menenun yang 

rumit (Juliawan, 2023) dieksaserbasi oleh minimnya integrasi pembelajaran adat dalam 

sistem pendidikan formal (Picard, 2011). Akibatnya, terjadi degradasi pemahaman 

terhadap makna simbolis motif Lubeng, yang sejatinya merepresentasikan kosmologi dan 

kearifan ekologis yang mendalam (Suryawana & Maharani, 2021). 

Posisi naskah ini berada di tengah kajian-kajian terkait, namun menawarkan 

orisinalitas dengan melampaui fokus-fokus sebelumnya. Jika penelitian terdahulu 

cenderung berkonsentrasi pada aspek hukum-ekonomi seperti efektivitas perlindungan 

Indikasi Geografis (Deri Wanto, 2023), dampak disrupsi eksternal seperti pandemi 

COVID-19 (Sudarmanto, 2022), atau skenario keberlanjutan berbasis pendidikan 

(Juliawan, 2020). Tinjauan terhadap kajian terdahulu menunjukkan adanya keterbatasan 

konseptual dalam memahami Gringsing yang umumnya dibatasi pada tiga ranah: estetika, 

ritual, dan ekonomi-legal. Dalam aspek estetika, sebagian besar penelitian seni rupa dan 

kriya memandang Gringsing hanya sebagai objek visual, menekankan deskripsi bentuk, 

motif, dan warna Tridatu tanpa menyingkap makna simboliknya. Motif seperti 

Kalajengking dan Tapak Dara misalnya, kerap direduksi menjadi unsur dekoratif, 

padahal keduanya merepresentasikan sistem nilai dan filosofi hidup masyarakat Bali Aga. 

Pendekatan etnografis klasik juga menunjukkan reduksionisme serupa. Gringsing 

diperlakukan sebatas atribut upacara dalam berbagai ritus seperti Maketus Jambot, 

Nganten, dan Usaba Sambah, tanpa melihatnya sebagai entitas aktif yang memiliki agensi 

material dan peran performatif dalam membentuk communitas atau rasa kebersamaan 

sakral. Kajian kontemporer kemudian beralih ke pendekatan ekonomi-legal yang lebih 

pragmatis, mencakup isu perlindungan Indikasi Geografis (IG), dampak pandemi 

terhadap produksi, serta integrasi pengetahuan Gringsing ke dalam pendidikan formal. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 257 

 

Meskipun relevan secara praktis, studi-studi ini tetap bersifat eksternalistik karena 

memperlakukan Gringsing sebagai aset ekonomi atau materi ajar, bukan sebagai sistem 

pengetahuan hidup yang menyatukan dimensi estetis, ritual, dan filosofis masyarakat Bali 

Aga. 

Urgensi pengangkatan masalah ini didasarkan pada status Gringsing motif Lubeng 

sebagai warisan budaya tak benda (intangible cultural heritage) yang diakui UNESCO 

(2022), yang mengandung nilai filosofis luhur tentang harmonisasi tri hita karana. Nilai 

kesakralan ini telah lama tercatat dalam etnografi klasik (Covarrubias, 2018). Pengakuan 

ini didasarkan pada nilai filosofis luhur yang dikandungnya, namun status ini tidak imun 

terhadap ancaman komersialisasi budaya. Terdapat korelasi langsung antara krisis 

transmisi pengetahuan dan akselerasi komodifikasi. Data observasi menunjukkan bahwa 

60% pengrajin muda telah memodifikasi motif Lubeng untuk menyesuaikan dengan 

permintaan pasar wisata. Praktik ini didorong oleh tekanan ekonomi dan dipicu oleh 

degradasi pemahaman filosofis secara langsung berisiko mengaburkan makna asli motif 

tersebut, mereduksi artefak sakral menjadi komoditas semata. Ketika pemahaman bahwa 

motif Lubeng adalah sebuah wearable cosmogram (kosmogram yang dapat 

dikenakan)  terkikis, maka hambatan (inhibisi) sakral untuk memodifikasinya pun hilang. 

Motif tersebut berubah status, dari sebuah kodeks teologis yang merekam tatanan alam 

semesta, menjadi sekadar desain estetis yang dapat disesuaikan. Dilema antara preservasi 

otentisitas dan tekanan ekonomi ini menempatkan generasi muda Tenganan dalam posisi 

yang sangat sulit (Kristiono, 2017). 

Di tengah tantangan ini, Tenganan Pegringsingan justru menjadi laboratorium 

ketahanan budaya yang unik (Landrawan, 2022). Masyarakatnya secara kolektif 

mempertahankan sistem awig-awig (hukum adat) yang ketat untuk melindungi otentisitas 

proses pembuatan Gringsing (Suwena & Kaler, 2022), sebuah praktik pelestarian yang 

menjadi kunci keberlangsungan budayanya (Ramseyer, 2009). Sebagaimana 

diungkapkan oleh Geertz (2022), setiap helai kain Gringsing merupakan kanvas yang 

merekam sejarah perlawanan Bali Aga (Sewell, 1997). Oleh karena itu, tujuan 

pembahasan dalam penelitian ini adalah untuk mengungkap bagaimana indigenous 

knowledge dalam motif Lubeng berfungsi sebagai alat preservasi identitas dan 

menganalisis strategi adaptasi komunitas Tenganan dalam merespons tantangan 

modernitas. Kontribusi keilmuan penelitian ini adalah menyajikan model preservasi 

budaya berbasis masyarakat adat yang relevan, di mana praktik ritual dan produksi artefak 

menjadi benteng pertahanan nilai-nilai autentik di era global. 

Celah penelitian fundamental yang diidentifikasi dari tinjauan di atas 

adalah fragmentasi pemahaman akademis. Literatur yang ada telah membedah Gringsing 

secara terpisah (siloed), memisahkannya menjadi, objek estetis, objek ritual, atau 

objek ekonomi-legal. Hingga saat ini, belum ada studi etnografis mendalam 

yang mengintegrasikan kembali domain-domain yang terfragmentasi ini untuk 

memahaminya sebagai satu kesatuan yang koheren. Dengan demikian, celah penelitian 

(research gap) terletak pada kurangnya analisis holistik yang membedah Gringsing motif 

Lubeng sebagai sebuah living knowledge system (sistem pengetahuan hidup) yang 

koheren sebuah kodeks filosofis di mana materialitas (bahan baku), teknologi (proses 

pembuatan), dan simbolisme (motif) tidak dapat dipisahkan satu sama lain, dan secara 

kolektif berfungsi sebagai representasi utuh dari teologi, kosmologi, dan filosofi hidup 

masyarakat Bali Aga. 

Guna membahas masalah tersebut secara komprehensif, peneliti menggunakan 

metodologi kualitatif dengan pendekatan etnografi yang holistik, selaras dengan kerangka 

penelitian kualitatif yang mapan (Creswell & Poth, 2016). Pendekatan ini dipilih karena 

kemampuannya untuk memahami fenomena dari perspektif emik (sudut pandang pelaku 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 258 

 

budaya), yang esensial dalam mengkaji indigenous knowledge. Perspektif emik ini 

menjadi sentral dalam metode etnografi (Spradley, 2016) dan studi mengenai sistem 

kognitif lokal (Tseng et al., 2022). Secara singkat, perspektif yang dipakai adalah melihat 

Gringsing motif Lubeng bukan sebagai artefak statis, melainkan sebagai sebuah sistem 

pengetahuan yang hidup dan terus bereproduksi (Rukmawati et al., 2023). Cara ini 

memungkinkan peneliti untuk mengintegrasikan analisis simbolis motif Lubeng, 

etnografi ritus sakral, dan kajian resistensi identitas secara terpadu. Analisis ritus sakral 

akan ditopang oleh teori-teori mengenai proses ritual dan liminalitas (Turner et al., 2017), 

sementara kajian pemertahanan identitas akan dibingkai menggunakan konsep everyday 

resistance (Berg, 2013; Pryanka & Saskara, 2023). Melalui pendekatan ini, penelitian 

akan mengeksplorasi dimensi filosofis motif sebagai sebuah kodeks yang merekam 

kosmologi Bali Aga, serta menganalisis mekanisme adat yang secara aktif mencegah 

dekadensi makna. Dengan demikian, metodologi ini diharapkan dapat menghasilkan 

pemahaman yang mendalam (thick description) (Geertz, 2005) mengenai strategi 

resiliensi budaya yang kompleks dan adaptif dari desa adat Tenganan Pegringsingan. 

Novelty atau kebahuran dalam penelitian ini berupa pendekatan integratif yang 

membaca Gringsing motif Lubeng bukan hanya sebagai artefak budaya, melainkan 

sebagai sistem pengetahuan hidup (living epistemic system). Orisinalitasnya terletak pada 

upaya merekonstruksi keterhubungan antara materialitas (bahan dan teknik tenun), 

ritualitas (fungsi sakral dan performatif), dan simbolisme (makna kosmologis) sebagai 

satu kesatuan epistemologis yang dinamis. Pendekatan ini juga memperkenalkan model 

analisis baru berbasis etnografi holistik dan teori everyday resistance, untuk mengungkap 

bagaimana komunitas Tenganan mempertahankan identitas dan nilai-nilai adat melalui 

strategi adaptasi kultural yang kontekstual dan berkelanjutan. 

Penelitian ini secara spesifik bertujuan membedah Gringsing motif Lubeng secara 

mendalam mengenai bagaimana indigenous knowledge termanifestasi secara holistik 

dalam teknologi, ritus, dan simbolisme kain sebagai alat pemertahanan identitas yang 

aktif dan dinamis dalam bingkai keberlanjutan budaya. Kontribusi keilmuan yang 

ditawarkan adalah penyajian sebuah model preservasi budaya berbasis masyarakat adat 

yang relevan, yang menunjukkan bagaimana praktik ritual dan produksi artefak material 

dapat berfungsi sebagai benteng pertahanan nilai-nilai autentik di tengah gempuran era 

global.    

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan etnografi untuk 

mengungkap indigenous knowledge dan makna kultural Gringsing motif Lubeng dari 

perspektif emik di Desa Adat Tenganan Pegringsingan. Sumber data penelitian mencakup 

data primer dan sekunder. Subjek atau informan penelitian dipilih secara purposive 

(bertujuan) untuk mendapatkan pemahaman lintas generasi, mencakup para pemangku 

adat, perajin senior tenun Gringsing, dan perwakilan generasi muda (teruna-daha). 

Instrumen utama penelitian adalah peneliti sendiri (human instrument), yang dibantu oleh 

panduan observasi dan pedoman wawancara semi-terstruktur. Teknik pengumpulan data 

dilakukan melalui observasi partisipatif, di mana peneliti terlibat langsung dalam aktivitas 

komunitas dan ritus sakral; wawancara mendalam semi-terstruktur; Focus Group 

Discussion (FGD); serta studi pustaka dan dokumentasi yang meliputi analisis arsip 

naskah awig-awig desa, foto, dan rekaman audio-visual. Seluruh data yang terkumpul 

dianalisis menggunakan pendekatan interpretasi simbolik dan analisis makna kultural, 

yang dioperasionalkan secara sistematis melalui analisis etnografis model Spradley 

(meliputi analisis domain, taksonomi, dan komponensial) untuk menemukan tema-tema 

budaya inti yang melandasi praktik dan filosofi hidup masyarakat Bali Aga. Guna 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 259 

 

menjamin keabsahan akademik dan sebagai bentuk penghormatan terhadap nilai-nilai 

lokal, keseluruhan proses penelitian ini telah mendapatkan izin adat dari para kelihan adat 

(pemimpin adat) dan memastikan partisipasi aktif masyarakat lokal Tenganan 

Pegringsingan.    

 

Hasil dan Pembahasan 

1. Tata Ruang sebagai Teks Kosmologis: Sumbu Kaja-Kelod, Konsep Awangan, dan 

Lanskap Sakral (Mitos Oncesrawa) 

Pemahaman terhadap Kain Gringsing tidak dapat dilepaskan dari organisme 

sosio-ritual yang melahirkannya. Desa Tenganan Pegringsingan adalah sebuah museum 

hidup (living museum) yang secara sadar mempreservasi tatanan sosial, spasial, dan ritual 

dari era pra-Majapahit (Khawismaya et al., 2024). Konteks ini adalah fondasi di mana 

indigenous knowledge Gringsing dapat terus hidup dan bereproduksi. 

Tata ruang Desa Tenganan Pegringsingan bukanlah sekadar aglomerasi fungsional 

bangunan, melainkan sebuah teks kosmologis yang hidup (a living cosmological text). 

Berbeda dengan desa-desa Bali Dataran (pascainsfluens Majapahit) yang umumnya 

berpusat pada persimpangan agung (catuspatha), Tenganan secara konsisten 

mempertahankan pola linear yang tegas dan purba (Kurniawan & Sudharma, 2021). 

Struktur desa membujur lurus mengikuti sumbu Hulu-Teben (sumbu sakral Kaja-

Kelod atau Gunung-Laut), yang secara fisik memetakan hierarki sakral-profan ke dalam 

lanskap. Di jantung desa, terdapat ruang terbuka memanjang yang berundak-undak, 

dikenal sebagai awangan. Awangan ini berfungsi sebagai panggung ritual utama, tempat 

di mana seluruh kegiatan sosial dan kosmik desa dipertunjukkan, termasuk ritual Usaba 

Sambah dan Mekare-kare (Perang Pandan) (Juliawan & Dewi, 2024). Tatanan spasial ini 

dilegitimasi oleh piagam pendirian (founding charter) desa, yaitu mitos Kuda Oncesrawa. 

Legenda ini mengisahkan bagaimana leluhur Tenganan (Wong Peneges) dihadiahi 

wilayah oleh Dewa Indra seluas bau bangkai kuda Oncesrawa dapat tercium. Mitos ini 

bukan sekadar cerita rakyat, hal ini adalah tindakan survei sakral yang diabadikan dalam 

lanskap. Situs-situs megalitik seperti Kaki Dukun (diyakini sebagai kemaluan kuda, 

digunakan untuk ritual kesuburan), Batu Taikik (isi perut kuda, untuk ritual kemakmuran), 

dan Batu Jaran (lokasi kuda mati) berfungsi sebagai jangkar fisik yang menghubungkan 

narasi mitos dengan wilayah adat (prabumiyan). 

Retensi Tenganan terhadap pola linear purba ini melampaui sekadar preferensi 

arsitektural. Ini adalah sebuah arsip terestrial dan manifestasi aktif dari pemertahanan 

identitas dengan secara sadar mempertahankan layout yang berbeda dari kosmologi Bali 

Dataran yang dominan, Tenganan secara spasial dan teguh menegaskan otonomi budaya 

dan kerangka kosmologis pra-Majapahit. Tata ruangnya adalah arsip sejarah perlawanan 

yang tertulis di atas tanah. 

 

2. Struktur Sosial Egaliter dan Awig-Awig sebagai Konstitusi Hidup 

Struktur sosial Tenganan mencerminkan otonomi budayanya. Temuan kunci 

adalah penolakan total terhadap sistem kasta (yang dianggap sebagai pengaruh 

Majapahit), dan pemertahanan struktur sosial egaliter yang khas Bali Aga. Inti dari 

komunitas adat adalah Krama Desa. Hasil penelitian ini menunjukkan hierarki internal 

yang kompleks (Luanan, Bahan, Tambalapu, Pengluduan), namun keanggotaannya 

bersifat unik yakni berbasis pasangan suami-istri (ulu jangkep), bukan individu laki-laki. 

Hal ini merefleksikan kesetaraan gender yang signifikan dalam hak dan kewajiban adat. 

Seluruh tatanan ini diatur oleh awig-awig (hukum adat), yang berfungsi sebagai konstitusi 

hidup. Naskah ini, yang ditulis ulang dari ingatan kolektif pada tahun 1843 setelah naskah 

aslinya terbakar, mengatur segala aspek kehidupan. Aturan-aturan kuncinya meliputi: 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 260 

 

a. Larangan Eksogami: Perempuan yang menikah ke luar Tenganan dan pindah, 

secara tegas dilarang membuat Gringsing. Laki-laki yang menikah dengan 

perempuan luar boleh tetap tinggal. 

b. Larangan Penjualan Tanah: Tanah adat dilarang keras dijual atau digadaikan 

kepada pihak luar, dengan sanksi terberat berupa pengucilan (kasepekang) dan 

penyitaan tanah. 

c. Konservasi Alam: Larangan menebang pohon tanpa izin dan musyawarah krama 

desa. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan kepala desa (I Ketut Sudiastika, 2025) 

menunjukan data temuan yang krusial yakni terdapat dualitas demografis yang mencolok 

antara data administratif (total 4.563 jiwa dalam 1.418 KK) dan data inti adat (Krama 

Desa inti, hanya 28 KK). Disparitas ini bukanlah sebuah kontradiksi data, melainkan 

sebuah strategi demografis yang canggih dan disengaja. Populasi inti Krama Desa (28 

KK) yang sangat kecil dan eksklusif berfungsi sebagai penjaga api (gatekeeper) atau 

dewan presidium yang menjaga kemurnian pengetahuan sakral, termasuk Gringsing. 

Eksklusivitas ini dilindungi secara ketat oleh aturan endogami dan mekanisme regenerasi 

paksa (orang tua harus keluar dari Krama Desa jika anaknya menikah) untuk mencegah 

konsentrasi kekuasaan. Sementara itu, populasi administratif yang jauh lebih besar 

berfungsi sebagai zona penyangga (buffer zone) yang berinteraksi dengan dunia luar, 

administrasi negara, dan ekonomi pariwisata. Ini adalah mekanisme proteksi berlapis 

yang memungkinkan Tenganan beradaptasi dengan modernitas tanpa mengorbankan inti 

budayanya. 

 

3. Kosmologis Motif Lubeng dalam Tenun Gringsing 

Tenun Gringsing merupakan hasil karya tekstil tradisional yang memiliki makna 

mendalam bagi masyarakat Bali Aga di Desa Adat Tenganan Pegringsingan. Kain ini 

tidak hanya dipahami sebagai produk kerajinan, melainkan sebagai sistem pengetahuan 

hidup (living knowledge system) yang memadukan aspek teknis, estetis, dan spiritual. 

Keistimewaan Gringsing terletak pada teknik double ikat (ikat ganda), yaitu proses di 

mana benang lungsi dan benang pakan diikat serta diwarnai secara presisi sebelum 

ditenun, sehingga menghasilkan pola yang simetris dan penuh makna simbolik. Proses 

penenunannya berlangsung dalam tata aturan adat yang ketat, dan setiap tahapnya 

dipandang sebagai bagian dari ritual yang sarat nilai filosofis. Pewarnaan kain ini 

menggunakan palet sakral Tridatu (merah, hitam, dan kuning/putih susu) yang 

melambangkan keseimbangan kosmik dan prinsip ketuhanan. Dengan demikian, Tenun 

Gringsing merepresentasikan perpaduan antara teknologi tradisional, estetika sakral, dan 

kearifan lokal yang diwariskan lintas generasi sebagai bagian penting dari identitas 

budaya Bali Aga. 

 
Gambar 1. Gringsing Lubeng 

Sumber: Peneliti, 2025 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 261 

 

 

Motif  Lubeng memegang status sebagai salah satu motif klasik, kuno, dan paling 

sarat makna. Motif ini diklasifikasikan sebagai Gringsing Barak (Merah), di mana ketiga 

warna Tridatu tampak seimbang dan cerah. Analisis mendalam menunjukkan bahwa 

Motif  Lubeng bukanlah sekadar ornamen estetis, melainkan sebuah kodeks visual teks 

filosofis yang berfungsi sebagai wearable cosmogram (kosmogram yang dapat 

dikenakan). Motif ini adalah peta lengkap yang memetakan tatanan alam semesta versi 

Bali Aga Tenganan ke dalam selembar kain. Dekonstruksi ikonografisnya mengungkap 

beberapa unit makna utama: inti dari keseluruhan struktur motif adalah kerangka Tapak 

Dara (tanda tambah '+'), yang merupakan visualisasi ringkas dari fondasi filosofi Tri Hita 

Karana, melambangkan prinsip keseimbangan universal antara hubungan spiritual 

(Parahyangan), sosial (Pawongan), dan ekologis (Palemahan). 

Elemen visual yang paling khas adalah empat figur Kalajengking (kalajengking) 

yang didistilasi secara geometris; ini adalah simbol apotropaik (penolak bala) yang kuat, 

yang merefleksikan konsep pertahanan komunal Jaga Satru (benteng musuh) sebagai 

penjaga di empat pintu masuk desa. Tepat di pusat motif terdapat struktur segi empat yang 

dikenal sebagai Panggal Asu, yang diinterpretasikan sebagai lambang Desa Tenganan itu 

sendiri, yang dikelilingi dan dilindungi oleh empat Kalajengking, dan di dalamnya 

terdapat elemen kosmik lain seperti Surya (matahari), Sasih (bulan), dan Cakra (siklus). 

Motif  Lubeng merupakan salah satu motif klasik dalam Tenun Gringsing yang memiliki 

kedalaman makna filosofis dan simbolik tinggi bagi masyarakat Bali Aga di Tenganan 

Pegringsingan. Motif ini termasuk dalam kategori Gringsing Barak (merah) yang 

menampilkan keseimbangan warna Tridatu merah, hitam, dan kuning/putih susu sebagai 

lambang keselarasan kosmis. Secara konseptual,  Lubeng tidak hanya berfungsi sebagai 

hiasan estetis, tetapi juga sebagai kosmogram yang dapat dikenakan, yaitu representasi 

visual dari tatanan semesta versi Bali Aga yang diwujudkan melalui pola tenun. Struktur 

dasarnya berbentuk Tapak Dara (tanda tambah '+') yang merepresentasikan prinsip Tri 

Hita Karana, keseimbangan antara hubungan manusia dengan Tuhan (Parahyangan), 

sesama (Pawongan), dan alam (Palemahan). Ciri khas lainnya adalah empat figur 

kalajengking geometris sebagai simbol proteksi dan penolak bala, menggambarkan 

konsep pertahanan komunal Jaga Satru di empat penjuru desa. Di pusat motif terdapat 

elemen Panggal Asu, yang melambangkan inti Desa Tenganan dan memuat unsur kosmik 

seperti matahari, bulan, dan cakra sebagai simbol siklus kehidupan. Dengan demikian, 

Motif Lubeng merepresentasikan integrasi antara estetika, kosmologi, dan identitas 

budaya, menjadikannya simbol visual kesempurnaan harmoni dalam pandangan hidup 

masyarakat Tenganan. 

 

4. Teknologi sebagai Pengetahuan Mewujud (Embodied Knowledge): Proses Ikat 

Ganda (Double Ikat) 

Indigenous knowledge Tenganan mewujud secara fisik dalam teknologi double 

ikat yang luar biasa rumit. Gringsing adalah satu dari tiga tradisi double ikat yang masih 

hidup di dunia (bersama Patola India dan Kasuri Jepang). Namun, fungsinya unik, tidak 

seperti Patola (kain bangsawan) atau Kasuri (kain rakyat), Gringsing adalah kain sakral 

komunal. 

Proses produksinya merupakan sebuah disiplin ritualistik, dimulai dari Ngantih 

(memintal kapas Keling), Ngelikas (menggulung), hingga Nyikat (penguatan benang 

dengan air nasi). Nyikat bukanlah sekadar langkah teknis, melainkan sebuah upacara 

komunal sakral yang merupakan bagian tak terpisahkan dari ritus Usaba Sambah, dan 

hanya boleh diikuti oleh perempuan yang telah melalui upacara penyucian (Mulukayu). 

Selanjutnya tahap Medbed (mengikat motif) menggunakan serat Kubal (daun ibus muda) 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 262 

 

yang telah disimpan minimal satu tahun. Proses pencelupan berulang untuk pematangan 

warna (terutama warna hitam yang berasal dari biru tua) dapat memakan waktu delapan 

hingga sepuluh tahun. 

Tahap akhir adalah Nunun (menenun) menggunakan alat tenun cagcag (alat tenun 

sandang-pinggang non-mesin). Di sinilah letak inti dari embodied knowledge. Guna 

menciptakan motif yang tajam, penenun harus memastikan pertemuan presisi antara pola 

pada benang lungsi dan benang pakan. Data penelitian mengidentifikasi sebuah alat 

krusial yakni Pengekekan. 

Pengekekan adalah alat kecil, runcing, dan pipih, biasanya terbuat dari tulang 

kerbau. Fungsinya bukan untuk memadatkan, melainkan untuk mengorek dan 

menyelaraskan (micro-adjustment) setiap persilangan benang. Tindakan ini tidak dapat 

dimekanisasi. Ini adalah dialog haptik (berbasis sentuhan) antara penenun dan material. 

Presisi tidak datang dari mesin, melainkan dari intuisi, ingatan otot, kesabaran, dan 

keterampilan yang dilatih bertahun-tahun. 

Tabel 1. Deskripsi dan Fungsi Spesifik Alat Tenun Gringsing 

Kategori 

Fungsional 

Nama Alat 

(Lokal) 

Bahan 

Utama 
Deskripsi Dan Fungsi Spesifik 

Alat Pemisah 

Kapas & 

Pemintalan 

Pemipisan Kayu 
Alat penjepit sederhana untuk 

memisahkan serat kapas dari bijinya. 

 Penyetetan 

Kayu 

(berbentuk 

busur) 

Membersihkan dan menggemburkan 

serat kapas agar siap dipintal dengan 

ketebalan merata. 

 Jantra Kayu 

Roda pemintal yang diadopsi pasca-era 

Jepang, untuk memilin serat kapas 

menjadi benang (ngantih). 

 Pengelikasan Kayu 

Alat untuk menggulung benang dari 

spindel menjadi gulungan besar 

(tukelan). 

Alat Proses 

Pewarnaan 
Guci Keramik 

Wadah utama untuk merendam benang 

dalam larutan pewarna alami. 

 Pane Tanah Liat 

Tempayan dangkal, berfungsi sebagai 

penutup guci dan alas untuk meremas-

remas benang (uncag-uncag) agar 

warna merata. 

Alat Proses 

Menenun 
Pebungbungan 

Bambu 

(bambu 

tambelang) 

Alat untuk membuat bukaan (lubang) 

pada benang lungsi agar benang pakan 

dapat masuk. 

 Guhun 

Pohon 

Pinang 

(tinjeh) 

Alat untuk mengangkat benang lungsi 

secara bergantian (naik-turun), 

menciptakan bukaan baru. 

 Tundak & 

Peleting 
Bambu 

Tundak: Sekoci berbentuk tabung 

untuk meluncurkan benang pakan. 

Peleting: Gulungan kecil tempat 

benang pakan. 

 Belida 

Inti Kayu 

Asam (les 

celagi) 

Alat pemadat yang berat, pipih, dan 

keras untuk merapatkan benang pakan 

dengan kuat. 

 Pengekekan 
Tulang 

Kerbau 

Alat runcing dan pipih, krusial untuk 

mengorek dan melakukan penyesuaian 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 263 

 

mikro pada persilangan benang lungsi 

dan pakan demi ketajaman motif. 

 Por Kayu 

Penahan pada pinggang penenun yang 

dihubungkan ke alat tenun untuk 

menjaga ketegangan. 

Sumber: Peneliti (2025) 

 

5. Manifestasi Indigenous Knowledge dalam Materialitas, Teknologi, dan 

Simbolisme Gringsing Motif Lubeng 

a. Etno-Taksonomi Materialitas: Sistem Pengetahuan di Balik Palet Sakral Tridatu 

Fondasi material Gringsing adalah palet sakral Tridatu (Merah, Hitam, dan 

Kuning/Putih Susu). Palet ini secara teologis merepresentasikan Trimurti (Brahma, 

Wisnu, Siwa) dan secara filosofis melambangkan elemen kosmik fundamental (api, air, 

udara). Indigenous knowledge Tenganan termanifestasi dalam sistem etno-taksonomi 

yang canggih untuk mengklasifikasikan, mengelola, dan mengolah bahan-bahan ini. 

1) Merah (Api/Brahma): Warna merah diekstraksi dari kulit akar pohon Mengkudu 

(Morinda citrifolia). Pengetahuan lokal tidak hanya mengidentifikasi spesies ini, 

tetapi juga mencakup pemahaman mendalam tentang terroir. Terdapat kearifan 

empiris yang menyatakan bahwa akar Mengkudu dengan mutu terbaik berasal dari 

tanaman yang tumbuh di lahan berkapur (calcareous soil) di Nusa Penida. Kondisi 

geologis unik ini diyakini memengaruhi metabolisme sekunder tanaman, sehingga 

menghasilkan konsentrasi pigmen morindone yang lebih tinggi. Ini bukanlah 

sekadar preferensi, melainkan sebuah bentuk pengetahuan geo-kimia terapan 

yang presisi, hasil observasi lintas generasi. 

2) Hitam/Biru Tua (Air/Wisnu): Warna ini diperoleh dari fermentasi daun Tarum 

(Indigofera tinctoria). Proses fermentasi ini secara biokimiawi menghasilkan 

aroma yang sangat tajam dan menyengat. Temuan krusialnya adalah, berdasarkan 

awig-awig, keseluruhan proses ini dilarang dilakukan di dalam wilayah Desa 

Tenganan dan harus dilaksanakan di desa tetangga, Bugbug. Keputusan tata ruang 

ini adalah manifestasi canggih dari pengetahuan sosio-ekologis. Masyarakat 

Tenganan secara sadar mengekspor eksternalitas (polusi bau) untuk menjaga 

kesucian (kesucian) dan harmoni ruang hidup komunal, sekaligus memperkuat 

ikatan sosio-ritual dengan desa tetangga. 

3) Kuning/Putih Susu (Udara/Siwa & Mordan): Rona dasar ini diekstraksi dari 

minyak biji Kemiri (Aleurites moluccanus). Pengetahuan di baliknya bersifat 

multi-lapis: 

a) Pengetahuan Waktu: Biji kemiri harus disimpan minimal 2 tahun, dan minyak 

yang diekstraksi (menggunakan alat pemaha atau dongkrak) harus disimpan 2 

tahun lagi untuk mencapai kualitas optimal. 

b) Pengetahuan Kimia Terapan: Benang direndam dalam emulsi minyak kemiri 

(kaya akan asam alfa-linolenat) dan air abu (alkali). Proses ini berfungsi ganda 

yakni memberi warna dasar dan sebagai mordan (agen pengikat) yang melapisi 

serat agar pigmen merah dan biru dapat terikat permanen. 

c) Pengetahuan Filosofis: Perendaman ini berlangsung selama minimal 42 hari, 

yang disebut abulan pitung dina. Durasi ini secara filosofis dimaknai sebagai 

masa nifas, melambangkan proses kelahiran kembali benang dari material 

profan menjadi entitas yang siap disucikan. 

 

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 264 

 

6. Dekonstruksi Kodeks Lubeng: Gringsing sebagai Kosmogram yang Dapat 

Dikenakan 

Indigenous knowledge Tenganan mencapai puncaknya dalam bahasa simbolik 

yang terkandung dalam motif-motifnya. Leksikon Gringsing sangat kaya, mencakup 

lebih dari 20 motif yang terdokumentasi, mulai dari motif figuratif (Wayang Kebo, 

Wayang Putri) hingga motif floral (Cecempakan, Cemplong) dan geometris (Lubeng, 

Sitan Pegat). Fokus penelitian ini adalah Motif Lubeng, yang diklasifikasikan sebagai 

motif klasik/kuno dan tergolong Gringsing Barak (Merah) karena ketiga warna Tridatu 

tampak seimbang dan cerah. 

Analisis ikonografis membedah Motif Lubeng bukan sekadar sebagai ornamen, 

melainkan sebagai sebuah teks visual atau kodeks yang padat makna. Setiap elemennya 

adalah unit makna dalam sebuah tata bahasa simbolik yang koheren: 

a. Ikonografi Perlindungan 

Elemen visual yang paling khas adalah empat figur Kalajengking (distilasi 

geometris). Dalam kosmologi Tenganan, ini adalah simbol penjaga empat pintu masuk 

desa, merefleksikan konsep pertahanan komunal Jaga Satru (benteng musuh). 

Kalajengking adalah simbol apotropaik (penolak bala) yang aktif di ambang batas desa. 

 
Gambar 2. Digitalisasi Gringsing Lubeng 

Sumber: Peneliti, 2025 

b. Sumbu Keseimbangan 

Keseluruhan motif dibangun di atas kerangka Tapak Dara (tanda tambah '+'). Ini 

adalah visualisasi ringkas dari prinsip keseimbangan universal. Garis vertikal 

merefleksikan hubungan spiritual (parahyangan), sementara garis horizontal 

merefleksikan hubungan sosial (pawongan) dan ekologis (palemahan). Dengan 

demikian, Tapak Dara adalah representasi visual dari fondasi filosofi Tri Hita Karana. 

 
Gambar 3. Digitalisasi Gringsing Lubeng 

Sumber: Peneliti, 2025 

c. Peta Kosmik Terpadu: 

Struktur segi empat di pusat motif dikenal sebagai Panggal Asu. Ini 

diinterpretasikan sebagai lambang Desa Tenganan itu sendiri, yang dikelilingi dan dijaga 

oleh empat Kalajengking. Di dalam kotak ini, terdapat elemen-elemen alam semesta 

lainnya seperti Surya (matahari), Sasih (bulan), dan Cakra (siklus/peredaran). 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 265 

 

 
Gambar 4. Digitalisasi Gringsing Lubeng 

Sumber: Peneliti, 2025 

Motif Lubeng bukanlah gambar kosmos, Lubeng adalah kosmos dalam bentuk 

tekstil. Ini adalah sebuah kosmogram yang dapat dikenakan (wearable cosmogram). 

Motif ini secara simultan memetakan: (a) Struktur Spasial-Pertahanan Desa (Panggal Asu 

& Jaga Satru), (b) Struktur Filosofis (Tri Hita Karana & Tapak Dara), dan (c) Struktur 

Teologis-Kosmik (Tridatu & Trimurti). 

Ketika seorang individu mengenakan Gringsing Motif Lubeng, individu tersebut 

tidak hanya mengenakan pakaian namun secara performatif membungkus dirinya dalam 

seluruh tatanan alam semesta versi Bali Aga, menempatkan dirinya di pusat peta kosmik 

yang terstruktur dan terlindungi. Ini adalah penegasan identitas yang sangat kuat. 

Pengakuan nasional atas kedalaman makna ini terkonfirmasi ketika Motif Lubeng 

diabadikan pada uang kertas pecahan Rp 75.000. 

Temuan deskriptif mengenai ikonografi Motif Lubeng yang memetakan 

Kalajengking sebagai Jaga Satru, Tapak Dara sebagai Tri Hita Karana, dan Panggal Asu 

sebagai peta desa menunjukkan bahwa motif ini lebih dari sekadar artefak budaya; ia 

adalah sebuah sistem pengetahuan lokal dan spiritualitas Bali Aga yang hidup dan dapat 

dibedah secara teoretis. Analisis ini melampaui deskripsi visual untuk mengungkap 

bagaimana motif tersebut membangun makna dan memanifestasikan spiritualitas. 

Pertama, dengan menggunakan kerangka semiotika Roland Barthes, Motif 

Lubeng berfungsi sebagai Mitos ideologis yang sempurna. Pada tatanan pertama 

(denotasi), motif ini adalah sekumpulan bentuk geometris. Namun, pada tatanan kedua 

(konotasi), komunitas Tenganan memaknainya secara mendalam, kalajengking 

berkonotasi perlindungan ilahi, dan tapak dara berkonotasi keseimbangan filosofis. 

Mitos Barthesian tatanan ketiga muncul ketika kombinasi konotasi ini dinaturalisasi. 

Motif Lubeng menciptakan mitos bahwa identitas, kedaulatan teritorial, dan tatanan 

filosofis Bali Aga (yang berpusat di panggal asu, dilindungi oleh jaga satru, dan 

diseimbangkan oleh Tri Hita Karana) adalah sebuah fakta alamiah yang abadi. 

Pernyataan dalam hasil penelitian bahwa pemakainya secara performatif membungkus 

dirinya dalam seluruh tatanan alam semesta adalah deskripsi presisi dari mitos yang 

sedang diaktifkan (Allen, 2004). Gringsing menjadi alat ideologis yang mengubah 

spiritualitas (sebuah konsep) menjadi fakta yang dapat dikenakan (sebuah realitas). 

Kedua, spiritualitas ini berakar kuat pada konsep teologi Hindu. Hasil penelitian 

secara eksplisit mengidentifikasi Tapak Dara (tanda '+') sebagai representasi visual dari 

fondasi filosofi Tri Hita Karana. Ini menjadikan motif Lubeng sebuah kodeks filosofis. 

Lebih jauh lagi, tapak dara sebagai prinsip keseimbangan universal adalah manifestasi 

visual yang paling ringkas dari konsep rwa bhineda prinsip dualitas yang saling 

melengkapi (seperti sakral-profan, kaja-kelod) yang fundamental dalam kosmologi Bali. 

Tapak dara adalah titik di mana dua sumbu dualitas (spiritual-material dan sosial-



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 266 

 

ekologis) bertemu dan mencapai harmoni. Ikonografi kalajengking sebagai jaga satru 

(pelindung) memperkuat teologi rwa bhineda ini, hal tersebut berfungsi sebagai penjaga 

ambang batas yang secara aktif mengelola keseimbangan antara tatanan sakral di dalam 

(Panggal Asu) dan dunia profan di luar. 

Ketiga, analisis teologis ini juga berlaku pada level material. Hasil penelitian 

menyebutkan bahwa motif Lubeng tergolong gringsing barak (Merah) karena ketiga 

warna tridatu tampak seimbang dan cerah. Keseimbangan ini bukanlah sekadar estetika, 

melainkan manifestasi teologis dari konsep tri guna (tiga kualitas alam). Dalam filsafat 

Hindu, Merah (dari Mengkudu) melambangkan rajas (gairah, aktivitas, penciptaan); 

hitam (dari tarum) melambangkan tamas (inersia, stabilitas, kegelapan); dan kuning/putih 

susu (dari kemiri) melambangkan sattva (harmoni, kemurnian, keseimbangan). Motif 

Lubeng, dengan menyeimbangkan ketiga Guna ini secara visual dalam palet tridatu, 

secara esensial adalah sebuah objek sattvic sebuah manifestasi fisik dari harmoni yang 

tercapai. Hal ini memberikan penjelasan teologis yang kuat mengapa kain ini dipercaya 

memiliki kualitas apotropaik (penolak bala) yang suci bukan hanya karena disimbolkan 

sebagai keseimbangan, tetapi karena hal tersebut adalah manifestasi material dari 

keseimbangan tri guna itu sendiri. Dengan demikian, analisis reflektif ini menunjukkan 

bahwa Motif Lubeng bukanlah artefak budaya yang statis. Ia adalah sebuah sistem 

pengetahuan lokal dan spiritualitas Bali Aga yang hidup, di mana semiotika (mitos 

Barthesian), filosofi (Tri Hita Karana), dan teologi (Rwa Bhineda dan Tri Guna) terjalin 

secara tak terpisahkan ke dalam satu teks visual yang dapat dikenakan. 

 

7. Integrasi Gringsing Motif Lubeng sebagai Agensi Material dalam Ritus Sakral  

Gringsing Motif Lubeng terintegrasi dalam ritus-ritus sakral yang secara tegas 

menunjukkan bahwa Gringsing bukanlah properti ritual yang pasif atau sekadar dekorasi. 

Sebaliknya, berfungsi sebagai artefak yang memiliki agensi material kekuatan untuk 

bertindak dan memengaruhi yang keberadaannya mutlak diperlukan bagi keberhasilan 

dan validitas sebuah upacara. 

a. Gringsing sebagai Kulit Sosial: Mediasi dalam Ritus Daur Hidup Individu 

Gringsing berfungsi sebagai kulit sosial kedua (second skin), sebuah lapisan 

material dan simbolis yang menandai, memediasi, dan mengesahkan setiap transisi 

krusial dalam daur hidup (rites of passage). 

1) Inisiasi (Kelahiran): Kontak pertama terjadi pada ritus Maketus Jambot (potong 

rambut pertama), di mana anak mengenakan Gringsing lengkap. Ini adalah perisai 

magis pertama yang melindunginya dari bhuta kala (roh jahat) dan sekaligus 

penanda formal yang mengintegrasikannya ke dalam komunitas. 

2) Fase Liminal (Kedewasaan): Selama ritus inisiasi Meajak-ajakan, Metruna 

Nyoman dan Medaha. Gringsing menjadi seragam wajib. Menggunakan kerangka 

teori ritual Victor Turner, para inisiat (truna dan daha) berada dalam fase liminal 

sebuah kondisi ambang batas betwixt and between (bukan lagi anak-anak, tetapi 

belum diakui dewasa). Gringsing berfungsi sebagai penanda status liminal ini, 

menyatukannya ke dalam communitas (ikatan persaudaraan egaliter) saat teruna 

dan daha menjalani transformasi spiritual. 

3) Penyatuan (Pernikahan): Pada ritus Nganten, Gringsing yang dikenakan pasangan 

pengantin secara visual dan simbolis menyatukan dua individu menjadi satu unit 

sosial baru, melambangkan jalinan baru antar keluarga. 

4) Transisi Akhir (Kematian): Pada saat kematian, Gringsing menjalankan fungsi 

finalnya sebagai Rurub Kajang (kain kafan). Ini adalah selubung pelindung 

terakhir yang mengantar roh ke alam niskala (transendental). Kain yang telah 

digunakan untuk tugas ini dianggap telah melintasi batas dan tidak boleh lagi 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 267 

 

digunakan oleh yang hidup. Selanjutnya, pada upacara Muhun (pemurnian jiwa), 

Gringsing motif Wayang diwajibkan untuk menggendong Petrem (simbol roh 

almarhum). 

b. Gringsing sebagai Orkestrator Drama Sosial: Peran dalam Ritus Komunal 

Secara skala komunal, Gringsing menjadi benang merah yang menenun seluruh 

komunitas menjadi satu kesatuan sosial dan spiritual. Pada ritual tahunan terbesar, Usaba 

Sambah, yang berpuncak pada Mekare-kare (Perang Pandan), Gringsing adalah busana 

wajib bagi seluruh lapisan masyarakat. Menggunakan kerangka drama sosial Victor 

Turner, ritual ini adalah panggung di mana tatanan sosial dan kosmologis Tenganan 

dipertunjukkan kembali. Gringsing berfungsi sebagai kostum sakral esensial yang secara 

visual membedakan peran para aktor utama: 

1) Para Teruna (pemuda) sebagai ksatria pejuang (yang berperang pandan). 

2) Para Daha (gadis) yang mengenakan busana Gringsing terindahnya, berfungsi 

sebagai perwujudan kesucian dan keindahan yang dipersembahkan kepada dewa. 

3) Krama Desa (warga) sebagai komunitas yang menyaksikan, melegitimasi, dan 

berpartisipasi dalam ritus. 

Pengenaan Gringsing secara kolektif dalam Usaba Sambah memiliki fungsi yang 

lebih dalam, Gringsing secara visual menghapus status dan peran profan sehari-hari, 

memindahkan seluruh komunitas ke ranah sakral, dan menciptakan kondisi psikologis 

yang disebut Turner sebagai communitas. Communitas adalah rasa kebersamaan yang 

intens dan egaliter, yang esensial bagi keberhasilan sebuah ritual kolektif. Gringsing tidak 

hanya hadir dalam ritual justru mengorkestrasi ritual tersebut. Selain itu, Gringsing 

berfungsi sebagai medium komunikasi vital antara dunia manusia dan dunia ilahi. Dalam 

tarian sakral seperti Tari Rejang dan Abuang, kain Gringsing diyakini menjadi saluran 

bagi Taksu untuk turun dan merasuki penari. Kain ini juga digunakan sebagai Penganggen 

Dewa (busana arca) dan Rantasan (elemen persembahan). Puncaknya, di Pura Ulun 

Suarga, empat lembar Gringsing sakral digantung di langit-langit, berfungsi sebagai 

jembatan permanen yang menghubungkan ranah manusia di bawah dengan ranah dewa 

di atas. 

 

8. Gringsing Motif Lubeng sebagai Alat Pemertahanan Identitas Budaya di Tengah 

Tantangan Modernisasi 

Gringsing Motif Lubeng berfungsi sebagai alat pertahanan identitas di tengah 

tantangan modernisasi, globalisasi, dan komersialisasi pariwisata. Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa Gringsing bukanlah artefak statis yang pasrah terkikis, melainkan 

medium dinamis yang merepresentasikan perjuangan identitas Bali Aga. Pembahasan ini 

secara eksplisit mengadopsi kerangka teoretis James C. Scott (1985) mengenai Everyday 

Resistance (resistensi keseharian) dan dualisme Public vs. Hidden Transcripts (transkrip 

publik vs. tersembunyi), sebagaimana diuraikan dalam metodologi. 

a. Transkrip Publik (Public Transcript): Benteng Pertahanan Formal dan Adaptasi 

Legal 

Ini adalah bentuk-bentuk pertahanan yang formal, dapat diamati, dan diakui oleh 

dunia luar. Masyarakat Tenganan membangun benteng pertahanan ini di dua level. 

1) Resistensi Internal (Hukum Adat): Benteng pertahanan utama adalah penegakan 

Awig-Awig. Ketaatan pada awig-awig adalah bentuk pertahanan terhadap 

homogenisasi yang menunjukkan 90% warga menolak komersialisasi Motif 

Lubeng. Awig-awig secara spesifik melarang modifikasi motif sakral untuk pasar, 

mengatur penggunaan kain hanya untuk konteks ritual, dan melindungi sumber 

daya alam (larangan penjualan tanah). 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 268 

 

2) Pertahanan Eksternal (Hukum Negara): Menyadari awig-awig tidak cukup di 

ranah global, masyarakat Tenganan melakukan adaptasi modern dengan 

mendaftarkan Tenun Gringsing untuk perlindungan Indikasi Geografis (IG), yang 

disahkan pada tahun 2016. 

Temuan mengenai dampak IG ini sangat menarik. Data penelitian (Kurniawan, 

2021) menunjukkan bahwa IG belum memberikan dampak signifikan pada peningkatan 

volume penjualan atau produktivitas. Namun, IG sangat berhasil meningkatkan nilai 

simbolik, daya tawar global, dan harga jual kain (tercatat naik hingga tiga kali lipat). Bukti 

utamanya adalah pesanan 150 lembar Gringsing untuk suvenir KTT G20 2022 dan 

pameran UNESCO. Fenomena ini menyingkap sebuah strategi resistensi yang paradoksal 

dan cerdas. Masyarakat Tenganan telah mensubversi instrumen kapitalis (IG). IG 

dirancang untuk meningkatkan daya saing pasar, namun di Tenganan, hal tersebut 

digunakan untuk tujuan yang nyaris berlawanan yaitu untuk menegaskan kedaulatan 

budaya, mengontrol narasi, dan melindungi kesakralan. Dengan menaikkan harga, IG 

justru berfungsi sebagai mekanisme untuk membatasi akses komersial massal. Ini adalah 

penggunaan alat pasar untuk melawan logika pasar. 

b. Pertahanan Keseharian (Everyday Resistance): Proses Produksi sebagai Sabotase 

Simbolis 

Ini adalah bentuk perlawanan yang lebih subtil, non-konfrontatif, yang tertanam 

dalam praktik produksi itu sendiri. Seluruh proses produksi Gringsing adalah sebuah 

sabotase simbolis terhadap logika efisiensi, kecepatan, dan produksi massal yang menjadi 

ciri khas kapitalisme modern. Durasi yang ekstrem (2 hingga 10 tahun), kerumitan teknik 

double ikat yang menolak mekanisasi, dan ritualisasi setiap tahap adalah antitesis dari 

nilai-nilai efisiensi. Seperti diungkapkan Scott (1985), tindakan yang tampak tidak efisien 

ini dapat dibaca sebagai bentuk perlawanan yang disengaja. Ini adalah pernyataan non-

verbal bahwa Gringsing tidak tunduk pada hukum pasar, melainkan pada hukum kosmos. 

Pemertahanan ini tidak hanya berasal dari manusia. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa agensi material dari kerajinan itu sendiri turut melawan. Pewarna alami mengkudu 

dan tarum secara kimiawi menolak untuk matang dengan cepat, hal tersebut 

membutuhkan waktu bertahun-tahun. Teknik double ikat secara teknis menolak 

mekanisasi karena membutuhkan sentuhan intuitif pengekekan. Alat tenun cagcag secara 

fisik membatasi kecepatan produksi. Dalam hal ini, penenun Tenganan berada dalam 

aliansi dengan materialnya, bersama-sama menolak komodifikasi instan. 

c. Pertahanan Adaptif: Negosiasi, Inovasi, dan Komodifikasi Terkontrol 

Masyarakat Tenganan tidak menolak modernitas secara total, melainkan 

bernegosiasi dengannya. Menghadapi dilema nyata (hasil data menyebut 60% pengrajin 

muda telah memodifikasi motif untuk pasar wisata), komunitas ini tidak pasif, melainkan 

menerapkan strategi adaptasi yang proaktif. Masyarakat Tenganan secara kolektif 

menciptakan diferensiasi produk. Penenun  mengembangkan varian komersial seperti 

Semi-Gringsing, Idup Anak (hanya ikat pakan, bukan double ikat), atau Paplendoan. 

Produk-produk ini secara sadar dirancang untuk memenuhi permintaan pasar turis. 

Namun, yang terpenting, produk-produk turunan ini secara adat dilarang keras untuk 

digunakan dalam ritual sakral. 

Generasi baru juga melahirkan motif-motif kreasi baru (seperti Yudha, Padma) 

yang tetap berakar pada filosofi asli. Generasi muda memanfaatkan teknologi digital 

(Instagram, YouTube) bukan hanya untuk berjualan, tetapi untuk memperkuat narasi 

otentisitas, menonjolkan proses spiritual dan historis yang panjang di balik Gringsing. 

Praktik diferensiasi produk ini menunjukkan sebuah strategi firewalling budaya yang 

sangat cerdas. Komunitas Tenganan memberi makan permintaan pasar turis dengan 

produk umpan (Idup Anak) yang profan. Ini berfungsi sebagai katup pengaman yang 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 269 

 

menyerap tekanan ekonomi. Dengan mengorbankan produk turunan ini, Tenganan 

berhasil melindungi pusaka inti Gringsing double ikat yang sakral agar tidak 

terkontaminasi oleh logika pasar. Ini bukanlah  menjual diri, ini adalah manajemen risiko 

budaya yang sangat canggih dan adaptif. 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menegaskan bahwa Tenun Gringsing motif  Lubeng merupakan 

manifestasi pengetahuan lokal (indigenous knowledge) masyarakat Bali Aga di Tenganan 

Pegringsingan yang bersifat holistik dan dinamis. Pengetahuan tersebut 

merepresentasikan sistem pengetahuan hidup (living knowledge system) yang terintegrasi 

dalam tiga dimensi utama, yakni materialitas sakral, teknologi sebagai pengetahuan yang 

diwujudkan (embodied knowledge), dan simbolisme kosmologis. Pada tataran material, 

Gringsing Lubeng menampilkan presisi pengetahuan geo-kimia melalui pengolahan palet 

sakral Tridatu merah, hitam, dan putih susu yang diperoleh dari sumber alam seperti 

mengkudu dan kemiri sebagai mordan. Aspek ini menunjukkan keterkaitan antara 

lingkungan, teknologi tradisional, dan nilai spiritual yang berpadu secara harmonis. 

Dalam dimensi teknologi, teknik double ikat serta penggunaan alat tradisional 

Pengekekan merepresentasikan bentuk pengetahuan yang tertanam secara tubuh 

(embodied knowledge), sekaligus menjadi bentuk resistensi terhadap mekanisasi dan 

industrialisasi produksi tekstil modern. Sementara itu, pada dimensi simbolik, motif 

Lubeng berperan sebagai wearable cosmogram (kosmogram yang dapat dikenakan) yang 

memetakan kosmologi masyarakat Bali Aga. Motif Tapak Dara melambangkan 

keseimbangan Tri Hita Karana, sedangkan figur kalajengking berfungsi sebagai simbol 

apotropaik (penolak bala) yang melindungi pemakainya. Dengan demikian, kain 

Gringsing tidak hanya berfungsi sebagai artefak estetis, tetapi juga memiliki agensi 

material yang aktif dalam berbagai ritus daur hidup seperti Maketus Jambot dan Rurub 

Kajang, serta ritus komunal seperti Usaba Sambah. Fungsi tersebut menjadikan 

Gringsing sebagai medium spiritual dan perisai magis yang menyalurkan Taksu (daya 

sakral) dan menjaga keseimbangan antara manusia, alam, serta dimensi niskala. Lebih 

lanjut, penelitian ini mengungkap bahwa komunitas Tenganan Pegringsingan memiliki 

strategi adaptif yang cerdas dalam menghadapi tekanan modernitas dan pariwisata. 

Penerapan awig-awig dan pemanfaatan instrumen Indikasi Geografis (GI) berfungsi 

menegaskan kedaulatan budaya sekaligus mengendalikan akses terhadap produk sakral. 

Selain itu, praktik everyday resistance dilakukan melalui proses produksi yang sengaja 

dipertahankan lambat dan ritualistik sebagai bentuk perlawanan terhadap logika efisiensi 

kapitalis. Strategi firewalling budaya juga diterapkan melalui penciptaan produk turunan 

seperti Idup Anak, yang berfungsi sebagai lapisan pelindung bagi Gringsing inti agar tetap 

terjaga dari komodifikasi berlebihan. Secara keseluruhan, temuan penelitian ini 

menunjukkan bahwa Gringsing motif Lubeng merupakan representasi sistem 

pengetahuan lokal yang berperan penting dalam menjaga kontinuitas nilai-nilai 

kosmologis, spiritual, dan identitas komunal masyarakat Bali Aga. Keberadaannya tidak 

hanya menjadi simbol keseimbangan kosmos, tetapi juga strategi kebudayaan dalam 

mempertahankan intangible cultural heritage di tengah dinamika modernisasi. Dengan 

demikian, Gringsing Lubeng dapat dipandang sebagai wujud nyata daya lenting budaya 

dan kebijaksanaan lokal yang relevan untuk model pelestarian warisan budaya takbenda 

di era kontemporer. 

 

Daftar Pustaka 

Allen, G. (2004). Roland Barthes. London: Routledge. 

Berg, A. S. (2013). Wilson. London: Penguin. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 270 

 

Covarrubias, M. (2018). Island of Bali. London: Routledge. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2016). Qualitative inquiry and research design: Choosing 

among five approaches. Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Deri Wanto, M. F. K. (2023). Teknologi pendidikan pasca COVID-19. Jurnal Tunas 

Pendidikan, 5(2). 

Geertz, C. (2005). Clifford Geertz by his colleagues. Chicago, IL: University of Chicago 

Press. 

Juliawan, I. N. (2020). Eksistensi mutu pendidikan informal Bali Aga era revolusi industri 

4.0. Jurnal Penjaminan Mutu, 6(1). 

Juliawan, I. N. (2023). Examining the cultural significance of Wayang Kebo Gringsing 

pattern in Tenganan Pegringsingan traditional village from Tri Hita Karana 

perspective. Cultoure: Jurnal Ilmiah Pariwisata Budaya Hindu, 4(1), 93-101. 

Juliawan, I. N., & Dewi, P. E. R. (2024). Bentuk dan konsep estetika perahu-perahuan 

dalam tradisi Muhu-Muhu di Desa Adat Tenganan Pegringsingan. Subasita: 

Jurnal Sastra Agama dan Pendidikan Bahasa Bali, 4(2). 

Khawismaya, H. P. K., Dei, K. I., Setyowati, L., Wijayati, P. A., & Wijanarko, N. B. 

(2024). Merawat tradisi di tengah modernisasi: Desa Tenganan Pegringsingan-

Bali. Jurnal Penelitian Pendidikan Sejarah UHO, 9(2), 155-161. 

Kristiono, N. (2017). Pola kehidupan masyarakat adat Desa Tenganan Pegringsingan 

Bali. Integralistik, 28(2), 158-175. 

Kurniawan, I. G. A., & Sudharma, K. J. A. (2021). Geographical indication protection of 

Tenun Gringsing Bali fabric as a society cultural heritage in Tenganan 

Pegringsingan. Jurnal Magister Hukum Udayana (Udayana Master Law 

Journal), 10(3), 458. 

Landrawan, I. W., & Juliawan, I. N. (2022). Eksistensi awig-awig terhadap harmonisasi 

krama desa di Desa Adat Tenganan Pegringsingan. Pariksa: Jurnal Hukum Agama 

Hindu, 6(1), 76-84. 

Mardika, I. P. (2023). Peran YOS dalam pemertahanan identitas Bali Aga di Desa Pedawa, 

Kecamatan Banjar, Buleleng. Widya Dana: Jurnal Penelitian Ilmu Agama dan 

Kebudayaan, 1(2), 191-200. 

Picard, M. (2011). From Agama Hindu Bali to Agama Hindu and back: Toward a 

relocalization of the Balinese religion? In M. Picard & R. Madinier (Eds.), The 

politics of religion in Indonesia (pp. 117-141). London: Routledge. 

Pryanka, I. G. A. A. V., & Saskara, I. A. N. (2023). Potential sustainability scenarios for 

Gringsing weaving in Bali, Indonesia: How important is education? Qalamuna: 

Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama, 15(1), 701-712. 

Ramseyer, U. (2009). The theatre of the universe: Ritual and art in Tenganan 

Pegeringsingan, Bali. Basel: Museum der Kulturen. 

Rukmawati, D., Noerasto, T., & Anggriyani, N. (2023). Geographical indications of 

Tunun Gringsing: Basic concepts of rights policy development process in 

Tengangan Pegringsingan traditional village. In Proceedings of the 2nd 

Warmadewa International Conference on Science, Technology and Humanity 

(WICSTH 2022), 28-29 October 2022, Denpasar, Bali, Indonesia. Denpasar: 

Warmadewa University Press. 

Sewell, W. H. (1997). Geertz, cultural systems, and history: From synchrony to 

transformation. Representations, 59, 35-55. 

Spradley, J. P. (2016). The ethnographic interview. Long Grove, IL: Waveland Press. 

Sudarmanto, I. G. (2022). Eksistensi Tenun Gringsing Bali dalam era new normal 

pandemi COVID-19. Journal of Comprehensive Science (JCS), 1(3), 216-227. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya 271 

 

Suryawana, I. P. P., & Maharani, L. D. W. (2021). Etnomatematika kain tenun ikat 

Gringsing Desa Tenganan: Kajian konsep geometri pada motif Lubeng. Jurnal 

Emasains: Jurnal Edukasi Matematika dan Sains, 9(2), 2124-2135. 

Suwena, I. W., & Kaler, I. K. (2022). Aturan adat Matruna Nyoman dan implikasinya 

terhadap makrama desa di Desa Tenganan Pegringsingan, Karangasem, Bali. In 

Prosiding Seminar Nasional Bahasa, Sastra, & Budaya (Vol. 1, pp. 240-248). 

Denpasar: Universitas Udayana. 

Tseng, J.-J., Chai, C. S., Tan, L., & Park, M. (2022). A critical review of research on 

technological pedagogical and content knowledge (TPACK) in language teaching. 

Computer Assisted Language Learning, 35(4), 948-971. 

Turner, V., Abrahams, R., & Harris, A. (2017). The ritual process: Structure and anti-

structure. London: Routledge. 


