Jayapangus Press
Kamaya: Jurnal Ilmu Agama

Volume 8 Nomor 4 (2025)
ISSN : 2615-0883 (Media Online)

- R
Sepzaengue frosid

Indigenous Knowledge Bali Aga dalam Gringsing Motif Lubeng:
Ritus Sakral dan Pemertahanan Identitas di Tenganan Pegringsingan

I Nengah Juliawan
Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Indonesia
camebinkjulian@gmail.com

Abstract

The phenomenon of the erosion of the younger generation's understanding of the
indigenous knowledge of the Gringsing Lubeng motif among Tenganan Pegringsingan
people is the central issue of this research, driven by globalization and the economic shift
to tourism, which threatens the transmission of knowledge. This study aims to uncover
how indigenous knowledge in the Lubeng motif functions as a tool for identity
preservation and to analyze the Tenganan community's adaptation strategies in
responding to the challenges of modernity. This study uses qualitative methods with an
ethnographic approach to uncover the emic perspective through participant observation,
in-depth interviews, and focus group discussions (FGDs). Data were analyzed using the
Miles & Huberman model and Spradley's ethnographic analysis. The results show that
the indigenous knowledge of Gringsing Lubeng is a living knowledge system manifested
in three domains: the sacred materiality of Tridatu, double ikat technology as embodied
knowledge, and the symbolism of the Lubeng motif as a wearable cosmogram. This motif
maps the Bali Aga cosmology, where the Tapak Dara symbol represents the fundamental
values of Tri Hita Karana, and the scorpion serves as an apotropaic symbol (a deterrent
to disaster). This knowledge serves as material agency in lifecycle and communal rituals.
1t is concluded that the indigenous knowledge of Gringsing Lubeng functions as a holistic
identity defense system. The community's layered adaptation strategies, including
upholding customary rules (awig-awig), everyday resistance through slow production,
and a cultural firewall strategy by intelligently creating commercial products (Idup
Anak), successfully protect the sacredness of core heritage amidst the pressures of
commercialization.

Keywords: Indigenous Knowledge; Gringsing; Lubeng Motif; Tenganan
Pegringsingan; ldentity Defense

Abstrak

Fenomena mengikisnya pemahaman generasi muda Tenganan Pegringsingan
terhadap indigenous knowledge (pengetahuan adat) Gringsing motif Lubeng menjadi
masalah utama penelitian ini, didorong oleh globalisasi dan pergeseran ekonomi ke
pariwisata yang mengancam transmisi pengetahuan. Penelitian ini bertujuan untuk
mengungkap bagaimana indigenous knowledge dalam motif Lubeng berfungsi sebagai
alat preservasi identitas dan menganalisis strategi adaptasi komunitas Tenganan dalam
merespons tantangan modernitas. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan etnografi untuk mengungkap perspektif emik melalui observasi partisipatif,
wawancara mendalam, dan FGD. Data dianalisis menggunakan model Miles &
Huberman serta analisis etnografis Spradley. Hasil penelitian menunjukkan indigenous
knowledge Gringsing Lubeng adalah living knowledge system (sistem pengetahuan hidup)
yang termanifestasi dalam tiga domain: materialitas sakral Tridatu, teknologi double ikat
sebagai embodied knowledge, dan simbolisme motif Lubeng sebagai wearable
cosmogram (kosmogram yang dapat dikenakan). Motif ini memetakan kosmologi Bali

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



Aga, di mana simbol 7apak Dara merepresentasikan nilai fundamental 77i Hita Karana
dan figur kalajengking berfungsi sebagai simbol apotropaik (penolak bala). Pengetahuan
ini berfungsi sebagai agensi material dalam ritus daur hidup dan komunal. Disimpulkan
bahwa indigenous knowledge Gringsing Lubeng berfungsi sebagai sistem pertahanan
identitas yang holistik. Strategi adaptasi berlapis komunitas meliputi penegakan awig-
awig, everyday resistance melalui produksi lambat, dan strategi firewalling budaya
dengan menciptakan produk komersial (ldup Anak) secara cerdas berhasil melindungi
kesakralan pusaka inti di tengah tekanan komersialisasi.

Kata Kunci: Indigenous Knowledge; Gringsing; Motif Lubeng; Tenganan
Pegringsingan; Pemertahanan Identitas

Pendahuluan

Penelitian ini mengkaji fenomena mengikisnya pemahaman generasi muda
terhadap pengetahuan adat (indigenous knowledge) komunitas Bali Aga di Tenganan
Pegringsingan. Erosi pengetahuan ini secara spesifik mengancam keberlanjutan kain
Gringsing motif Lubeng, bukan hanya sebagai produk kerajinan, tetapi sebagai sebuah
sistem pengetahuan holistik (Pryanka & Saskara, 2023). Latar belakang masalah ini
bersifat multifaset, berakar pada penetrasi globalisasi dan pergeseran orientasi ekonomi
generasi muda ke sektor pariwisata modern. Data observasi awal menunjukkan adanya
krisis transmisi pengetahuan yang signifikan yakni hanya 35% remaja setempat yang
mampu mengartikulasikan makna filosofis motif Lubeng, dan kurang dari 25% yang
memahami tahapan ritus sakral terkait pembuatannya (Sudarmanto, 2022). Fenomena ini
mengonfirmasi bahwa 70% remaja Bali Aga lebih memilih bekerja di industri pariwisata
karena insentif ekonomi yang lebih besar dan persepsi bahwa praktik adat dianggap kuno
(Mardika, 2023). Krisis transmisi pengetahuan terjadi antar-generasi (Suwena & Kaler,
2022). Selanjutnya keengganan generasi muda untuk mewarisi keahlian menenun yang
rumit (Juliawan, 2023) dieksaserbasi oleh minimnya integrasi pembelajaran adat dalam
sistem pendidikan formal (Picard, 2011). Akibatnya, terjadi degradasi pemahaman
terhadap makna simbolis motif Lubeng, yang sejatinya merepresentasikan kosmologi dan
kearifan ekologis yang mendalam (Suryawana & Maharani, 2021).

Posisi naskah ini berada di tengah kajian-kajian terkait, namun menawarkan
orisinalitas dengan melampaui fokus-fokus sebelumnya. Jika penelitian terdahulu
cenderung berkonsentrasi pada aspek hukum-ekonomi seperti efektivitas perlindungan
Indikasi Geografis (Deri Wanto, 2023), dampak disrupsi eksternal seperti pandemi
COVID-19 (Sudarmanto, 2022), atau skenario keberlanjutan berbasis pendidikan
(Juliawan, 2020). Tinjauan terhadap kajian terdahulu menunjukkan adanya keterbatasan
konseptual dalam memahami Gringsing yang umumnya dibatasi pada tiga ranah: estetika,
ritual, dan ekonomi-legal. Dalam aspek estetika, sebagian besar penelitian seni rupa dan
kriya memandang Gringsing hanya sebagai objek visual, menekankan deskripsi bentuk,
motif, dan warna Tridatu tanpa menyingkap makna simboliknya. Motif seperti
Kalajengking dan Tapak Dara misalnya, kerap direduksi menjadi unsur dekoratif,
padahal keduanya merepresentasikan sistem nilai dan filosofi hidup masyarakat Bali Aga.

Pendekatan etnografis klasik juga menunjukkan reduksionisme serupa. Gringsing
diperlakukan sebatas atribut upacara dalam berbagai ritus seperti Maketus Jambot,
Nganten, dan Usaba Sambah, tanpa melihatnya sebagai entitas aktif yang memiliki agensi
material dan peran performatif dalam membentuk communitas atau rasa kebersamaan
sakral. Kajian kontemporer kemudian beralih ke pendekatan ekonomi-legal yang lebih
pragmatis, mencakup isu perlindungan Indikasi Geografis (1G), dampak pandemi
terhadap produksi, serta integrasi pengetahuan Gringsing ke dalam pendidikan formal.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



Meskipun relevan secara praktis, studi-studi ini tetap bersifat eksternalistik karena
memperlakukan Gringsing sebagai aset ekonomi atau materi ajar, bukan sebagai sistem
pengetahuan hidup yang menyatukan dimensi estetis, ritual, dan filosofis masyarakat Bali
Aga.

Urgensi pengangkatan masalah ini didasarkan pada status Gringsing motif Lubeng
sebagai warisan budaya tak benda (intangible cultural heritage) yang diakui UNESCO
(2022), yang mengandung nilai filosofis luhur tentang harmonisasi #7i hita karana. Nilai
kesakralan ini telah lama tercatat dalam etnografi klasik (Covarrubias, 2018). Pengakuan
ini didasarkan pada nilai filosofis luhur yang dikandungnya, namun status ini tidak imun
terhadap ancaman komersialisasi budaya. Terdapat korelasi langsung antara krisis
transmisi pengetahuan dan akselerasi komodifikasi. Data observasi menunjukkan bahwa
60% pengrajin muda telah memodifikasi motif Lubeng untuk menyesuaikan dengan
permintaan pasar wisata. Praktik ini didorong oleh tekanan ekonomi dan dipicu oleh
degradasi pemahaman filosofis secara langsung berisiko mengaburkan makna asli motif
tersebut, mereduksi artefak sakral menjadi komoditas semata. Ketika pemahaman bahwa
motif Lubeng adalah sebuah wearable cosmogram (kosmogram yang dapat
dikenakan) terkikis, maka hambatan (inhibisi) sakral untuk memodifikasinya pun hilang.
Motif tersebut berubah status, dari sebuah kodeks teologis yang merekam tatanan alam
semesta, menjadi sekadar desain estetis yang dapat disesuaikan. Dilema antara preservasi
otentisitas dan tekanan ekonomi ini menempatkan generasi muda Tenganan dalam posisi
yang sangat sulit (Kristiono, 2017).

Di tengah tantangan ini, Tenganan Pegringsingan justru menjadi laboratorium
ketahanan budaya yang unik (Landrawan, 2022). Masyarakatnya secara kolektif
mempertahankan sistem awig-awig (hukum adat) yang ketat untuk melindungi otentisitas
proses pembuatan Gringsing (Suwena & Kaler, 2022), sebuah praktik pelestarian yang
menjadi  kunci keberlangsungan budayanya (Ramseyer, 2009). Sebagaimana
diungkapkan oleh Geertz (2022), setiap helai kain Gringsing merupakan kanvas yang
merekam sejarah perlawanan Bali Aga (Sewell, 1997). Oleh karena itu, tujuan
pembahasan dalam penelitian ini adalah untuk mengungkap bagaimana indigenous
knowledge dalam motif Lubeng berfungsi sebagai alat preservasi identitas dan
menganalisis strategi adaptasi komunitas Tenganan dalam merespons tantangan
modernitas. Kontribusi keilmuan penelitian ini adalah menyajikan model preservasi
budaya berbasis masyarakat adat yang relevan, di mana praktik ritual dan produksi artefak
menjadi benteng pertahanan nilai-nilai autentik di era global.

Celah penelitian fundamental yang diidentifikasi dari tinjauan di atas
adalah fragmentasi pemahaman akademis. Literatur yang ada telah membedah Gringsing
secara terpisah (siloed), memisahkannya menjadi, objek estetis, objek ritual, atau
objek ekonomi-legal. Hingga saat ini, belum ada studi etnografis mendalam
yang mengintegrasikan kembali domain-domain yang terfragmentasi ini untuk
memahaminya sebagai satu kesatuan yang koheren. Dengan demikian, celah penelitian
(research gap) terletak pada kurangnya analisis holistik yang membedah Gringsing motif
Lubeng sebagai sebuah [living knowledge system (sistem pengetahuan hidup) yang
koheren sebuah kodeks filosofis di mana materialitas (bahan baku), teknologi (proses
pembuatan), dan simbolisme (motif) tidak dapat dipisahkan satu sama lain, dan secara
kolektif berfungsi sebagai representasi utuh dari teologi, kosmologi, dan filosofi hidup
masyarakat Bali Aga.

Guna membahas masalah tersebut secara komprehensif, peneliti menggunakan
metodologi kualitatif dengan pendekatan etnografi yang holistik, selaras dengan kerangka
penelitian kualitatif yang mapan (Creswell & Poth, 2016). Pendekatan ini dipilih karena
kemampuannya untuk memahami fenomena dari perspektif emik (sudut pandang pelaku

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



budaya), yang esensial dalam mengkaji indigenous knowledge. Perspektif emik ini
menjadi sentral dalam metode etnografi (Spradley, 2016) dan studi mengenai sistem
kognitif lokal (Tseng et al., 2022). Secara singkat, perspektif yang dipakai adalah melihat
Gringsing motif Lubeng bukan sebagai artefak statis, melainkan sebagai sebuah sistem
pengetahuan yang hidup dan terus bereproduksi (Rukmawati et al., 2023). Cara ini
memungkinkan peneliti untuk mengintegrasikan analisis simbolis motif Lubeng,
etnografi ritus sakral, dan kajian resistensi identitas secara terpadu. Analisis ritus sakral
akan ditopang oleh teori-teori mengenai proses ritual dan liminalitas (Turner et al., 2017),
sementara kajian pemertahanan identitas akan dibingkai menggunakan konsep everyday
resistance (Berg, 2013; Pryanka & Saskara, 2023). Melalui pendekatan ini, penelitian
akan mengeksplorasi dimensi filosofis motif sebagai sebuah kodeks yang merekam
kosmologi Bali Aga, serta menganalisis mekanisme adat yang secara aktif mencegah
dekadensi makna. Dengan demikian, metodologi ini diharapkan dapat menghasilkan
pemahaman yang mendalam (thick description) (Geertz, 2005) mengenai strategi
resiliensi budaya yang kompleks dan adaptif dari desa adat Tenganan Pegringsingan.

Novelty atau kebahuran dalam penelitian ini berupa pendekatan integratif yang
membaca Gringsing motif Lubeng bukan hanya sebagai artefak budaya, melainkan
sebagai sistem pengetahuan hidup (/iving epistemic system). Orisinalitasnya terletak pada
upaya merekonstruksi keterhubungan antara materialitas (bahan dan teknik tenun),
ritualitas (fungsi sakral dan performatif), dan simbolisme (makna kosmologis) sebagai
satu kesatuan epistemologis yang dinamis. Pendekatan ini juga memperkenalkan model
analisis baru berbasis etnografi holistik dan teori everyday resistance, untuk mengungkap
bagaimana komunitas Tenganan mempertahankan identitas dan nilai-nilai adat melalui
strategi adaptasi kultural yang kontekstual dan berkelanjutan.

Penelitian ini secara spesifik bertujuan membedah Gringsing motif Lubeng secara
mendalam mengenai bagaimana indigenous knowledge termanifestasi secara holistik
dalam teknologi, ritus, dan simbolisme kain sebagai alat pemertahanan identitas yang
aktif dan dinamis dalam bingkai keberlanjutan budaya. Kontribusi keilmuan yang
ditawarkan adalah penyajian sebuah model preservasi budaya berbasis masyarakat adat
yang relevan, yang menunjukkan bagaimana praktik ritual dan produksi artefak material
dapat berfungsi sebagai benteng pertahanan nilai-nilai autentik di tengah gempuran era
global.

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan etnografi untuk
mengungkap indigenous knowledge dan makna kultural Gringsing motif Lubeng dari
perspektif emik di Desa Adat Tenganan Pegringsingan. Sumber data penelitian mencakup
data primer dan sekunder. Subjek atau informan penelitian dipilih secara purposive
(bertujuan) untuk mendapatkan pemahaman lintas generasi, mencakup para pemangku
adat, perajin senior tenun Gringsing, dan perwakilan generasi muda (teruna-daha).
Instrumen utama penelitian adalah peneliti sendiri (human instrument), yang dibantu oleh
panduan observasi dan pedoman wawancara semi-terstruktur. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui observasi partisipatif, di mana peneliti terlibat langsung dalam aktivitas
komunitas dan ritus sakral; wawancara mendalam semi-terstruktur; Focus Group
Discussion (FGD); serta studi pustaka dan dokumentasi yang meliputi analisis arsip
naskah awig-awig desa, foto, dan rekaman audio-visual. Seluruh data yang terkumpul
dianalisis menggunakan pendekatan interpretasi simbolik dan analisis makna kultural,
yang dioperasionalkan secara sistematis melalui analisis etnografis model Spradley
(meliputi analisis domain, taksonomi, dan komponensial) untuk menemukan tema-tema
budaya inti yang melandasi praktik dan filosofi hidup masyarakat Bali Aga. Guna

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



menjamin keabsahan akademik dan sebagai bentuk penghormatan terhadap nilai-nilai
lokal, keseluruhan proses penelitian ini telah mendapatkan izin adat dari para kelihan adat
(pemimpin adat) dan memastikan partisipasi aktif masyarakat lokal Tenganan
Pegringsingan.

Hasil dan Pembahasan
1. Tata Ruang sebagai Teks Kosmologis: Sumbu Kaja-Kelod, Konsep Awangan, dan
Lanskap Sakral (Mitos Oncesrawa)

Pemahaman terhadap Kain Gringsing tidak dapat dilepaskan dari organisme
sosio-ritual yang melahirkannya. Desa Tenganan Pegringsingan adalah sebuah museum
hidup (/iving museum) yang secara sadar mempreservasi tatanan sosial, spasial, dan ritual
dari era pra-Majapahit (Khawismaya et al., 2024). Konteks ini adalah fondasi di mana
indigenous knowledge Gringsing dapat terus hidup dan bereproduksi.

Tata ruang Desa Tenganan Pegringsingan bukanlah sekadar aglomerasi fungsional
bangunan, melainkan sebuah teks kosmologis yang hidup (a living cosmological text).
Berbeda dengan desa-desa Bali Dataran (pascainsfluens Majapahit) yang umumnya
berpusat pada persimpangan agung (catuspatha), Tenganan secara Kkonsisten
mempertahankan pola linear yang tegas dan purba (Kurniawan & Sudharma, 2021).

Struktur desa membujur lurus mengikuti sumbu Hulu-Teben (sumbu sakral Kaja-
Kelod atau Gunung-Laut), yang secara fisik memetakan hierarki sakral-profan ke dalam
lanskap. Di jantung desa, terdapat ruang terbuka memanjang yang berundak-undak,
dikenal sebagai awangan. Awangan ini berfungsi sebagai panggung ritual utama, tempat
di mana seluruh kegiatan sosial dan kosmik desa dipertunjukkan, termasuk ritual Usaba
Sambah dan Mekare-kare (Perang Pandan) (Juliawan & Dewi, 2024). Tatanan spasial ini
dilegitimasi oleh piagam pendirian (founding charter) desa, yaitu mitos Kuda Oncesrawa.
Legenda ini mengisahkan bagaimana leluhur Tenganan (Wong Peneges) dihadiahi
wilayah oleh Dewa Indra seluas bau bangkai kuda Oncesrawa dapat tercium. Mitos ini
bukan sekadar cerita rakyat, hal ini adalah tindakan survei sakral yang diabadikan dalam
lanskap. Situs-situs megalitik seperti Kaki Dukun (diyakini sebagai kemaluan kuda,
digunakan untuk ritual kesuburan), Batu Taikik (isi perut kuda, untuk ritual kemakmuran),
dan Batu Jaran (lokasi kuda mati) berfungsi sebagai jangkar fisik yang menghubungkan
narasi mitos dengan wilayah adat (prabumiyan).

Retensi Tenganan terhadap pola linear purba ini melampaui sekadar preferensi
arsitektural. Ini adalah sebuah arsip terestrial dan manifestasi aktif dari pemertahanan
identitas dengan secara sadar mempertahankan /ayout yang berbeda dari kosmologi Bali
Dataran yang dominan, Tenganan secara spasial dan teguh menegaskan otonomi budaya
dan kerangka kosmologis pra-Majapahit. Tata ruangnya adalah arsip sejarah perlawanan
yang tertulis di atas tanah.

2. Struktur Sosial Egaliter dan Awig-Awig sebagai Konstitusi Hidup

Struktur sosial Tenganan mencerminkan otonomi budayanya. Temuan kunci
adalah penolakan total terhadap sistem kasta (yang dianggap sebagai pengaruh
Majapahit), dan pemertahanan struktur sosial egaliter yang khas Bali Aga. Inti dari
komunitas adat adalah Krama Desa. Hasil penelitian ini menunjukkan hierarki internal
yang kompleks (Luanan, Bahan, Tambalapu, Pengluduan), namun keanggotaannya
bersifat unik yakni berbasis pasangan suami-istri (u/u jangkep), bukan individu laki-laki.
Hal ini merefleksikan kesetaraan gender yang signifikan dalam hak dan kewajiban adat.
Seluruh tatanan ini diatur oleh awig-awig (hukum adat), yang berfungsi sebagai konstitusi
hidup. Naskah ini, yang ditulis ulang dari ingatan kolektif pada tahun 1843 setelah naskah
aslinya terbakar, mengatur segala aspek kehidupan. Aturan-aturan kuncinya meliputi:

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



a. Larangan Eksogami: Perempuan yang menikah ke luar Tenganan dan pindah,
secara tegas dilarang membuat Gringsing. Laki-laki yang menikah dengan
perempuan luar boleh tetap tinggal.

b. Larangan Penjualan Tanah: Tanah adat dilarang keras dijual atau digadaikan
kepada pihak luar, dengan sanksi terberat berupa pengucilan (kasepekang) dan
penyitaan tanah.

c. Konservasi Alam: Larangan menebang pohon tanpa izin dan musyawarah krama
desa.

Berdasarkan hasil wawancara dengan kepala desa (I Ketut Sudiastika, 2025)
menunjukan data temuan yang krusial yakni terdapat dualitas demografis yang mencolok
antara data administratif (total 4.563 jiwa dalam 1.418 KK) dan data inti adat (Krama
Desa inti, hanya 28 KK). Disparitas ini bukanlah sebuah kontradiksi data, melainkan
sebuah strategi demografis yang canggih dan disengaja. Populasi inti Krama Desa (28
KK) yang sangat kecil dan eksklusif berfungsi sebagai penjaga api (gatekeeper) atau
dewan presidium yang menjaga kemurnian pengetahuan sakral, termasuk Gringsing.
Eksklusivitas ini dilindungi secara ketat oleh aturan endogami dan mekanisme regenerasi
paksa (orang tua harus keluar dari Krama Desa jika anaknya menikah) untuk mencegah
konsentrasi kekuasaan. Sementara itu, populasi administratif yang jauh lebih besar
berfungsi sebagai zona penyangga (buffer zone) yang berinteraksi dengan dunia luar,
administrasi negara, dan ekonomi pariwisata. Ini adalah mekanisme proteksi berlapis
yang memungkinkan Tenganan beradaptasi dengan modernitas tanpa mengorbankan inti
budayanya.

3. Kosmologis Motif Lubeng dalam Tenun Gringsing

Tenun Gringsing merupakan hasil karya tekstil tradisional yang memiliki makna
mendalam bagi masyarakat Bali Aga di Desa Adat Tenganan Pegringsingan. Kain ini
tidak hanya dipahami sebagai produk kerajinan, melainkan sebagai sistem pengetahuan
hidup (living knowledge system) yang memadukan aspek teknis, estetis, dan spiritual.
Keistimewaan Gringsing terletak pada teknik double ikat (ikat ganda), yaitu proses di
mana benang lungsi dan benang pakan diikat serta diwarnai secara presisi sebelum
ditenun, sehingga menghasilkan pola yang simetris dan penuh makna simbolik. Proses
penenunannya berlangsung dalam tata aturan adat yang ketat, dan setiap tahapnya
dipandang sebagai bagian dari ritual yang sarat nilai filosofis. Pewarnaan kain ini
menggunakan palet sakral 7ridatu (merah, hitam, dan kuning/putih susu) yang
melambangkan keseimbangan kosmik dan prinsip ketuhanan. Dengan demikian, Tenun
Gringsing merepresentasikan perpaduan antara teknologi tradisional, estetika sakral, dan
kearifan lokal yang diwariskan lintas generasi sebagai bagian penting dari identitas
budaya Bali Aga.

'.‘r 3 g
Gambar 1. Gringsing Lubeng
Sumber: Peneliti, 2025

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



Motif Lubeng memegang status sebagai salah satu motif klasik, kuno, dan paling
sarat makna. Motif ini diklasifikasikan sebagai Gringsing Barak (Merah), di mana ketiga
warna Tridatu tampak seimbang dan cerah. Analisis mendalam menunjukkan bahwa
Motif Lubeng bukanlah sekadar ornamen estetis, melainkan sebuah kodeks visual teks
filosofis yang berfungsi sebagai wearable cosmogram (kosmogram yang dapat
dikenakan). Motif ini adalah peta lengkap yang memetakan tatanan alam semesta versi
Bali Aga Tenganan ke dalam selembar kain. Dekonstruksi ikonografisnya mengungkap
beberapa unit makna utama: inti dari keseluruhan struktur motif adalah kerangka Tapak
Dara (tanda tambah '+'), yang merupakan visualisasi ringkas dari fondasi filosofi 7ri Hita
Karana, melambangkan prinsip keseimbangan universal antara hubungan spiritual
(Parahyangan), sosial (Pawongan), dan ekologis (Palemahan).

Elemen visual yang paling khas adalah empat figur Kalajengking (kalajengking)
yang didistilasi secara geometris; ini adalah simbol apotropaik (penolak bala) yang kuat,
yang merefleksikan konsep pertahanan komunal Jaga Satru (benteng musuh) sebagai
penjaga di empat pintu masuk desa. Tepat di pusat motif terdapat struktur segi empat yang
dikenal sebagai Panggal Asu, yang diinterpretasikan sebagai lambang Desa Tenganan itu
sendiri, yang dikelilingi dan dilindungi oleh empat Kalajengking, dan di dalamnya
terdapat elemen kosmik lain seperti Surya (matahari), Sasih (bulan), dan Cakra (siklus).
Motif Lubeng merupakan salah satu motif klasik dalam Tenun Gringsing yang memiliki
kedalaman makna filosofis dan simbolik tinggi bagi masyarakat Bali Aga di Tenganan
Pegringsingan. Motif ini termasuk dalam kategori Gringsing Barak (merah) yang
menampilkan keseimbangan warna Tridatu merah, hitam, dan kuning/putih susu sebagai
lambang keselarasan kosmis. Secara konseptual, Lubeng tidak hanya berfungsi sebagai
hiasan estetis, tetapi juga sebagai kosmogram yang dapat dikenakan, yaitu representasi
visual dari tatanan semesta versi Bali Aga yang diwujudkan melalui pola tenun. Struktur
dasarnya berbentuk 7apak Dara (tanda tambah '+') yang merepresentasikan prinsip 77i
Hita Karana, keseimbangan antara hubungan manusia dengan Tuhan (Parahyangan),
sesama (Pawongan), dan alam (Palemahan). Ciri khas lainnya adalah empat figur
kalajengking geometris sebagai simbol proteksi dan penolak bala, menggambarkan
konsep pertahanan komunal Jaga Satru di empat penjuru desa. Di pusat motif terdapat
elemen Panggal Asu, yang melambangkan inti Desa Tenganan dan memuat unsur kosmik
seperti matahari, bulan, dan cakra sebagai simbol siklus kehidupan. Dengan demikian,
Motif Lubeng merepresentasikan integrasi antara estetika, kosmologi, dan identitas
budaya, menjadikannya simbol visual kesempurnaan harmoni dalam pandangan hidup
masyarakat Tenganan.

4. Teknologi sebagai Pengetahuan Mewujud (Embodied Knowledge): Proses Ikat
Ganda (Double Ikat)

Indigenous knowledge Tenganan mewujud secara fisik dalam teknologi double
ikat yang luar biasa rumit. Gringsing adalah satu dari tiga tradisi double ikat yang masih
hidup di dunia (bersama Patola India dan Kasuri Jepang). Namun, fungsinya unik, tidak
seperti Patola (kain bangsawan) atau Kasuri (kain rakyat), Gringsing adalah kain sakral
komunal.

Proses produksinya merupakan sebuah disiplin ritualistik, dimulai dari Ngantih
(memintal kapas Keling), Ngelikas (menggulung), hingga Nyikat (penguatan benang
dengan air nasi). Nyikat bukanlah sekadar langkah teknis, melainkan sebuah upacara
komunal sakral yang merupakan bagian tak terpisahkan dari ritus Usaba Sambah, dan
hanya boleh diikuti oleh perempuan yang telah melalui upacara penyucian (Mulukayu).
Selanjutnya tahap Medbed (mengikat motif) menggunakan serat Kubal (daun ibus muda)

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



yang telah disimpan minimal satu tahun. Proses pencelupan berulang untuk pematangan
warna (terutama warna hitam yang berasal dari biru tua) dapat memakan waktu delapan
hingga sepuluh tahun.

Tahap akhir adalah Nunun (menenun) menggunakan alat tenun cagcag (alat tenun
sandang-pinggang non-mesin). Di sinilah letak inti dari embodied knowledge. Guna
menciptakan motif yang tajam, penenun harus memastikan pertemuan presisi antara pola
pada benang lungsi dan benang pakan. Data penelitian mengidentifikasi sebuah alat
krusial yakni Pengekekan.

Pengekekan adalah alat kecil, runcing, dan pipih, biasanya terbuat dari tulang
kerbau. Fungsinya bukan untuk memadatkan, melainkan untuk mengorek dan
menyelaraskan (micro-adjustment) setiap persilangan benang. Tindakan ini tidak dapat
dimekanisasi. Ini adalah dialog haptik (berbasis sentuhan) antara penenun dan material.
Presisi tidak datang dari mesin, melainkan dari intuisi, ingatan otot, kesabaran, dan
keterampilan yang dilatih bertahun-tahun.

Tabel 1. Deskripsi dan Fungsi Spesifik Alat Tenun Gringsing

Kategori Nama Alat Bahan o . )
Fungsional (Lokal) Utama Deskripsi Dan Fungsi Spesifik
Alat Pemisah . Alat  penjepit sederhana  untuk
Kapas & Pemipisan Kayu . e
. memisahkan serat kapas dari bijinya.
Pemintalan
Kayu Membersihkan dan menggemburkan
Penyetetan (berbentuk  serat kapas agar siap dipintal dengan
busur) ketebalan merata.
Roda pemintal yang diadopsi pasca-era
Jantra Kayu Jepang, untuk memilin serat kapas
menjadi benang (ngantih).
Alat untuk menggulung benang dari
Pengelikasan ~ Kayu spindel menjadi gulungan besar
(tukelan).
Alat Proses . . Wadah utama untuk merendam benang
Guci Keramik .
Pewarnaan dalam larutan pewarna alami.
Tempayan dangkal, berfungsi sebagai
Pane Tanah Liat penutup guci dan alas untuk meremas-
remas benang (uncag-uncag) agar
warna merata.
Bambu Alat untuk membuat bukaan (lubang)
Alat Proses .
M Pebungbungan (bambu pada benang lungsi agar benang pakan
enenun
tambelang)  dapat masuk.
Pohon Alat untuk mengangkat benang lungsi
Guhun Pinang secara bergantian (naik-turun),
(tinjeh) menciptakan bukaan baru.
Tundak: Sekoci berbentuk tabung
Tundak & Bambu untuk meluncurkan benang pakan.
Peleting Peleting: Gulungan kecil tempat
benang pakan.
Inti Kayu Alat pemadat yang berat, pipih, dan
Belida Asam (les  keras untuk merapatkan benang pakan
celagi) dengan kuat.
Tulang Alat runcing dan pipih, krusial untuk
Pengekekan Kerbau mengorek dan melakukan penyesuaian

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



mikro pada persilangan benang lungsi
dan pakan demi ketajaman motif.

Penahan pada pinggang penenun yang
Por Kayu dihubungkan ke alat tenun untuk
menjaga ketegangan.

Sumber: Peneliti (2025)

5. Manifestasi Indigenous Knowledge dalam Materialitas, Teknologi, dan
Simbolisme Gringsing Motif Lubeng

a. Etno-Taksonomi Materialitas: Sistem Pengetahuan di Balik Palet Sakral Tridatu
Fondasi material Gringsing adalah palet sakral 7ridatu (Merah, Hitam, dan

Kuning/Putih Susu). Palet ini secara teologis merepresentasikan Trimurti (Brahma,

Wisnu, Siwa) dan secara filosofis melambangkan elemen kosmik fundamental (api, air,

udara). Indigenous knowledge Tenganan termanifestasi dalam sistem etno-taksonomi

yang canggih untuk mengklasifikasikan, mengelola, dan mengolah bahan-bahan ini.

1) Merah (Api/Brahma): Warna merah diekstraksi dari kulit akar pohon Mengkudu
(Morinda citrifolia). Pengetahuan lokal tidak hanya mengidentifikasi spesies ini,
tetapi juga mencakup pemahaman mendalam tentang ferroir. Terdapat kearifan
empiris yang menyatakan bahwa akar Mengkudu dengan mutu terbaik berasal dari
tanaman yang tumbuh di lahan berkapur (calcareous soil) di Nusa Penida. Kondisi
geologis unik ini diyakini memengaruhi metabolisme sekunder tanaman, sehingga
menghasilkan konsentrasi pigmen morindone yang lebih tinggi. Ini bukanlah
sekadar preferensi, melainkan sebuah bentuk pengetahuan geo-kimia terapan
yang presisi, hasil observasi lintas generasi.

2) Hitam/Biru Tua (Air/Wisnu): Warna ini diperoleh dari fermentasi daun Zarum
(Indigofera tinctoria). Proses fermentasi ini secara biokimiawi menghasilkan
aroma yang sangat tajam dan menyengat. Temuan krusialnya adalah, berdasarkan
awig-awig, keseluruhan proses ini dilarang dilakukan di dalam wilayah Desa
Tenganan dan harus dilaksanakan di desa tetangga, Bugbug. Keputusan tata ruang
ini adalah manifestasi canggih dari pengetahuan sosio-ekologis. Masyarakat
Tenganan secara sadar mengekspor eksternalitas (polusi bau) untuk menjaga
kesucian (kesucian) dan harmoni ruang hidup komunal, sekaligus memperkuat
ikatan sosio-ritual dengan desa tetangga.

3) Kuning/Putih Susu (Udara/Siwa & Mordan): Rona dasar ini diekstraksi dari
minyak biji Kemiri (Aleurites moluccanus). Pengetahuan di baliknya bersifat
multi-lapis:

a) Pengetahuan Waktu: Biji kemiri harus disimpan minimal 2 tahun, dan minyak
yang diekstraksi (menggunakan alat pemaha atau dongkrak) harus disimpan 2
tahun lagi untuk mencapai kualitas optimal.

b) Pengetahuan Kimia Terapan: Benang direndam dalam emulsi minyak kemiri
(kaya akan asam alfa-linolenat) dan air abu (alkali). Proses ini berfungsi ganda
yakni memberi warna dasar dan sebagai mordan (agen pengikat) yang melapisi
serat agar pigmen merah dan biru dapat terikat permanen.

c) Pengetahuan Filosofis: Perendaman ini berlangsung selama minimal 42 hari,
yang disebut abulan pitung dina. Durasi ini secara filosofis dimaknai sebagai
masa nifas, melambangkan proses kelahiran kembali benang dari material
profan menjadi entitas yang siap disucikan.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



6. Dekonstruksi Kodeks Lubeng: Gringsing sebagai Kosmogram yang Dapat
Dikenakan

Indigenous knowledge Tenganan mencapai puncaknya dalam bahasa simbolik
yang terkandung dalam motif-motifnya. Leksikon Gringsing sangat kaya, mencakup
lebih dari 20 motif yang terdokumentasi, mulai dari motif figuratif (Wayang Kebo,
Wayang Putri) hingga motif floral (Cecempakan, Cemplong) dan geometris (Lubeng,
Sitan Pegat). Fokus penelitian ini adalah Motif Lubeng, yang diklasifikasikan sebagai
motif klasik/kuno dan tergolong Gringsing Barak (Merah) karena ketiga warna Tridatu
tampak seimbang dan cerah.

Analisis ikonografis membedah Motif Lubeng bukan sekadar sebagai ornamen,
melainkan sebagai sebuah teks visual atau kodeks yang padat makna. Setiap elemennya
adalah unit makna dalam sebuah tata bahasa simbolik yang koheren:

a. Ikonografi Perlindungan

Elemen visual yang paling khas adalah empat figur Kalajengking (distilasi
geometris). Dalam kosmologi Tenganan, ini adalah simbol penjaga empat pintu masuk
desa, merefleksikan konsep pertahanan komunal Jaga Satru (benteng musuh).

Kalajengking

Sumber: Peneliti, 2025
b. Sumbu Keseimbangan
Keseluruhan motif dibangun di atas kerangka 7apak Dara (tanda tambah '+'). Ini
adalah visualisasi ringkas dari prinsip keseimbangan universal. Garis vertikal
merefleksikan  hubungan spiritual (parahyangan), sementara garis horizontal
merefleksikan hubungan sosial (pawongan) dan ekologis (palemahan). Dengan
demikian, Tapak Dara adalah representasi visual dari fondasi filosofi 7ri Hita Karana.

Tapak Dara

Sumber: Peneliti, 2025

c¢. Peta Kosmik Terpadu:

Struktur segi empat di pusat motif dikenal sebagai Panggal Asu. Ini
diinterpretasikan sebagai lambang Desa Tenganan itu sendiri, yang dikelilingi dan dijaga
oleh empat Kalajengking. Di dalam kotak ini, terdapat elemen-elemen alam semesta
lainnya seperti Surya (matahari), Sasih (bulan), dan Cakra (siklus/peredaran).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



Surva

Panggal Asu

Cakra Srigading

Gambar 4. Digitalisasi Gringsing Lubeng
Sumber: Peneliti, 2025

Motif Lubeng bukanlah gambar kosmos, Lubeng adalah kosmos dalam bentuk
tekstil. Ini adalah sebuah kosmogram yang dapat dikenakan (wearable cosmogram).
Motif ini secara simultan memetakan: (a) Struktur Spasial-Pertahanan Desa (Panggal Asu
& Jaga Satru), (b) Struktur Filosofis (7ri Hita Karana & Tapak Dara), dan (c) Struktur
Teologis-Kosmik (7Tridatu & Trimurti).

Ketika seorang individu mengenakan Gringsing Motif Lubeng, individu tersebut
tidak hanya mengenakan pakaian namun secara performatif membungkus dirinya dalam
seluruh tatanan alam semesta versi Bali Aga, menempatkan dirinya di pusat peta kosmik
yang terstruktur dan terlindungi. Ini adalah penegasan identitas yang sangat kuat.
Pengakuan nasional atas kedalaman makna ini terkonfirmasi ketika Motif Lubeng
diabadikan pada uang kertas pecahan Rp 75.000.

Temuan deskriptif mengenai ikonografi Motif Lubeng yang memetakan
Kalajengking sebagai Jaga Satru, Tapak Dara sebagai Tri Hita Karana, dan Panggal Asu
sebagai peta desa menunjukkan bahwa motif ini lebih dari sekadar artefak budaya; ia
adalah sebuah sistem pengetahuan lokal dan spiritualitas Bali Aga yang hidup dan dapat
dibedah secara teoretis. Analisis ini melampaui deskripsi visual untuk mengungkap
bagaimana motif tersebut membangun makna dan memanifestasikan spiritualitas.

Pertama, dengan menggunakan kerangka semiotika Roland Barthes, Motif
Lubeng berfungsi sebagai Mifos ideologis yang sempurna. Pada tatanan pertama
(denotasi), motif ini adalah sekumpulan bentuk geometris. Namun, pada tatanan kedua
(konotasi), komunitas Tenganan memaknainya secara mendalam, kalajengking
berkonotasi perlindungan ilahi, dan tapak dara berkonotasi keseimbangan filosofis.
Mitos Barthesian tatanan ketiga muncul ketika kombinasi konotasi ini dinaturalisasi.
Motif Lubeng menciptakan mitos bahwa identitas, kedaulatan teritorial, dan tatanan
filosofis Bali Aga (yang berpusat di panggal asu, dilindungi oleh jaga satru, dan
diseimbangkan oleh 7ri Hita Karana) adalah sebuah fakta alamiah yang abadi.
Pernyataan dalam hasil penelitian bahwa pemakainya secara performatif membungkus
dirinya dalam seluruh tatanan alam semesta adalah deskripsi presisi dari mitos yang
sedang diaktitkan (Allen, 2004). Gringsing menjadi alat ideologis yang mengubah
spiritualitas (sebuah konsep) menjadi fakta yang dapat dikenakan (sebuah realitas).

Kedua, spiritualitas ini berakar kuat pada konsep teologi Hindu. Hasil penelitian
secara eksplisit mengidentifikasi Tapak Dara (tanda '+') sebagai representasi visual dari
fondasi filosofi 7ri Hita Karana. Ini menjadikan motif Lubeng sebuah kodeks filosofis.
Lebih jauh lagi, tapak dara sebagai prinsip keseimbangan universal adalah manifestasi
visual yang paling ringkas dari konsep rwa bhineda prinsip dualitas yang saling
melengkapi (seperti sakral-profan, kaja-kelod) yang fundamental dalam kosmologi Bali.
Tapak dara adalah titik di mana dua sumbu dualitas (spiritual-material dan sosial-

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



ekologis) bertemu dan mencapai harmoni. Ikonografi kalajengking sebagai jaga satru
(pelindung) memperkuat teologi rwa bhineda ini, hal tersebut berfungsi sebagai penjaga
ambang batas yang secara aktif mengelola keseimbangan antara tatanan sakral di dalam
(Panggal Asu) dan dunia profan di luar.

Ketiga, analisis teologis ini juga berlaku pada level material. Hasil penelitian
menyebutkan bahwa motif Lubeng tergolong gringsing barak (Merah) karena ketiga
warna tridatu tampak seimbang dan cerah. Keseimbangan ini bukanlah sekadar estetika,
melainkan manifestasi teologis dari konsep tri guna (tiga kualitas alam). Dalam filsafat
Hindu, Merah (dari Mengkudu) melambangkan rajas (gairah, aktivitas, penciptaan);
hitam (dari tarum) melambangkan famas (inersia, stabilitas, kegelapan); dan kuning/putih
susu (dari kemiri) melambangkan sattva (harmoni, kemurnian, keseimbangan). Motif
Lubeng, dengan menyeimbangkan ketiga Guna ini secara visual dalam palet tridatu,
secara esensial adalah sebuah objek sattvic sebuah manifestasi fisik dari harmoni yang
tercapai. Hal ini memberikan penjelasan teologis yang kuat mengapa kain ini dipercaya
memiliki kualitas apotropaik (penolak bala) yang suci bukan hanya karena disimbolkan
sebagai keseimbangan, tetapi karena hal tersebut adalah manifestasi material dari
keseimbangan #i guna itu sendiri. Dengan demikian, analisis reflektif ini menunjukkan
bahwa Motif Lubeng bukanlah artefak budaya yang statis. Ia adalah sebuah sistem
pengetahuan lokal dan spiritualitas Bali Aga yang hidup, di mana semiotika (mitos
Barthesian), filosofi (7ri Hita Karana), dan teologi (Rwa Bhineda dan Tri Guna) terjalin
secara tak terpisahkan ke dalam satu teks visual yang dapat dikenakan.

7. Integrasi Gringsing Motif Lubeng sebagai Agensi Material dalam Ritus Sakral
Gringsing Motif Lubeng terintegrasi dalam ritus-ritus sakral yang secara tegas
menunjukkan bahwa Gringsing bukanlah properti ritual yang pasif atau sekadar dekorasi.
Sebaliknya, berfungsi sebagai artefak yang memiliki agensi material kekuatan untuk
bertindak dan memengaruhi yang keberadaannya mutlak diperlukan bagi keberhasilan
dan validitas sebuah upacara.
a. Gringsing sebagai Kulit Sosial: Mediasi dalam Ritus Daur Hidup Individu
Gringsing berfungsi sebagai kulit sosial kedua (second skin), sebuah lapisan
material dan simbolis yang menandai, memediasi, dan mengesahkan setiap transisi
krusial dalam daur hidup (rites of passage).

1) Inisiasi (Kelahiran): Kontak pertama terjadi pada ritus Maketus Jambot (potong
rambut pertama), di mana anak mengenakan Gringsing lengkap. Ini adalah perisai
magis pertama yang melindunginya dari bhuta kala (roh jahat) dan sekaligus
penanda formal yang mengintegrasikannya ke dalam komunitas.

2) Fase Liminal (Kedewasaan): Selama ritus inisiasi Meajak-ajakan, Metruna
Nyoman dan Medaha. Gringsing menjadi seragam wajib. Menggunakan kerangka
teori ritual Victor Turner, para inisiat (f7una dan daha) berada dalam fase liminal
sebuah kondisi ambang batas betwixt and between (bukan lagi anak-anak, tetapi
belum diakui dewasa). Gringsing berfungsi sebagai penanda status liminal ini,
menyatukannya ke dalam communitas (ikatan persaudaraan egaliter) saat teruna
dan daha menjalani transformasi spiritual.

3) Penyatuan (Pernikahan): Pada ritus Nganten, Gringsing yang dikenakan pasangan
pengantin secara visual dan simbolis menyatukan dua individu menjadi satu unit
sosial baru, melambangkan jalinan baru antar keluarga.

4) Transisi Akhir (Kematian): Pada saat kematian, Gringsing menjalankan fungsi
finalnya sebagai Rurub Kajang (kain kafan). Ini adalah selubung pelindung
terakhir yang mengantar roh ke alam niskala (transendental). Kain yang telah
digunakan untuk tugas ini dianggap telah melintasi batas dan tidak boleh lagi

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



digunakan oleh yang hidup. Selanjutnya, pada upacara Muhun (pemurnian jiwa),

Gringsing motif Wayang diwajibkan untuk menggendong Petrem (simbol roh

almarhum).

b. Gringsing sebagai Orkestrator Drama Sosial: Peran dalam Ritus Komunal

Secara skala komunal, Gringsing menjadi benang merah yang menenun seluruh
komunitas menjadi satu kesatuan sosial dan spiritual. Pada ritual tahunan terbesar, Usaba
Sambah, yang berpuncak pada Mekare-kare (Perang Pandan), Gringsing adalah busana
wajib bagi seluruh lapisan masyarakat. Menggunakan kerangka drama sosial Victor
Turner, ritual ini adalah panggung di mana tatanan sosial dan kosmologis Tenganan
dipertunjukkan kembali. Gringsing berfungsi sebagai kostum sakral esensial yang secara
visual membedakan peran para aktor utama:

1) Para Teruna (pemuda) sebagai ksatria pejuang (yang berperang pandan).

2) Para Daha (gadis) yang mengenakan busana Gringsing terindahnya, berfungsi
sebagai perwujudan kesucian dan keindahan yang dipersembahkan kepada dewa.

3) Krama Desa (warga) sebagai komunitas yang menyaksikan, melegitimasi, dan
berpartisipasi dalam ritus.

Pengenaan Gringsing secara kolektif dalam Usaba Sambah memiliki fungsi yang
lebih dalam, Gringsing secara visual menghapus status dan peran profan sehari-hari,
memindahkan seluruh komunitas ke ranah sakral, dan menciptakan kondisi psikologis
yang disebut Turner sebagai communitas. Communitas adalah rasa kebersamaan yang
intens dan egaliter, yang esensial bagi keberhasilan sebuah ritual kolektif. Gringsing tidak
hanya hadir dalam ritual justru mengorkestrasi ritual tersebut. Selain itu, Gringsing
berfungsi sebagai medium komunikasi vital antara dunia manusia dan dunia ilahi. Dalam
tarian sakral seperti Tari Rejang dan Abuang, kain Gringsing diyakini menjadi saluran
bagi Taksu untuk turun dan merasuki penari. Kain ini juga digunakan sebagai Penganggen
Dewa (busana arca) dan Rantasan (elemen persembahan). Puncaknya, di Pura Ulun
Suarga, empat lembar Gringsing sakral digantung di langit-langit, berfungsi sebagai
jembatan permanen yang menghubungkan ranah manusia di bawah dengan ranah dewa
di atas.

8. Gringsing Motif Lubeng sebagai Alat Pemertahanan Identitas Budaya di Tengah
Tantangan Modernisasi
Gringsing Motif Lubeng berfungsi sebagai alat pertahanan identitas di tengah
tantangan modernisasi, globalisasi, dan komersialisasi pariwisata. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa Gringsing bukanlah artefak statis yang pasrah terkikis, melainkan
medium dinamis yang merepresentasikan perjuangan identitas Bali Aga. Pembahasan ini
secara eksplisit mengadopsi kerangka teoretis James C. Scott (1985) mengenai Everyday
Resistance (resistensi keseharian) dan dualisme Public vs. Hidden Transcripts (transkrip
publik vs. tersembunyi), sebagaimana diuraikan dalam metodologi.
a. Transkrip Publik (Public Transcript): Benteng Pertahanan Formal dan Adaptasi
Legal
Ini adalah bentuk-bentuk pertahanan yang formal, dapat diamati, dan diakui oleh
dunia luar. Masyarakat Tenganan membangun benteng pertahanan ini di dua level.

1) Resistensi Internal (Hukum Adat): Benteng pertahanan utama adalah penegakan
Awig-Awig. Ketaatan pada awig-awig adalah bentuk pertahanan terhadap
homogenisasi yang menunjukkan 90% warga menolak komersialisasi Motif
Lubeng. Awig-awig secara spesifik melarang modifikasi motif sakral untuk pasar,
mengatur penggunaan kain hanya untuk konteks ritual, dan melindungi sumber
daya alam (larangan penjualan tanah).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



2) Pertahanan Eksternal (Hukum Negara): Menyadari awig-awig tidak cukup di
ranah global, masyarakat Tenganan melakukan adaptasi modern dengan
mendaftarkan Tenun Gringsing untuk perlindungan Indikasi Geografis (IG), yang
disahkan pada tahun 2016.

Temuan mengenai dampak IG ini sangat menarik. Data penelitian (Kurniawan,
2021) menunjukkan bahwa IG belum memberikan dampak signifikan pada peningkatan
volume penjualan atau produktivitas. Namun, IG sangat berhasil meningkatkan nilai
simbolik, daya tawar global, dan harga jual kain (tercatat naik hingga tiga kali lipat). Bukti
utamanya adalah pesanan 150 lembar Gringsing untuk suvenir KTT G20 2022 dan
pameran UNESCO. Fenomena ini menyingkap sebuah strategi resistensi yang paradoksal
dan cerdas. Masyarakat Tenganan telah mensubversi instrumen kapitalis (IG). IG
dirancang untuk meningkatkan daya saing pasar, namun di Tenganan, hal tersebut
digunakan untuk tujuan yang nyaris berlawanan yaitu untuk menegaskan kedaulatan
budaya, mengontrol narasi, dan melindungi kesakralan. Dengan menaikkan harga, 1G
justru berfungsi sebagai mekanisme untuk membatasi akses komersial massal. Ini adalah
penggunaan alat pasar untuk melawan logika pasar.

b. Pertahanan Keseharian (Everyday Resistance): Proses Produksi sebagai Sabotase

Simbolis
Ini adalah bentuk perlawanan yang lebih subtil, non-konfrontatif, yang tertanam

dalam praktik produksi itu sendiri. Seluruh proses produksi Gringsing adalah sebuah
sabotase simbolis terhadap logika efisiensi, kecepatan, dan produksi massal yang menjadi
ciri khas kapitalisme modern. Durasi yang ekstrem (2 hingga 10 tahun), kerumitan teknik
double ikat yang menolak mekanisasi, dan ritualisasi setiap tahap adalah antitesis dari
nilai-nilai efisiensi. Seperti diungkapkan Scott (1985), tindakan yang tampak tidak efisien
ini dapat dibaca sebagai bentuk perlawanan yang disengaja. Ini adalah pernyataan non-
verbal bahwa Gringsing tidak tunduk pada hukum pasar, melainkan pada hukum kosmos.

Pemertahanan ini tidak hanya berasal dari manusia. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa agensi material dari kerajinan itu sendiri turut melawan. Pewarna alami mengkudu
dan tarum secara kimiawi menolak untuk matang dengan cepat, hal tersebut
membutuhkan waktu bertahun-tahun. Teknik double ikat secara teknis menolak
mekanisasi karena membutuhkan sentuhan intuitif pengekekan. Alat tenun cagcag secara
fisik membatasi kecepatan produksi. Dalam hal ini, penenun Tenganan berada dalam
aliansi dengan materialnya, bersama-sama menolak komodifikasi instan.
¢. Pertahanan Adaptif: Negosiasi, Inovasi, dan Komodifikasi Terkontrol

Masyarakat Tenganan tidak menolak modernitas secara total, melainkan
bernegosiasi dengannya. Menghadapi dilema nyata (hasil data menyebut 60% pengrajin
muda telah memodifikasi motif untuk pasar wisata), komunitas ini tidak pasif, melainkan
menerapkan strategi adaptasi yang proaktif. Masyarakat Tenganan secara kolektif
menciptakan diferensiasi produk. Penenun mengembangkan varian komersial seperti
Semi-Gringsing, ldup Anak (hanya ikat pakan, bukan double ikat), atau Paplendoan.
Produk-produk ini secara sadar dirancang untuk memenuhi permintaan pasar turis.
Namun, yang terpenting, produk-produk turunan ini secara adat dilarang keras untuk
digunakan dalam ritual sakral.

Generasi baru juga melahirkan motif-motif kreasi baru (seperti Yudha, Padma)
yang tetap berakar pada filosofi asli. Generasi muda memanfaatkan teknologi digital
(Instagram, YouTube) bukan hanya untuk berjualan, tetapi untuk memperkuat narasi
otentisitas, menonjolkan proses spiritual dan historis yang panjang di balik Gringsing.
Praktik diferensiasi produk ini menunjukkan sebuah strategi firewalling budaya yang
sangat cerdas. Komunitas Tenganan memberi makan permintaan pasar turis dengan
produk umpan (Idup Anak) yang profan. Ini berfungsi sebagai katup pengaman yang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



menyerap tekanan ekonomi. Dengan mengorbankan produk turunan ini, Tenganan
berhasil melindungi pusaka inti Gringsing double ikat yang sakral agar tidak
terkontaminasi oleh logika pasar. Ini bukanlah menjual diri, ini adalah manajemen risiko
budaya yang sangat canggih dan adaptif.

Kesimpulan

Penelitian ini menegaskan bahwa Tenun Gringsing motif Lubeng merupakan
manifestasi pengetahuan lokal (indigenous knowledge) masyarakat Bali Aga di Tenganan
Pegringsingan yang bersifat holistik dan dinamis. Pengetahuan tersebut
merepresentasikan sistem pengetahuan hidup (living knowledge system) yang terintegrasi
dalam tiga dimensi utama, yakni materialitas sakral, teknologi sebagai pengetahuan yang
diwujudkan (embodied knowledge), dan simbolisme kosmologis. Pada tataran material,
Gringsing Lubeng menampilkan presisi pengetahuan geo-kimia melalui pengolahan palet
sakral Tridatu merah, hitam, dan putih susu yang diperoleh dari sumber alam seperti
mengkudu dan kemiri sebagai mordan. Aspek ini menunjukkan keterkaitan antara
lingkungan, teknologi tradisional, dan nilai spiritual yang berpadu secara harmonis.
Dalam dimensi teknologi, teknik double ikat serta penggunaan alat tradisional
Pengekekan merepresentasikan bentuk pengetahuan yang tertanam secara tubuh
(embodied knowledge), sekaligus menjadi bentuk resistensi terhadap mekanisasi dan
industrialisasi produksi tekstil modern. Sementara itu, pada dimensi simbolik, motif
Lubeng berperan sebagai wearable cosmogram (kosmogram yang dapat dikenakan) yang
memetakan kosmologi masyarakat Bali Aga. Motif Tapak Dara melambangkan
keseimbangan 7ri Hita Karana, sedangkan figur kalajengking berfungsi sebagai simbol
apotropaik (penolak bala) yang melindungi pemakainya. Dengan demikian, kain
Gringsing tidak hanya berfungsi sebagai artefak estetis, tetapi juga memiliki agensi
material yang aktif dalam berbagai ritus daur hidup seperti Maketus Jambot dan Rurub
Kajang, serta ritus komunal seperti Usaba Sambah. Fungsi tersebut menjadikan
Gringsing sebagai medium spiritual dan perisai magis yang menyalurkan 7aksu (daya
sakral) dan menjaga keseimbangan antara manusia, alam, serta dimensi niskala. Lebih
lanjut, penelitian ini mengungkap bahwa komunitas Tenganan Pegringsingan memiliki
strategi adaptif yang cerdas dalam menghadapi tekanan modernitas dan pariwisata.
Penerapan awig-awig dan pemanfaatan instrumen Indikasi Geografis (GI) berfungsi
menegaskan kedaulatan budaya sekaligus mengendalikan akses terhadap produk sakral.
Selain itu, praktik everyday resistance dilakukan melalui proses produksi yang sengaja
dipertahankan lambat dan ritualistik sebagai bentuk perlawanan terhadap logika efisiensi
kapitalis. Strategi firewalling budaya juga diterapkan melalui penciptaan produk turunan
seperti Idup Anak, yang berfungsi sebagai lapisan pelindung bagi Gringsing inti agar tetap
terjaga dari komodifikasi berlebihan. Secara keseluruhan, temuan penelitian ini
menunjukkan bahwa Gringsing motif Lubeng merupakan representasi sistem
pengetahuan lokal yang berperan penting dalam menjaga kontinuitas nilai-nilai
kosmologis, spiritual, dan identitas komunal masyarakat Bali Aga. Keberadaannya tidak
hanya menjadi simbol keseimbangan kosmos, tetapi juga strategi kebudayaan dalam
mempertahankan intangible cultural heritage di tengah dinamika modernisasi. Dengan
demikian, Gringsing Lubeng dapat dipandang sebagai wujud nyata daya lenting budaya
dan kebijaksanaan lokal yang relevan untuk model pelestarian warisan budaya takbenda
di era kontemporer.

Daftar Pustaka

Allen, G. (2004). Roland Barthes. London: Routledge.
Berg, A. S. (2013). Wilson. London: Penguin.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



Covarrubias, M. (2018). Island of Bali. London: Routledge.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2016). Qualitative inquiry and research design: Choosing
among five approaches. Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Deri Wanto, M. F. K. (2023). Teknologi pendidikan pasca COVID-19. Jurnal Tunas
Pendidikan, 5(2).

Geertz, C. (2005). Clifford Geertz by his colleagues. Chicago, IL: University of Chicago
Press.

Juliawan, I. N. (2020). Eksistensi mutu pendidikan informal Bali Aga era revolusi industri
4.0. Jurnal Penjaminan Mutu, 6(1).

Juliawan, 1. N. (2023). Examining the cultural significance of Wayang Kebo Gringsing
pattern in Tenganan Pegringsingan traditional village from Tri Hita Karana
perspective. Cultoure: Jurnal Ilmiah Pariwisata Budaya Hindu, 4(1), 93-101.

Juliawan, I. N., & Dewi, P. E. R. (2024). Bentuk dan konsep estetika perahu-perahuan
dalam tradisi Muhu-Muhu di Desa Adat Tenganan Pegringsingan. Subasita:
Jurnal Sastra Agama dan Pendidikan Bahasa Bali, 4(2).

Khawismaya, H. P. K., Dei, K. L., Setyowati, L., Wijayati, P. A., & Wijanarko, N. B.
(2024). Merawat tradisi di tengah modernisasi: Desa Tenganan Pegringsingan-
Bali. Jurnal Penelitian Pendidikan Sejarah UHO, 9(2), 155-161.

Kristiono, N. (2017). Pola kehidupan masyarakat adat Desa Tenganan Pegringsingan
Bali. Integralistik, 28(2), 158-175.

Kurniawan, I. G. A., & Sudharma, K. J. A. (2021). Geographical indication protection of
Tenun Gringsing Bali fabric as a society cultural heritage in Tenganan
Pegringsingan. Jurnal Magister Hukum Udayana (Udayana Master Law
Journal), 10(3), 458.

Landrawan, I. W., & Juliawan, I. N. (2022). Eksistensi awig-awig terhadap harmonisasi
krama desa di Desa Adat Tenganan Pegringsingan. Pariksa: Jurnal Hukum Agama
Hindu, 6(1), 76-84.

Mardika, I. P. (2023). Peran YOS dalam pemertahanan identitas Bali Aga di Desa Pedawa,
Kecamatan Banjar, Buleleng. Widya Dana: Jurnal Penelitian Ilmu Agama dan
Kebudayaan, 1(2), 191-200.

Picard, M. (2011). From Agama Hindu Bali to Agama Hindu and back: Toward a
relocalization of the Balinese religion? In M. Picard & R. Madinier (Eds.), The
politics of religion in Indonesia (pp. 117-141). London: Routledge.

Pryanka, I. G. A. A. V., & Saskara, I. A. N. (2023). Potential sustainability scenarios for
Gringsing weaving in Bali, Indonesia: How important is education? Qalamuna:
Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama, 15(1), 701-712.

Ramseyer, U. (2009). The theatre of the universe: Ritual and art in Tenganan
Pegeringsingan, Bali. Basel: Museum der Kulturen.

Rukmawati, D., Noerasto, T., & Anggriyani, N. (2023). Geographical indications of
Tunun Gringsing: Basic concepts of rights policy development process in
Tengangan Pegringsingan traditional village. In Proceedings of the 2nd
Warmadewa International Conference on Science, Technology and Humanity
(WICSTH 2022), 28-29 October 2022, Denpasar, Bali, Indonesia. Denpasar:
Warmadewa University Press.

Sewell, W. H. (1997). Geertz, cultural systems, and history: From synchrony to
transformation. Representations, 59, 35-55.

Spradley, J. P. (2016). The ethnographic interview. Long Grove, IL: Waveland Press.

Sudarmanto, I. G. (2022). Eksistensi Tenun Gringsing Bali dalam era new normal
pandemi COVID-19. Journal of Comprehensive Science (JCS), 1(3), 216-227.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



Suryawana, I. P. P., & Mabharani, L. D. W. (2021). Etnomatematika kain tenun ikat
Gringsing Desa Tenganan: Kajian konsep geometri pada motif Lubeng. Jurnal
Emasains: Jurnal Edukasi Matematika dan Sains, 9(2), 2124-2135.

Suwena, I. W., & Kaler, 1. K. (2022). Aturan adat Matruna Nyoman dan implikasinya
terhadap makrama desa di Desa Tenganan Pegringsingan, Karangasem, Bali. In
Prosiding Seminar Nasional Bahasa, Sastra, & Budaya (Vol. 1, pp. 240-248).
Denpasar: Universitas Udayana.

Tseng, J.-J., Chai, C. S., Tan, L., & Park, M. (2022). A critical review of research on
technological pedagogical and content knowledge (TPACK) in language teaching.
Computer Assisted Language Learning, 35(4), 948-971.

Turner, V., Abrahams, R., & Harris, A. (2017). The ritual process: Structure and anti-
structure. London: Routledge.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/kamaya



