Jayapangus Press
Ganaya : Jurnal llmu Sosial dan
Humaniora

Volume 9 Nomor 1 (2026)
ISSN : 2615-0913 (Media Online)
Terakreditasi

Lepzpeagus =

Nilai Kepemimpinan Arjuna dalam Lakon Begawan Ciptaning
Serta Peran Ki Purbo Asmoro sebagai Pemimpin Budaya

Priyanto*, Hanief
Universitas Indonesia, Depok, Indonesia
*priyanto1l5@ui.ac.id

Abstract

This study explores the leadership values embedded in Wayang Kulit Purwa,
particularly in the play Begawan Ciptaning performed by Ki Purbo Asmoro in Pécs,
Hungary, in 2023. The research stems from the view that Javanese leadership is not
merely oriented toward authority but emphasizes spiritual harmony, morality, and cosmic
responsibility toward life. The purpose of this study is to reveal the leadership values of
Arjuna as Begawan Ciptaning and to examine the role of Ki Purbo Asmoro as a cultural
leader who effectively adapts Javanese leadership philosophy within a global context.
The research employs a qualitative interpretive approach with two main dimensions:
empirical observation of the performance and conceptual analysis using cultural
semiotics. The findings indicate that Arjuna embodies a model of spiritual leadership
grounded in the principles of Astha Brata and the concept of Hamemayu Hayuning
Bawana, while Ki Purbo Asmoro acts as both puppeteer and cultural leader who conveys
ethical values through artistic innovation and cultural diplomacy. This study concludes
that Wayang Kulit Purwa functions not only as a traditional performing art but also as a
living philosophy and a medium of leadership education that fosters moral, spiritual, and
universal human awareness remaining highly relevant for shaping ethical leadership
paradigms in the global era.

Keywords: Wayang Kulit Purwa; Javanese Leadership; Cultural Leadership

Abstrak

Penelitian ini membahas nilai-nilai kepemimpinan yang terkandung dalam
Wayang Kulit Purwa, khususnya lakon Begawan Ciptaning yang dipentaskan oleh Ki
Purbo Asmoro di Pécs, Hungaria, pada tahun 2023. Latar belakang penelitian ini
berangkat dari pandangan bahwa kepemimpinan dalam budaya Jawa tidak semata-mata
berorientasi pada kekuasaan, tetapi juga pada keselarasan spiritual, moralitas, dan
tanggung jawab kosmis terhadap kehidupan. Tujuan penelitian ini adalah untuk
mengungkap nilai-nilai kepemimpinan Arjuna sebagai Begawan Ciptaning serta peran Ki
Purbo Asmoro sebagai pemimpin budaya (cultural leader) yang mampu mengadaptasi
nilai-nilai kepemimpinan Jawa ke dalam konteks global. Metode penelitian yang
digunakan adalah pendekatan kualitatif interpretatif dengan dua dimensi utama, yaitu
observasi empiris terhadap pertunjukan dan analisis konseptual menggunakan semiotika
budaya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Arjuna mencerminkan model
kepemimpinan spiritual berdasarkan prinsip Astha Brata dan konsep Hamemayu
Hayuning Bawana, sedangkan Ki Purbo Asmoro berperan sebagai dalang sekaligus
pemimpin budaya yang menanamkan nilai-nilai etis melalui inovasi artistik dan diplomasi
budaya. Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa Wayang Kulit Purwa bukan hanya
seni pertunjukan tradisional, tetapi juga living philosophy dan media pendidikan
kepemimpinan yang menanamkan kesadaran moral, spiritual, dan kemanusiaan universal,
yang relevan bagi pembentukan paradigma kepemimpinan etis di era globalisasi.

Kata Kunci: Wayang Kulit Purwa; Kepemimpinan Jawa; Pemimpin Budaya

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya


mailto:priyanto15@ui.ac.id

Pendahuluan

Kepemimpinan merupakan aspek fundamental dalam kehidupan sosial dan
budaya yang senantiasa mengalami transformasi seiring dengan perubahan zaman. Dalam
konteks Indonesia, nilai-nilai kepemimpinan tidak hanya diwujudkan dalam praktik
politik atau birokrasi, tetapi juga dalam warisan budaya tradisional seperti Wayang Kulit
Purwa Jawa. Sebagai bentuk seni pertunjukan yang sarat makna simbolik, Wayang Kulit
tidak sekadar berfungsi sebagai hiburan, melainkan juga sebagai wahana pendidikan
moral dan spiritual yang menanamkan ajaran kebijaksanaan, pengendalian diri, dan
tanggung jawab sosial (Sudarsana, 2018).

Lakon Begawan Ciptaning, yang menampilkan Arjuna dalam fase spiritual
tertinggi, menjadi representasi konkret dari nilai-nilai kepemimpinan Jawa. Dalam lakon
ini, Arjuna menempuh tapa brata sebagai wujud penyucian batin dan pengendalian diri
demi mencapai kesempurnaan moral dan kebijaksanaan spiritual. Nilai-nilai tersebut
selaras dengan prinsip Astha Brata yaitu delapan laku kepemimpinan yang meneladani
sifat-sifat alam seperti bumi yang sabar, matahari yang adil, air yang menyejukkan, dan
api yang tegas Magnis-Suseno (1997) serta dengan konsep Hamemayu Hayuning
Bawana, yaitu kewajiban pemimpin menjaga keseimbangan dan keharmonisan dunia
(Sukmono, 2019).

Fenomena menarik muncul ketika nilai-nilai kepemimpinan Jawa dihadirkan
dalam ruang lintas budaya melalui pertunjukan Wayang Kulit Purwa oleh Ki Purbo
Asmoro di Pécs, Hungaria, pada tahun 2023. Dalam perannya sebagai dalang, Ki Purbo
Asmoro tidak hanya bertindak sebagai pencerita, tetapi juga sebagai pemimpin budaya
(cultural leader) yang menjembatani tradisi Jawa dengan audiens global. Melalui
adaptasi dramatik, gaya penyajian, dan diplomasi artistik, ia menghadirkan nilai-nilai etis
dan spiritual Begawan Ciptaning dalam konteks universal. Pertunjukan ini menjadi
simbol dialog antara tradisi dan modernitas, spiritualitas dan globalisasi budaya, serta
menunjukkan bagaimana kepemimpinan berbasis nilai dapat dikomunikasikan
melampaui batas geografis dan kultural (Nurjatisari, Narawati & Nugraheni, 2023; Broto,
Rahardjo & Wahyudi, 2024).

Urgensi penelitian ini didasarkan pada konteks krisis moral dan kepemimpinan
global dewasa ini, di mana orientasi kekuasaan kerap menggeser dimensi etik dan
spiritual kepemimpinan. Dalam situasi seperti itu, Wayang Kulit Purwa menghadirkan
paradigma alternatif yang menekankan spiritualitas, kesadaran diri, dan keseimbangan
moral sebagai inti dari kepemimpinan sejati. Nilai-nilai ini tidak hanya relevan bagi
masyarakat Jawa, tetapi juga bersifat universal, karena menekankan harmoni,
kebijaksanaan, dan tanggung jawab kemanusiaan (Sutarjo & Suyatno, 2021; Sari,
Asy’arie & Jamilah, 2024).

Meskipun telah banyak penelitian yang membahas nilai-nilai moral dan etika
dalam Wayang Kulit Purwa Pandin (2020); Wibawa (2024); Arifin & Karen (2024)
sebagian besar kajian tersebut masih berfokus pada aspek filosofis dan pendidikan
karakter secara umum. Kesenjangan penelitian (research gap) muncul karena belum
banyak studi yang secara simultan menelaah kepemimpinan Arjuna dalam lakon
Begawan Ciptaning bersama peran dalang sebagai pemimpin budaya dalam konteks
internasional. Padahal, hubungan antara nilai kepemimpinan dalam narasi wayang dan
praktik kepemimpinan budaya dalang memiliki potensi besar untuk memperkaya kajian
interdisipliner tentang estetika, filsafat kepemimpinan, dan diplomasi budaya.

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengungkap
bagaimana nilai-nilai kepemimpinan Jawa dalam lakon Begawan Ciptaning dimaknai dan
diaktualisasikan oleh Ki Purbo Asmoro dalam konteks pertunjukan internasional.
Pendekatan interdisipliner diterapkan untuk menjembatani aspek empiris melalui

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



observasi pertunjukan di Hungaria, dengan analisis konseptual yang berpijak pada
semiotika budaya dan filsafat Jawa. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat
mempertegas posisi Wayang Kulit Purwa tidak hanya sebagai warisan estetika, tetapi juga
sebagai sistem nilai dan media reflektif bagi pendidikan kepemimpinan etis di era global.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif dengan dua
dimensi utama, yaitu empiris dan konseptual. Secara operasional, penelitian bersifat
deskriptif-analitis dengan pendekatan semiotik budaya dan hermeneutika simbolik untuk
menafsirkan makna simbol, nilai kepemimpinan, serta peran budaya dalam pertunjukan
Wayang Kulit Purwa oleh Ki Purbo Asmoro. Lokasi penelitian berfokus pada pertunjukan
Begawan Ciptaning yang dipentaskan dalam ajang International Karakulit Shadow
Puppet Festival di Pécs, Hungaria, pada 20 - 21 April 2023, diiringi oleh Gamelan Surya
Kencana dari KBRI Budapest. Data sekunder diperoleh dari literatur akademik mengenai
kepemimpinan Jawa, filsafat budaya, dan studi Wayang Kulit Purwa, mencakup buku,
artikel jurnal, serta prosiding internasional yang relevan dengan tema penelitian. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui tiga tahap. Pertama, observasi performatif terhadap
struktur dramatik, tokoh, dan simbolisme pertunjukan untuk mengidentifikasi
representasi nilai kepemimpinan. Kedua, dokumentasi visual yang mencatat elemen
penting seperti gerak gunungan, dialog punakawan, serta pengaturan irama gamelan.
Ketiga, kajian literatur yang memperkuat analisis konseptual dengan teori kepemimpinan
Jawa, semiotika Roland Barthes, dan konsep cultural leadership. Analisis data dilakukan
melalui tiga tahap menurut model kualitatif Miles dan Huberman: (1) reduksi data,
dengan menyeleksi unsur penting dari hasil observasi seperti simbolisme tapa brata dan
dinamika karakter Arjuna; (2) penyajian data, dengan mengelompokkan temuan ke dalam
tiga tema utama, yakni nilai kepemimpinan Arjuna, peran dalang sebagai pemimpin
budaya, dan fungsi Wayang Kulit Purwa sebagai media pendidikan kepemimpinan
global; dan (3) penarikan kesimpulan, melalui analisis semiotik tiga lapis menurut Roland
Barthes. Pada tingkat denotatif, makna literal adegan diidentifikasi; pada tingkat
konotatif, nilai spiritual dan etika kepemimpinan diinterpretasikan; sedangkan pada
tingkat mitos, Arjuna sebagai Begawan Ciptaning ditafsirkan sebagai simbol pemimpin
ideal yang harmonis dengan tatanan kosmos dan nilai ketuhanan. Validitas data diperkuat
melalui triangulasi sumber dan teori. Proses ini dilakukan dengan membandingkan hasil
observasi lapangan dari dokumentasi video, literatur akademik, dan hasil interpretasi
konseptual. Selain itu, dilakukan diskusi sejawat (peer debriefing) dengan akademisi seni
pertunjukan dan pakar budaya Jawa untuk memverifikasi konsistensi temuan dan
memastikan interpretasi sesuai konteks budaya serta makna filosofis dalam pertunjukan.
Langkah-langkah triangulasi ini menjamin bahwa hasil analisis bersifat kredibel,
konsisten, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Hasil dan Pembahasan

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Wayang Kulit Purwa Jawa, khususnya
lakon Begawan Ciptaning yang dipentaskan oleh Ki Purbo Asmoro, mengandung struktur
kepemimpinan yang multidimensional: spiritual, budaya, dan edukatif. Setiap dimensi
tersebut memperlihatkan  bagaimana nilai-nilai  kepemimpinan Jawa dapat
diaktualisasikan dalam konteks global tanpa kehilangan akar filosofisnya. Temuan-
temuan berikut disusun secara sistematis untuk menjawab rumusan masalah penelitian
ini.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



1. Nilai Kepemimpinan Arjuna dalam Lakon Begawan Ciptaning

Dalam lakon Begawan Ciptaning, Arjuna digambarkan sebagai figur pemimpin
yang telah melampaui orientasi duniawi menuju tataran spiritual tertinggi. la
meninggalkan istana Hastina untuk melakukan tapa brata di Gunung Indrakila, suatu laku
prihatin yang menandai proses transformasi kepemimpinan dari ksatria perang menuju
resim sejati, pemimpin yang berlandaskan kebijaksanaan batin dan kesadaran kosmis.
Adegan pertapaan di Gunung Indrakila, yang menjadi pusat dramatik dalam pertunjukan,
memperlihatkan Arjuna duduk bersila di tengah blencong (cahaya lampu wayang) dengan
sabetan yang tenang dan ritmis. Gerak tangannya yang perlahan namun pasti, disertai
iringan gending Pathet Nem yang lembut, menegaskan suasana kontemplatif dan
pengendalian diri (wirya dan waskita). Gaya sabetan ini, sebagaimana diamati dalam
dokumentasi video pertunjukan (Ki Purbo Asmoro Njajah Desa Milangkori ke Eropa,
2023), memperlihatkan keseimbangan antara kekuatan batin dan kebijaksanaan, inti dari
kepemimpinan spiritual Jawa (Sutarjo & Suyatno, 2021). Dalam bagian sulukan, dalang
melantunkan tembang:

Saking tapa sinung kawruh, saka prihatin dadi panguwasa, yen tan kendel

nglakoni, tan bakal amemayu jagad.

Terjemahannya:

(Dari tapa lahir pengetahuan, dari prihatin tumbuh kekuasaan, hanya yang

tekun akan mampu memelihara dunia).

Kutipan ini menegaskan prinsip Hamemayu Hayuning Bawana bahwa pemimpin
sejati adalah mereka yang menjaga keseimbangan dan keindahan dunia melalui
pengendalian diri dan kebajikan moral (Sukmono, 2019). Dalam konteks ini, Arjuna tidak
berjuang untuk menguasai dunia luar, melainkan menaklukkan dirinya sendiri. Proses
tapa brata yang ia jalani menjadi simbol transendensi ego, prasyarat bagi pemimpin untuk
mencapai kesempurnaan etis dan spiritual. Simbol Gunung Indrakila yang menjadi
tempat pertapaan juga memiliki makna semiotik mendalam. Gunung melambangkan titik
keseimbangan antara bumi dan langit, antara dunia profan dan sakral.

Dengan naik ke gunung, Arjuna menjalani perjalanan vertikal dari ranah material
menuju spiritual, menggambarkan proses transformasi kepemimpinan yang berpindah
dari kekuasaan eksternal menuju kesadaran batin (Magnis-Suseno, 1997). Dalam analisis
semiotik Roland Barthes (1972) Gunung Indrakila berfungsi sebagai mythic sign yang
menandai proses leadership transformation yaitu perjalanan simbolik dari “pemimpin
yang berkuasa” menjadi “pemimpin yang tercerahkan.” Adegan perolehan senjata
Pasupati dari Dewa Siwa merupakan klimaks simbolik yang menandai puncak
kesempurnaan Arjuna.

Senjata tersebut tidak hanya dimaknai sebagai kekuatan fisik, tetapi juga metafora
bagi “kekuatan moral” yang lahir dari kesadaran spiritual. Ki Purbo Asmoro menafsirkan
momen ini dengan sabetan cepat nan elegan, ketika Arjuna mengangkat tangan kanan
seolah menerima cahaya dari atas layar, sementara kendhang menandai klimaks dengan
pukulan keras dan kemudian hening. Diam setelah gerak itulah yang menjadi simbol
puncak wasis (pencerahan), sebagaimana ditegaskan oleh Purnamawati & Widyastuti
(2020) bahwa kepemimpinan Jawa menuntut bawalaksana yaitu kemampuan menguasai
diri sebelum menguasai orang lain. Dengan demikian, Arjuna sebagai Begawan Ciptaning
merepresentasikan model kepemimpinan spiritual yang menekankan keseimbangan
antara wirya (energi batin), waskita (visi kebijaksanaan), dan wibawa (kekuatan moral).
Nilai-nilai tersebut berakar pada Astha Brata, delapan laku kepemimpinan yang
meneladani alam yaitu bumi yang sabar, matahari yang adil, air yang menyejukkan, dan
api yang tegas serta diwujudkan secara performatif melalui simbol dan gerak dalam
pertunjukan (Hatley, 2008; Pandin, 2020).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



Kepemimpinan Arjuna dalam Begawan Ciptaning bukanlah kekuasaan yang
menundukkan, melainkan kepemimpinan yang memelihara. Dalam tradisi Jawa,
pemimpin sejati adalah yang “menyatu dengan semesta”, sebagaimana diungkap dalam
konsep Hamemayu Hayuning Bawana. Melalui interpretasi dalang Ki Purbo Asmoro,
lakon ini menjadi refleksi tentang kepemimpinan transformatif yang mengajarkan bahwa
kekuasaan sejati lahir dari pengendalian diri, kebijaksanaan spiritual, dan kesadaran etis
terhadap keseimbangan hidup (Sari, Asy’arie & Jamilah, 2024; Hidayat & Supendi,
2025).

2. Ki Purbo Asmoro sebagai Pemimpin Budaya (Cultural Leader)

Peran Ki Purbo Asmoro dalam pementasan Begawan Ciptaning di Pécs, Hungaria
(2023), memperlihatkan manifestasi konkret kepemimpinan budaya yang berbasis nilai
dan simbol. Hasil observasi menunjukkan bahwa kepemimpinan yang ditampilkan tidak
hanya bersifat estetis, tetapi juga ideologis, dengan menempatkan dalang sebagai
pengarah makna dan penggerak kesadaran budaya. Dalam konteks pertunjukan, fungsi
kepemimpinan diwujudkan melalui pengelolaan dramaturgi, kontrol musikal, serta
komunikasi lintas budaya yang adaptif terhadap karakter audiens internasional.

Struktur dramatik Wayang Kulit Purwa yang lazim terdiri dari jejer, gara-gara,
dan perang kembang disusun kembali dalam format yang lebih ringkas, dengan durasi
total dua jam, lebih singkat dibandingkan struktur tradisional yang biasanya berlangsung
semalam suntuk. Pengadaptasian ini menunjukkan kepemimpinan inovatif sebagaimana
dikemukakan oleh Rustiadi & Mirzanti (2015) yakni kemampuan memimpin komunitas
melalui nilai, kreativitas, dan inovasi budaya tanpa mengorbankan substansi spiritualnya.

Bentuk kepemimpinan ini juga sejalan dengan konsep cultural leadership
menurut Schein (2010) di mana pemimpin budaya berperan sebagai agen pembentuk
makna kolektif (meaning maker) yang memediasi simbol-simbol tradisi dengan konteks
sosial kontemporer. Dalam pementasan tersebut, kepemimpinan performatif Ki Purbo
Asmoro terlihat melalui pengaturan tempo gamelan, penyesuaian irama dialog, dan
improvisasi vokal yang menyesuaikan ritme reseptif penonton. Observasi menunjukkan
bahwa setiap transisi antar adegan dilakukan secara halus dengan bantuan dalang
pengiring dan pengendalian cahaya blencong, yang menambah dimensi teatrikal modern
tanpa menanggalkan kesakralan. Dalam adegan gara-gara, karakter punakawan (Semar,
Gareng, Petruk, dan Bagong) digunakan untuk menyampaikan pesan moral tentang
kepemimpinan yang berintegritas melalui humor kontekstual. Ketika Petruk menegur
Gareng dengan sindiran “Sing dadi pemimpin aja mung pinter ngomong, nanging kudu
wani ngurusi wong cilik” (“Pemimpin sejati bukan yang pandai bicara, tetapi yang berani
mengurus rakyat kecil”), audiens Hungaria merespons dengan tawa dan tepuk tangan,
menandakan penerimaan terhadap pesan etis universal tersebut.

Hal ini memperkuat pernyataan Sedana & Foley (2016) bahwa dalang adalah the
moral teacher in motion, pengajar moral yang menanamkan nilai etika melalui simbol,
humor, dan dialog lintas bahasa. Konteks pementasan di Hungaria sebagai bagian dari
International Karakulit Shadow Puppet Festival memperlihatkan bahwa kepemimpinan
budaya yang dilakukan berfungsi ganda sebagai strategi diplomasi budaya (cultural
diplomacy). Melalui gaya penyajian yang adaptif, nilai-nilai kepemimpinan Jawa
dikomunikasikan secara universal tanpa memerlukan penerjemahan verbal.

Keberhasilan strategi diplomasi budaya tersebut dapat dilihat dari respons audiens
internasional yang mencatatkan apresiasi positif dalam laporan festival, di mana
pementasan Begawan Ciptaning dinilai “menyatukan spiritualitas Timur dan estetika
pertunjukan Barat” (Festival Report, Pécs 2023). Bentuk penerimaan lintas budaya ini
menunjukkan bahwa Wayang Kulit Purwa memiliki transcultural power yaitu

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



kemampuan untuk menembus batas linguistik dan ideologis melalui simbol dan
musikalitas (Hidayat & Supendi, 2025). Kepemimpinan budaya yang ditunjukkan oleh
Ki Purbo Asmoro juga dapat dipahami sebagai praktik komunikasi lintas budaya.
Menurut Kim (2017) efektivitas komunikasi lintas budaya bergantung pada kemampuan
pemimpin untuk mengintegrasikan pesan simbolik dengan konteks audiens global
melalui proses adaptasi kreatif. Dalam hal ini, pemilihan pathet, pemendekan narasi, dan
penggunaan bahasa tubuh menjadi strategi komunikasi nonverbal yang memperkuat
pemahaman lintas budaya. Dalang berperan bukan hanya sebagai narator, tetapi sebagai
mediator nilai (value mediator) yang menjembatani perbedaan persepsi antara dunia
simbolik Jawa dan penonton Eropa.

Kepemimpinan yang ditampilkan dalam pertunjukan tersebut dengan demikian
tidak hanya memelihara tradisi, tetapi juga menegaskan bahwa dalang berfungsi sebagai
cultural leader dan cultural diplomat. Melalui penguasaan simbol, improvisasi artistik,
dan penyampaian nilai universal, peran dalang meneguhkan posisi Wayang Kulit Purwa
sebagai sarana transformasi nilai budaya menjadi etika global. Dalam konteks ini,
kepemimpinan Ki Purbo Asmoro memperlihatkan karakter kepemimpinan transformative
yang tidak sekadar menjaga kontinuitas tradisi, tetapi juga menciptakan ruang dialog
antar peradaban (Broto, Rahardjo & Wahyudi, 2024).

3. Wayang sebagai Media Pendidikan Kepemimpinan Global

Analisis terhadap pementasan Begawan Ciptaning menunjukkan bahwa Wayang
Kulit Purwa berfungsi sebagai media pendidikan kepemimpinan yang memadukan nilai-
nilai lokal Jawa dengan etika universal. Nilai kepemimpinan yang disampaikan tidak
bersifat dogmatis, melainkan dikomunikasikan melalui simbol, struktur dramatik, dan
performativitas budaya yang bersifat reflektif. Dalam lakon ini, Arjuna digambarkan
bukan sebagai penguasa politik, melainkan sebagai figur spiritual yang menjalani proses
pembelajaran moral melalui tapa brata.

Proses transformasi batin tersebut dapat dipahami sebagai bentuk pendidikan
karakter berbasis introspeksi, pengendalian diri, dan tanggung jawab sosial yang
merupakan tiga komponen utama dalam konsep ethical leadership education (Lovat,
2017). Simbolisme gunungan yang muncul pada awal dan akhir pertunjukan memiliki
makna pedagogis yang kuat. Pada awal pementasan, gunungan ditancapkan untuk
menandai permulaan kehidupan, sebuah dunia yang masih kacau dan penuh potensi.
Setelah seluruh konflik selesai, gunungan dikembalikan ke tengah layar dengan gerak
sabetan yang perlahan dan penuh kehati-hatian.

Adegan ini melambangkan kembalinya harmoni kosmos setelah perjuangan batin
Arjuna mencapai pencerahan. Dalam konteks pendidikan moral, simbol tersebut
menggambarkan siklus refleksi dan keseimbangan yang menjadi esensi kepemimpinan
etis (Polii, Al-Katuuk & Waridin, 2024). Selain gunungan, karakter punakawan juga
berfungsi sebagai media pendidikan etika sosial melalui humor dan kritik simbolik.
Dalam adegan gara-gara, Semar memberikan nasihat kepada Arjuna melalui dialog:

Wong sing sejatine dadi pemimpin, kudu nyandhingake rasa lan pikir, aja

mung ngrebut pangkat, nanging kudu ngreksa jagad.

Terjemahannya:

(Pemimpin sejati harus menyatukan rasa dan pikirannya, tidak sekadar

mengejar kekuasaan, tetapi menjaga keseimbangan dunia).

Dialog ini tidak hanya berfungsi sebagai selingan komedi, tetapi juga sebagai
bentuk pedagogi simbolik yang menyampaikan ajaran moral secara implisit.
Sebagaimana dikemukakan oleh Tanaka (2020) bentuk pendidikan semacam ini termasuk
dalam embodied pedagogy, di mana nilai-nilai moral diajarkan melalui pengalaman

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



estetis dan tindakan simbolik, bukan sekadar melalui teks verbal. Pertunjukan Ki Purbo
Asmoro di Hungaria menegaskan bagaimana Wayang Kulit Purwa mampu
mengartikulasikan nilai-nilai lokal ke dalam ruang global.

Adaptasi gaya penyajian melalui pengurangan durasi, penyisipan narasi singkat
berbahasa Inggris, dan penguatan gestur visual memungkinkan audiens lintas budaya
memahami pesan universalnya. Observasi terhadap pertunjukan menunjukkan bahwa
penonton memberikan respons positif terhadap adegan pertemuan Arjuna dengan Dewa
Siwa, yang ditafsirkan sebagai perjalanan spiritual universal menuju kesadaran diri.
Respons ini memperlihatkan keberhasilan komunikasi lintas budaya yang menjadikan
Wayang Kulit Purwa relevan di ruang global (Arifin & Karen, 2024).

Dalam perspektif perbandingan, praktik serupa ditemukan pada Nang Talung di
Thailand dan Bunraku di Jepang, di mana unsur simbolik lokal digunakan untuk
mengajarkan nilai moral universal seperti kesetiaan, pengendalian diri, dan keseimbangan
batin (Reid, 2015; Ishii, 2019). Melalui komparasi tersebut, tampak bahwa Wayang Kulit
Purwa menempati posisi strategis sebagai transcultural pedagogy yaitu pendidikan nilai
lintas budaya yang berakar pada spiritualitas lokal namun berdaya jangkau universal.

Klaim bahwa wayang merupakan living pedagogy diperkuat oleh kerangka teori
pedagogi budaya yang dikemukakan oleh (Biesta, 2014; Noddings, 2016). Menurut
mereka, pendidikan moral yang efektif adalah pendidikan yang hidup dalam praktik sosial
dan simbolik masyarakat. Wayang Kulit Purwa merepresentasikan hal ini dengan
sempurna karena sistem nilai dan simbolnya terus dihidupkan melalui interaksi antara
dalang, penonton, dan konteks budaya. Dengan demikian, fungsi pedagogis wayang tidak
berhenti pada transfer nilai, tetapi melibatkan transformasi kesadaran etis penontonnya
melalui pengalaman estetis dan spiritual.

Temuan ini sejalan dengan pandangan Siringo-ringo & Siagian (2022) bahwa
ketahanan budaya (cultural resilience) bergantung pada kemampuan tradisi untuk
menyesuaikan diri tanpa kehilangan nilai intinya. Dalam konteks globalisasi, Wayang
Kulit Purwa bertindak sebagai jembatan etika yang menyatukan spiritualitas lokal dengan
kesadaran moral universal. Dengan demikian, Wayang Kulit Purwa bukan sekadar
warisan budaya, melainkan sistem pendidikan kepemimpinan yang hidup (living
leadership education system), yang mengintegrasikan spiritualitas, kebijaksanaan, dan
humanisme universal sebagai fondasi etika kepemimpinan global.

4. Sintesis Pembahasan

Berdasarkan hasil observasi dan analisis semiotik, terdapat tiga simpulan tematik
utama yang menggambarkan relevansi nilai kepemimpinan Jawa dalam konteks global.
Arjuna sebagai Begawan Ciptaning menampilkan model kepemimpinan spiritual dan etis
yang menekankan pengendalian diri, kebijaksanaan, dan keselarasan kosmis sebagaimana
prinsip Astha Brata. Ki Purbo Asmoro, sebagai dalang, mempraktikkan kepemimpinan
budaya melalui inovasi dan diplomasi seni, memperlihatkan bahwa kepemimpinan sejati
adalah kemampuan memimpin melalui nilai, bukan otoritas. Adapun Wayang Kulit
Purwa Jawa berfungsi sebagai media pendidikan karakter global, mengubah nilai-nilai
lokal menjadi etika kepemimpinan universal yang berakar pada harmoni, keadilan, dan
kemanusiaan.

Tabel 1. Tiga Tematik Utama

Makna Kepemimpinan yang

Tema Fokus Analisis )
Ditemukan
Arjuna sebagai Begawan Kepemimpinan Pengendalian diri,
Ciptaning spiritual dan etis kebijaksanaan, dan keselarasan

kosmis (Astha Brata)

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



Ki Purbo Asmoro sebagai Pemimpin budaya Kepemimpinan berbasis nilai

Dalang dan mediator nilai ~ dan diplomasi budaya

Wayang Kulit Purwa Jawa Pendidikan moral Transformasi nilai lokal

sebagai Medium Pendidikan dan karakter global menjadi etika kepemimpinan
universal

Dengan demikian, hasil penelitian ini memperkuat pandangan bahwa Wayang
Kulit Purwa Jawa bukan sekadar seni tradisi, melainkan sistem simbolik yang menyimpan
ajaran kepemimpinan etis dan humanistik. Pertunjukan Ki Purbo Asmoro di Hungaria
membuktikan bahwa nilai-nilai kepemimpinan Jawa tetap relevan dan mampu
beradaptasi dengan konteks global, menjadikan wayang sebagai jembatan antara tradisi,
pendidikan moral, dan diplomasi budaya di era modern.

Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Wayang Kulit Purwa Jawa berfungsi sebagai
sistem kepemimpinan budaya yang hidup, di mana nilai-nilai spiritual, etika, dan estetika
berpadu dalam kerangka pendidikan kepemimpinan yang transformatif dan universal.
Melalui analisis terhadap pertunjukan Begawan Ciptaning oleh Ki Purbo Asmoro di
Hungaria, ditemukan bahwa Arjuna sebagai Begawan Ciptaning merepresentasikan
transformasi kepemimpinan dari kekuasaan duniawi menuju kesadaran spiritual yang
berlandaskan prinsip Astha Brata dan Hamemayu Hayuning Bawana. Ki Purbo Asmoro
menampilkan peran sebagai pemimpin budaya (cultural leader) yang menerjemahkan
nilai-nilai kepemimpinan Jawa ke dalam ruang global melalui diplomasi estetika dan
komunikasi lintas budaya. Dengan demikian, Wayang Kulit Purwa tidak hanya menjadi
seni pertunjukan tradisional, tetapi juga living pedagogy Yyaitu sistem pendidikan nilai
yang membentuk kesadaran moral dan humanistik, serta menjadi media reflektif bagi
pembentukan paradigma kepemimpinan etis dan berkarakter dalam konteks global
kontemporer.

Daftar Pustaka

Arifin, A., & Karen, R. (2024). Wayang As Cultural Text: Local Wisdom And Global
Education Through Performance. Jurnal Budaya dan Komunikasi Global, 6(1),
55-70.

Barthes, R. (1972). Mythologies. New York: Hill and Wang.

Biesta, G. (2014). The Beautiful Risk of Education. Boulder, CO: Paradigm Publishers.

Broto, R., Rahardjo, T., & Wahyudi, M. (2024). Dalang Sebagai Agen Transkultural:
Transformasi Nilai Budaya Jawa Dalam Konteks Global. Jurnal Seni dan
Diplomasi Budaya, 10(1), 44-58.

Foley, K., & Sedana, I. N. (2016). Dalang As The Moral Teacher In Motion: The
Transmission Of Ethics Through Javanese Puppetry. Asian Theatre Journal,
33(2), 295-312.

Hatley, B. (2008). Javanese Performances On An Indonesian Stage: Celebrating Culture,
Embracing Change. Singapore: NUS Press.

Hidayat, A., & Supendi, A. (2025). Nilai Kepemimpinan Dalam Wayang Golek Dan
Wayang Kulit: Analisis Karakter Dan Spiritualitas Kepemimpinan Jawa. Jurnal
Budaya Nusantara, 12(1), 88-102.

Hidayat, A., & Supendi, A. (2025). Universal Values In Indonesian Traditional Arts:
Justice, Wisdom, And Harmony In Wayang Golek And Wayang Kulit. Jurnal
Budaya Nusantara, 12(1), 88-102.

Ishii, Y. (2019). Cultural Pedagogy In Bunraku: Education Through Aesthetics In
Japanese Traditional Theatre. Asian Theatre Journal, 36(2), 200-218.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



Kim, Y. Y. (2017). Cross-Cultural Adaptation: An Integrative Theory. New York:
Routledge.

Lovat, T. (2017). Values Education And Holistic Learning: Updated Theory And
Practice. Berlin: Springer.

Magnis-Suseno, F. (1997). Etika Jawa: Sebuah Analisa Falsafi Tentang Kebijaksanaan
Hidup Jawa. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Nurjatisari, D., Narawati, T., & Nugraheni, T. (2023). Dalang Sebagai Agen
Transkultural: Studi Atas Peran Ki Purbo Asmoro Dalam Diplomasi Budaya.
Jurnal Seni dan Budaya Nusantara, 9(2), 45-59.

Noddings, N. (2016). Philosophy of Education. New York: Routledge.

Pandin, M. G. R. (2020). Moral-Ethics-Belief Values Towards Indonesian Puppet
(Wayang Kulit) Performance Arts. Utopia y Praxis Latinoamericana, 25(1), 515-
521.

Polii, M., Al-Katuuk, M., & Waridin, A. (2024). Symbolic Pedagogy In Traditional
Performance Arts: Wayang And The Ethics Of Leadership. Jurnal Seni dan
Pendidikan Karakter, 9(2), 112-130.

Purnamawati, N., & Widyastuti, S. (2020). Kepemimpinan Jawa Dalam Wayang Kaulit:
Analisis Nilai Bawalaksana Dan Spiritualitas Kepemimpinan. Jurnal Filsafat dan
Kebudayaan Nusantara, 5(1), 23-37.

Reid, A. (2015). Performing Ethics: Shadow Puppetry As Moral Education In Southeast
Asia. Asian Studies Review, 39(4), 623-640.

Rustiadi, E., & Mirzanti, I. R. (2015). Cultural Leadership And Creative Community
Development In Indonesia. Journal of Indonesian Cultural Studies, 5(3), 15-29.

Sari, M., Asy’arie, M., & Jamilah, L. (2024). Astha Brata dan Kepemimpinan Etis dalam
Filsafat Jawa. Jurnal Etika dan Humaniora, 8(2), 113-129.

Schein, E. H. (2010). Organizational Culture And Leadership. San Francisco: Jossey-
Bass.

Siringo-ringo, D., & Siagian, A. (2022). Cultural Resilience And The Continuity Of
Javanese Traditions In The Global Era. Jurnal Humaniora dan Kebudayaan,
14(3), 201-217.

Sudarsana, I. K. (2018). Pendidikan Karakter Hindu. Denpasar: Jayapangus Press.

Sukmono, A. (2019). Hamemayu Hayuning Bawana: Etika Kepemimpinan Dan Harmoni
Kosmis Dalam Budaya Jawa. Jurnal Filsafat Nusantara, 11(3), 70-82.

Sutarjo, A., & Suyatno, R. (2021). Astha Brata And Leadership Principles In Javanese
Philosophy: Symbolic Interpretation Of Natural Harmony. Jurnal Filsafat dan
Budaya, 9(2), 55-68.

Tanaka, M. (2020). Embodied Pedagogy And Performative Ethics In Southeast Asian
Performance Traditions. Comparative Education Review, 64(3), 457-475.
Wibawa, P. (2024). Wayang Purwa As Moral Education: From Heroic Myths To Ethical

Reflection. Jurnal Pendidikan dan Budaya, 7(1), 50-63.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



