
Jayapangus Press 

Ganaya : Jurnal Ilmu Sosial dan 

Humaniora 
 

Volume 9 Nomor 1 (2026) 

ISSN : 2615-0913 (Media Online) 

Terakreditasi 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 28 

 

Nilai Kepemimpinan Arjuna dalam Lakon Begawan Ciptaning 

Serta Peran Ki Purbo Asmoro sebagai Pemimpin Budaya 
 

Priyanto*, Hanief  

Universitas Indonesia, Depok, Indonesia 

*priyanto15@ui.ac.id 
 

Abstract 

This study explores the leadership values embedded in Wayang Kulit Purwa, 

particularly in the play Begawan Ciptaning performed by Ki Purbo Asmoro in Pécs, 

Hungary, in 2023. The research stems from the view that Javanese leadership is not 

merely oriented toward authority but emphasizes spiritual harmony, morality, and cosmic 

responsibility toward life. The purpose of this study is to reveal the leadership values of 

Arjuna as Begawan Ciptaning and to examine the role of Ki Purbo Asmoro as a cultural 

leader who effectively adapts Javanese leadership philosophy within a global context. 

The research employs a qualitative interpretive approach with two main dimensions: 

empirical observation of the performance and conceptual analysis using cultural 

semiotics. The findings indicate that Arjuna embodies a model of spiritual leadership 

grounded in the principles of Astha Brata and the concept of Hamemayu Hayuning 

Bawana, while Ki Purbo Asmoro acts as both puppeteer and cultural leader who conveys 

ethical values through artistic innovation and cultural diplomacy. This study concludes 

that Wayang Kulit Purwa functions not only as a traditional performing art but also as a 

living philosophy and a medium of leadership education that fosters moral, spiritual, and 

universal human awareness remaining highly relevant for shaping ethical leadership 

paradigms in the global era. 
 

Keywords: Wayang Kulit Purwa; Javanese Leadership; Cultural Leadership 
 

Abstrak 

Penelitian ini membahas nilai-nilai kepemimpinan yang terkandung dalam 

Wayang Kulit Purwa, khususnya lakon Begawan Ciptaning yang dipentaskan oleh Ki 

Purbo Asmoro di Pécs, Hungaria, pada tahun 2023. Latar belakang penelitian ini 

berangkat dari pandangan bahwa kepemimpinan dalam budaya Jawa tidak semata-mata 

berorientasi pada kekuasaan, tetapi juga pada keselarasan spiritual, moralitas, dan 

tanggung jawab kosmis terhadap kehidupan. Tujuan penelitian ini adalah untuk 

mengungkap nilai-nilai kepemimpinan Arjuna sebagai Begawan Ciptaning serta peran Ki 

Purbo Asmoro sebagai pemimpin budaya (cultural leader) yang mampu mengadaptasi 

nilai-nilai kepemimpinan Jawa ke dalam konteks global. Metode penelitian yang 

digunakan adalah pendekatan kualitatif interpretatif dengan dua dimensi utama, yaitu 

observasi empiris terhadap pertunjukan dan analisis konseptual menggunakan semiotika 

budaya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Arjuna mencerminkan model 

kepemimpinan spiritual berdasarkan prinsip Astha Brata dan konsep Hamemayu 

Hayuning Bawana, sedangkan Ki Purbo Asmoro berperan sebagai dalang sekaligus 

pemimpin budaya yang menanamkan nilai-nilai etis melalui inovasi artistik dan diplomasi 

budaya. Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa Wayang Kulit Purwa bukan hanya 

seni pertunjukan tradisional, tetapi juga living philosophy dan media pendidikan 

kepemimpinan yang menanamkan kesadaran moral, spiritual, dan kemanusiaan universal, 

yang relevan bagi pembentukan paradigma kepemimpinan etis di era globalisasi. 

 

Kata Kunci: Wayang Kulit Purwa; Kepemimpinan Jawa; Pemimpin Budaya

mailto:priyanto15@ui.ac.id


 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 29 

 

Pendahuluan 

Kepemimpinan merupakan aspek fundamental dalam kehidupan sosial dan 

budaya yang senantiasa mengalami transformasi seiring dengan perubahan zaman. Dalam 

konteks Indonesia, nilai-nilai kepemimpinan tidak hanya diwujudkan dalam praktik 

politik atau birokrasi, tetapi juga dalam warisan budaya tradisional seperti Wayang Kulit 

Purwa Jawa. Sebagai bentuk seni pertunjukan yang sarat makna simbolik, Wayang Kulit 

tidak sekadar berfungsi sebagai hiburan, melainkan juga sebagai wahana pendidikan 

moral dan spiritual yang menanamkan ajaran kebijaksanaan, pengendalian diri, dan 

tanggung jawab sosial (Sudarsana, 2018).  

Lakon Begawan Ciptaning, yang menampilkan Arjuna dalam fase spiritual 

tertinggi, menjadi representasi konkret dari nilai-nilai kepemimpinan Jawa. Dalam lakon 

ini, Arjuna menempuh tapa brata sebagai wujud penyucian batin dan pengendalian diri 

demi mencapai kesempurnaan moral dan kebijaksanaan spiritual. Nilai-nilai tersebut 

selaras dengan prinsip Astha Brata yaitu delapan laku kepemimpinan yang meneladani 

sifat-sifat alam seperti bumi yang sabar, matahari yang adil, air yang menyejukkan, dan 

api yang tegas Magnis-Suseno (1997) serta dengan konsep Hamemayu Hayuning 

Bawana, yaitu kewajiban pemimpin menjaga keseimbangan dan keharmonisan dunia 

(Sukmono, 2019). 

Fenomena menarik muncul ketika nilai-nilai kepemimpinan Jawa dihadirkan 

dalam ruang lintas budaya melalui pertunjukan Wayang Kulit Purwa oleh Ki Purbo 

Asmoro di Pécs, Hungaria, pada tahun 2023. Dalam perannya sebagai dalang, Ki Purbo 

Asmoro tidak hanya bertindak sebagai pencerita, tetapi juga sebagai pemimpin budaya 

(cultural leader) yang menjembatani tradisi Jawa dengan audiens global. Melalui 

adaptasi dramatik, gaya penyajian, dan diplomasi artistik, ia menghadirkan nilai-nilai etis 

dan spiritual Begawan Ciptaning dalam konteks universal. Pertunjukan ini menjadi 

simbol dialog antara tradisi dan modernitas, spiritualitas dan globalisasi budaya, serta 

menunjukkan bagaimana kepemimpinan berbasis nilai dapat dikomunikasikan 

melampaui batas geografis dan kultural (Nurjatisari, Narawati & Nugraheni, 2023; Broto, 

Rahardjo & Wahyudi, 2024). 

Urgensi penelitian ini didasarkan pada konteks krisis moral dan kepemimpinan 

global dewasa ini, di mana orientasi kekuasaan kerap menggeser dimensi etik dan 

spiritual kepemimpinan. Dalam situasi seperti itu, Wayang Kulit Purwa menghadirkan 

paradigma alternatif yang menekankan spiritualitas, kesadaran diri, dan keseimbangan 

moral sebagai inti dari kepemimpinan sejati. Nilai-nilai ini tidak hanya relevan bagi 

masyarakat Jawa, tetapi juga bersifat universal, karena menekankan harmoni, 

kebijaksanaan, dan tanggung jawab kemanusiaan (Sutarjo & Suyatno, 2021; Sari, 

Asy’arie & Jamilah, 2024). 

Meskipun telah banyak penelitian yang membahas nilai-nilai moral dan etika 

dalam Wayang Kulit Purwa Pandin (2020); Wibawa (2024); Arifin & Karen (2024) 

sebagian besar kajian tersebut masih berfokus pada aspek filosofis dan pendidikan 

karakter secara umum. Kesenjangan penelitian (research gap) muncul karena belum 

banyak studi yang secara simultan menelaah kepemimpinan Arjuna dalam lakon 

Begawan Ciptaning bersama peran dalang sebagai pemimpin budaya dalam konteks 

internasional. Padahal, hubungan antara nilai kepemimpinan dalam narasi wayang dan 

praktik kepemimpinan budaya dalang memiliki potensi besar untuk memperkaya kajian 

interdisipliner tentang estetika, filsafat kepemimpinan, dan diplomasi budaya. 

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengungkap 

bagaimana nilai-nilai kepemimpinan Jawa dalam lakon Begawan Ciptaning dimaknai dan 

diaktualisasikan oleh Ki Purbo Asmoro dalam konteks pertunjukan internasional. 

Pendekatan interdisipliner diterapkan untuk menjembatani aspek empiris melalui 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 30 

 

observasi pertunjukan di Hungaria, dengan analisis konseptual yang berpijak pada 

semiotika budaya dan filsafat Jawa. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat 

mempertegas posisi Wayang Kulit Purwa tidak hanya sebagai warisan estetika, tetapi juga 

sebagai sistem nilai dan media reflektif bagi pendidikan kepemimpinan etis di era global. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif dengan dua 

dimensi utama, yaitu empiris dan konseptual. Secara operasional, penelitian bersifat 

deskriptif-analitis dengan pendekatan semiotik budaya dan hermeneutika simbolik untuk 

menafsirkan makna simbol, nilai kepemimpinan, serta peran budaya dalam pertunjukan 

Wayang Kulit Purwa oleh Ki Purbo Asmoro. Lokasi penelitian berfokus pada pertunjukan 

Begawan Ciptaning yang dipentaskan dalam ajang International Karakulit Shadow 

Puppet Festival di Pécs, Hungaria, pada 20 - 21 April 2023, diiringi oleh Gamelan Surya 

Kencana dari KBRI Budapest. Data sekunder diperoleh dari literatur akademik mengenai 

kepemimpinan Jawa, filsafat budaya, dan studi Wayang Kulit Purwa, mencakup buku, 

artikel jurnal, serta prosiding internasional yang relevan dengan tema penelitian. Teknik 

pengumpulan data dilakukan melalui tiga tahap. Pertama, observasi performatif terhadap 

struktur dramatik, tokoh, dan simbolisme pertunjukan untuk mengidentifikasi 

representasi nilai kepemimpinan. Kedua, dokumentasi visual yang mencatat elemen 

penting seperti gerak gunungan, dialog punakawan, serta pengaturan irama gamelan. 

Ketiga, kajian literatur yang memperkuat analisis konseptual dengan teori kepemimpinan 

Jawa, semiotika Roland Barthes, dan konsep cultural leadership. Analisis data dilakukan 

melalui tiga tahap menurut model kualitatif Miles dan Huberman: (1) reduksi data, 

dengan menyeleksi unsur penting dari hasil observasi seperti simbolisme tapa brata dan 

dinamika karakter Arjuna; (2) penyajian data, dengan mengelompokkan temuan ke dalam 

tiga tema utama, yakni nilai kepemimpinan Arjuna, peran dalang sebagai pemimpin 

budaya, dan fungsi Wayang Kulit Purwa sebagai media pendidikan kepemimpinan 

global; dan (3) penarikan kesimpulan, melalui analisis semiotik tiga lapis menurut Roland 

Barthes. Pada tingkat denotatif, makna literal adegan diidentifikasi; pada tingkat 

konotatif, nilai spiritual dan etika kepemimpinan diinterpretasikan; sedangkan pada 

tingkat mitos, Arjuna sebagai Begawan Ciptaning ditafsirkan sebagai simbol pemimpin 

ideal yang harmonis dengan tatanan kosmos dan nilai ketuhanan. Validitas data diperkuat 

melalui triangulasi sumber dan teori. Proses ini dilakukan dengan membandingkan hasil 

observasi lapangan dari dokumentasi video, literatur akademik, dan hasil interpretasi 

konseptual. Selain itu, dilakukan diskusi sejawat (peer debriefing) dengan akademisi seni 

pertunjukan dan pakar budaya Jawa untuk memverifikasi konsistensi temuan dan 

memastikan interpretasi sesuai konteks budaya serta makna filosofis dalam pertunjukan. 

Langkah-langkah triangulasi ini menjamin bahwa hasil analisis bersifat kredibel, 

konsisten, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

 

Hasil dan Pembahasan  

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Wayang Kulit Purwa Jawa, khususnya 

lakon Begawan Ciptaning yang dipentaskan oleh Ki Purbo Asmoro, mengandung struktur 

kepemimpinan yang multidimensional: spiritual, budaya, dan edukatif. Setiap dimensi 

tersebut memperlihatkan bagaimana nilai-nilai kepemimpinan Jawa dapat 

diaktualisasikan dalam konteks global tanpa kehilangan akar filosofisnya. Temuan-

temuan berikut disusun secara sistematis untuk menjawab rumusan masalah penelitian 

ini. 

 

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 31 

 

1. Nilai Kepemimpinan Arjuna dalam Lakon Begawan Ciptaning 

Dalam lakon Begawan Ciptaning, Arjuna digambarkan sebagai figur pemimpin 

yang telah melampaui orientasi duniawi menuju tataran spiritual tertinggi. Ia 

meninggalkan istana Hastina untuk melakukan tapa brata di Gunung Indrakila, suatu laku 

prihatin yang menandai proses transformasi kepemimpinan dari ksatria perang menuju 

resim sejati, pemimpin yang berlandaskan kebijaksanaan batin dan kesadaran kosmis. 

Adegan pertapaan di Gunung Indrakila, yang menjadi pusat dramatik dalam pertunjukan, 

memperlihatkan Arjuna duduk bersila di tengah blencong (cahaya lampu wayang) dengan 

sabetan yang tenang dan ritmis. Gerak tangannya yang perlahan namun pasti, disertai 

iringan gending Pathet Nem yang lembut, menegaskan suasana kontemplatif dan 

pengendalian diri (wirya dan waskita). Gaya sabetan ini, sebagaimana diamati dalam 

dokumentasi video pertunjukan (Ki Purbo Asmoro Njajah Desa Milangkori ke Eropa, 

2023), memperlihatkan keseimbangan antara kekuatan batin dan kebijaksanaan, inti dari 

kepemimpinan spiritual Jawa (Sutarjo & Suyatno, 2021). Dalam bagian sulukan, dalang 

melantunkan tembang: 

Saking tapa sinung kawruh, saka prihatin dadi panguwasa, yen tan kendel 

nglakoni, tan bakal amemayu jagad. 

Terjemahannya: 

(Dari tapa lahir pengetahuan, dari prihatin tumbuh kekuasaan, hanya yang 

tekun akan mampu memelihara dunia). 

Kutipan ini menegaskan prinsip Hamemayu Hayuning Bawana bahwa pemimpin 

sejati adalah mereka yang menjaga keseimbangan dan keindahan dunia melalui 

pengendalian diri dan kebajikan moral (Sukmono, 2019). Dalam konteks ini, Arjuna tidak 

berjuang untuk menguasai dunia luar, melainkan menaklukkan dirinya sendiri. Proses 

tapa brata yang ia jalani menjadi simbol transendensi ego, prasyarat bagi pemimpin untuk 

mencapai kesempurnaan etis dan spiritual. Simbol Gunung Indrakila yang menjadi 

tempat pertapaan juga memiliki makna semiotik mendalam. Gunung melambangkan titik 

keseimbangan antara bumi dan langit, antara dunia profan dan sakral.  

Dengan naik ke gunung, Arjuna menjalani perjalanan vertikal dari ranah material 

menuju spiritual, menggambarkan proses transformasi kepemimpinan yang berpindah 

dari kekuasaan eksternal menuju kesadaran batin (Magnis-Suseno, 1997). Dalam analisis 

semiotik Roland Barthes (1972) Gunung Indrakila berfungsi sebagai mythic sign yang 

menandai proses leadership transformation yaitu perjalanan simbolik dari “pemimpin 

yang berkuasa” menjadi “pemimpin yang tercerahkan.” Adegan perolehan senjata 

Pasupati dari Dewa Siwa merupakan klimaks simbolik yang menandai puncak 

kesempurnaan Arjuna.  

Senjata tersebut tidak hanya dimaknai sebagai kekuatan fisik, tetapi juga metafora 

bagi “kekuatan moral” yang lahir dari kesadaran spiritual. Ki Purbo Asmoro menafsirkan 

momen ini dengan sabetan cepat nan elegan, ketika Arjuna mengangkat tangan kanan 

seolah menerima cahaya dari atas layar, sementara kendhang menandai klimaks dengan 

pukulan keras dan kemudian hening. Diam setelah gerak itulah yang menjadi simbol 

puncak wasis (pencerahan), sebagaimana ditegaskan oleh Purnamawati & Widyastuti 

(2020) bahwa kepemimpinan Jawa menuntut bawalaksana yaitu kemampuan menguasai 

diri sebelum menguasai orang lain. Dengan demikian, Arjuna sebagai Begawan Ciptaning 

merepresentasikan model kepemimpinan spiritual yang menekankan keseimbangan 

antara wirya (energi batin), waskita (visi kebijaksanaan), dan wibawa (kekuatan moral). 

Nilai-nilai tersebut berakar pada Astha Brata, delapan laku kepemimpinan yang 

meneladani alam yaitu bumi yang sabar, matahari yang adil, air yang menyejukkan, dan 

api yang tegas serta diwujudkan secara performatif melalui simbol dan gerak dalam 

pertunjukan (Hatley, 2008; Pandin, 2020). 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 32 

 

Kepemimpinan Arjuna dalam Begawan Ciptaning bukanlah kekuasaan yang 

menundukkan, melainkan kepemimpinan yang memelihara. Dalam tradisi Jawa, 

pemimpin sejati adalah yang “menyatu dengan semesta”, sebagaimana diungkap dalam 

konsep Hamemayu Hayuning Bawana. Melalui interpretasi dalang Ki Purbo Asmoro, 

lakon ini menjadi refleksi tentang kepemimpinan transformatif yang mengajarkan bahwa 

kekuasaan sejati lahir dari pengendalian diri, kebijaksanaan spiritual, dan kesadaran etis 

terhadap keseimbangan hidup (Sari, Asy’arie & Jamilah, 2024; Hidayat & Supendi, 

2025). 

 

2. Ki Purbo Asmoro sebagai Pemimpin Budaya (Cultural Leader) 

Peran Ki Purbo Asmoro dalam pementasan Begawan Ciptaning di Pécs, Hungaria 

(2023), memperlihatkan manifestasi konkret kepemimpinan budaya yang berbasis nilai 

dan simbol. Hasil observasi menunjukkan bahwa kepemimpinan yang ditampilkan tidak 

hanya bersifat estetis, tetapi juga ideologis, dengan menempatkan dalang sebagai 

pengarah makna dan penggerak kesadaran budaya. Dalam konteks pertunjukan, fungsi 

kepemimpinan diwujudkan melalui pengelolaan dramaturgi, kontrol musikal, serta 

komunikasi lintas budaya yang adaptif terhadap karakter audiens internasional. 

Struktur dramatik Wayang Kulit Purwa yang lazim terdiri dari jejer, gara-gara, 

dan perang kembang disusun kembali dalam format yang lebih ringkas, dengan durasi 

total dua jam, lebih singkat dibandingkan struktur tradisional yang biasanya berlangsung 

semalam suntuk. Pengadaptasian ini menunjukkan kepemimpinan inovatif sebagaimana 

dikemukakan oleh Rustiadi & Mirzanti (2015) yakni kemampuan memimpin komunitas 

melalui nilai, kreativitas, dan inovasi budaya tanpa mengorbankan substansi spiritualnya.  

Bentuk kepemimpinan ini juga sejalan dengan konsep cultural leadership 

menurut Schein (2010) di mana pemimpin budaya berperan sebagai agen pembentuk 

makna kolektif (meaning maker) yang memediasi simbol-simbol tradisi dengan konteks 

sosial kontemporer. Dalam pementasan tersebut, kepemimpinan performatif Ki Purbo 

Asmoro terlihat melalui pengaturan tempo gamelan, penyesuaian irama dialog, dan 

improvisasi vokal yang menyesuaikan ritme reseptif penonton. Observasi menunjukkan 

bahwa setiap transisi antar adegan dilakukan secara halus dengan bantuan dalang 

pengiring dan pengendalian cahaya blencong, yang menambah dimensi teatrikal modern 

tanpa menanggalkan kesakralan. Dalam adegan gara-gara, karakter punakawan (Semar, 

Gareng, Petruk, dan Bagong) digunakan untuk menyampaikan pesan moral tentang 

kepemimpinan yang berintegritas melalui humor kontekstual. Ketika Petruk menegur 

Gareng dengan sindiran “Sing dadi pemimpin aja mung pinter ngomong, nanging kudu 

wani ngurusi wong cilik” (“Pemimpin sejati bukan yang pandai bicara, tetapi yang berani 

mengurus rakyat kecil”), audiens Hungaria merespons dengan tawa dan tepuk tangan, 

menandakan penerimaan terhadap pesan etis universal tersebut.  

Hal ini memperkuat pernyataan Sedana & Foley (2016) bahwa dalang adalah the 

moral teacher in motion, pengajar moral yang menanamkan nilai etika melalui simbol, 

humor, dan dialog lintas bahasa. Konteks pementasan di Hungaria sebagai bagian dari 

International Karakulit Shadow Puppet Festival memperlihatkan bahwa kepemimpinan 

budaya yang dilakukan berfungsi ganda sebagai strategi diplomasi budaya (cultural 

diplomacy). Melalui gaya penyajian yang adaptif, nilai-nilai kepemimpinan Jawa 

dikomunikasikan secara universal tanpa memerlukan penerjemahan verbal.  

Keberhasilan strategi diplomasi budaya tersebut dapat dilihat dari respons audiens 

internasional yang mencatatkan apresiasi positif dalam laporan festival, di mana 

pementasan Begawan Ciptaning dinilai “menyatukan spiritualitas Timur dan estetika 

pertunjukan Barat” (Festival Report, Pécs 2023). Bentuk penerimaan lintas budaya ini 

menunjukkan bahwa Wayang Kulit Purwa memiliki transcultural power yaitu 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 33 

 

kemampuan untuk menembus batas linguistik dan ideologis melalui simbol dan 

musikalitas (Hidayat & Supendi, 2025). Kepemimpinan budaya yang ditunjukkan oleh 

Ki Purbo Asmoro juga dapat dipahami sebagai praktik komunikasi lintas budaya. 

Menurut Kim (2017) efektivitas komunikasi lintas budaya bergantung pada kemampuan 

pemimpin untuk mengintegrasikan pesan simbolik dengan konteks audiens global 

melalui proses adaptasi kreatif. Dalam hal ini, pemilihan pathet, pemendekan narasi, dan 

penggunaan bahasa tubuh menjadi strategi komunikasi nonverbal yang memperkuat 

pemahaman lintas budaya. Dalang berperan bukan hanya sebagai narator, tetapi sebagai 

mediator nilai (value mediator) yang menjembatani perbedaan persepsi antara dunia 

simbolik Jawa dan penonton Eropa. 

Kepemimpinan yang ditampilkan dalam pertunjukan tersebut dengan demikian 

tidak hanya memelihara tradisi, tetapi juga menegaskan bahwa dalang berfungsi sebagai 

cultural leader dan cultural diplomat. Melalui penguasaan simbol, improvisasi artistik, 

dan penyampaian nilai universal, peran dalang meneguhkan posisi Wayang Kulit Purwa 

sebagai sarana transformasi nilai budaya menjadi etika global. Dalam konteks ini, 

kepemimpinan Ki Purbo Asmoro memperlihatkan karakter kepemimpinan transformative 

yang tidak sekadar menjaga kontinuitas tradisi, tetapi juga menciptakan ruang dialog 

antar peradaban (Broto, Rahardjo & Wahyudi, 2024). 

 

3. Wayang sebagai Media Pendidikan Kepemimpinan Global 

Analisis terhadap pementasan Begawan Ciptaning menunjukkan bahwa Wayang 

Kulit Purwa berfungsi sebagai media pendidikan kepemimpinan yang memadukan nilai-

nilai lokal Jawa dengan etika universal. Nilai kepemimpinan yang disampaikan tidak 

bersifat dogmatis, melainkan dikomunikasikan melalui simbol, struktur dramatik, dan 

performativitas budaya yang bersifat reflektif. Dalam lakon ini, Arjuna digambarkan 

bukan sebagai penguasa politik, melainkan sebagai figur spiritual yang menjalani proses 

pembelajaran moral melalui tapa brata.  

Proses transformasi batin tersebut dapat dipahami sebagai bentuk pendidikan 

karakter berbasis introspeksi, pengendalian diri, dan tanggung jawab sosial yang 

merupakan tiga komponen utama dalam konsep ethical leadership education (Lovat, 

2017). Simbolisme gunungan yang muncul pada awal dan akhir pertunjukan memiliki 

makna pedagogis yang kuat. Pada awal pementasan, gunungan ditancapkan untuk 

menandai permulaan kehidupan, sebuah dunia yang masih kacau dan penuh potensi. 

Setelah seluruh konflik selesai, gunungan dikembalikan ke tengah layar dengan gerak 

sabetan yang perlahan dan penuh kehati-hatian.  

Adegan ini melambangkan kembalinya harmoni kosmos setelah perjuangan batin 

Arjuna mencapai pencerahan. Dalam konteks pendidikan moral, simbol tersebut 

menggambarkan siklus refleksi dan keseimbangan yang menjadi esensi kepemimpinan 

etis (Polii, Al-Katuuk & Waridin, 2024). Selain gunungan, karakter punakawan juga 

berfungsi sebagai media pendidikan etika sosial melalui humor dan kritik simbolik. 

Dalam adegan gara-gara, Semar memberikan nasihat kepada Arjuna melalui dialog: 

Wong sing sejatine dadi pemimpin, kudu nyandhingake rasa lan pikir, aja 

mung ngrebut pangkat, nanging kudu ngreksa jagad. 

Terjemahannya: 

(Pemimpin sejati harus menyatukan rasa dan pikirannya, tidak sekadar 

mengejar kekuasaan, tetapi menjaga keseimbangan dunia). 

Dialog ini tidak hanya berfungsi sebagai selingan komedi, tetapi juga sebagai 

bentuk pedagogi simbolik yang menyampaikan ajaran moral secara implisit. 

Sebagaimana dikemukakan oleh Tanaka (2020) bentuk pendidikan semacam ini termasuk 

dalam embodied pedagogy, di mana nilai-nilai moral diajarkan melalui pengalaman 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 34 

 

estetis dan tindakan simbolik, bukan sekadar melalui teks verbal. Pertunjukan Ki Purbo 

Asmoro di Hungaria menegaskan bagaimana Wayang Kulit Purwa mampu 

mengartikulasikan nilai-nilai lokal ke dalam ruang global.  

Adaptasi gaya penyajian melalui pengurangan durasi, penyisipan narasi singkat 

berbahasa Inggris, dan penguatan gestur visual memungkinkan audiens lintas budaya 

memahami pesan universalnya. Observasi terhadap pertunjukan menunjukkan bahwa 

penonton memberikan respons positif terhadap adegan pertemuan Arjuna dengan Dewa 

Siwa, yang ditafsirkan sebagai perjalanan spiritual universal menuju kesadaran diri. 

Respons ini memperlihatkan keberhasilan komunikasi lintas budaya yang menjadikan 

Wayang Kulit Purwa relevan di ruang global (Arifin & Karen, 2024). 

Dalam perspektif perbandingan, praktik serupa ditemukan pada Nang Talung di 

Thailand dan Bunraku di Jepang, di mana unsur simbolik lokal digunakan untuk 

mengajarkan nilai moral universal seperti kesetiaan, pengendalian diri, dan keseimbangan 

batin (Reid, 2015; Ishii, 2019). Melalui komparasi tersebut, tampak bahwa Wayang Kulit 

Purwa menempati posisi strategis sebagai transcultural pedagogy yaitu pendidikan nilai 

lintas budaya yang berakar pada spiritualitas lokal namun berdaya jangkau universal.  

Klaim bahwa wayang merupakan living pedagogy diperkuat oleh kerangka teori 

pedagogi budaya yang dikemukakan oleh (Biesta, 2014; Noddings, 2016). Menurut 

mereka, pendidikan moral yang efektif adalah pendidikan yang hidup dalam praktik sosial 

dan simbolik masyarakat. Wayang Kulit Purwa merepresentasikan hal ini dengan 

sempurna karena sistem nilai dan simbolnya terus dihidupkan melalui interaksi antara 

dalang, penonton, dan konteks budaya. Dengan demikian, fungsi pedagogis wayang tidak 

berhenti pada transfer nilai, tetapi melibatkan transformasi kesadaran etis penontonnya 

melalui pengalaman estetis dan spiritual. 

Temuan ini sejalan dengan pandangan Siringo-ringo & Siagian (2022) bahwa 

ketahanan budaya (cultural resilience) bergantung pada kemampuan tradisi untuk 

menyesuaikan diri tanpa kehilangan nilai intinya. Dalam konteks globalisasi, Wayang 

Kulit Purwa bertindak sebagai jembatan etika yang menyatukan spiritualitas lokal dengan 

kesadaran moral universal. Dengan demikian, Wayang Kulit Purwa bukan sekadar 

warisan budaya, melainkan sistem pendidikan kepemimpinan yang hidup (living 

leadership education system), yang mengintegrasikan spiritualitas, kebijaksanaan, dan 

humanisme universal sebagai fondasi etika kepemimpinan global. 

 

4. Sintesis Pembahasan 

Berdasarkan hasil observasi dan analisis semiotik, terdapat tiga simpulan tematik 

utama yang menggambarkan relevansi nilai kepemimpinan Jawa dalam konteks global. 

Arjuna sebagai Begawan Ciptaning menampilkan model kepemimpinan spiritual dan etis 

yang menekankan pengendalian diri, kebijaksanaan, dan keselarasan kosmis sebagaimana 

prinsip Astha Brata. Ki Purbo Asmoro, sebagai dalang, mempraktikkan kepemimpinan 

budaya melalui inovasi dan diplomasi seni, memperlihatkan bahwa kepemimpinan sejati 

adalah kemampuan memimpin melalui nilai, bukan otoritas. Adapun Wayang Kulit 

Purwa Jawa berfungsi sebagai media pendidikan karakter global, mengubah nilai-nilai 

lokal menjadi etika kepemimpinan universal yang berakar pada harmoni, keadilan, dan 

kemanusiaan. 

Tabel 1. Tiga Tematik Utama 

Tema Fokus Analisis 
Makna Kepemimpinan yang 

Ditemukan 

Arjuna sebagai Begawan 

Ciptaning 

Kepemimpinan 

spiritual dan etis 

Pengendalian diri, 

kebijaksanaan, dan keselarasan 

kosmis (Astha Brata) 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 35 

 

Ki Purbo Asmoro sebagai 

Dalang 

Pemimpin budaya 

dan mediator nilai 

Kepemimpinan berbasis nilai 

dan diplomasi budaya 

Wayang Kulit Purwa Jawa 

sebagai Medium Pendidikan 

Pendidikan moral 

dan karakter global 

Transformasi nilai lokal 

menjadi etika kepemimpinan 

universal 

Dengan demikian, hasil penelitian ini memperkuat pandangan bahwa Wayang 

Kulit Purwa Jawa bukan sekadar seni tradisi, melainkan sistem simbolik yang menyimpan 

ajaran kepemimpinan etis dan humanistik. Pertunjukan Ki Purbo Asmoro di Hungaria 

membuktikan bahwa nilai-nilai kepemimpinan Jawa tetap relevan dan mampu 

beradaptasi dengan konteks global, menjadikan wayang sebagai jembatan antara tradisi, 

pendidikan moral, dan diplomasi budaya di era modern. 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Wayang Kulit Purwa Jawa berfungsi sebagai 

sistem kepemimpinan budaya yang hidup, di mana nilai-nilai spiritual, etika, dan estetika 

berpadu dalam kerangka pendidikan kepemimpinan yang transformatif dan universal. 

Melalui analisis terhadap pertunjukan Begawan Ciptaning oleh Ki Purbo Asmoro di 

Hungaria, ditemukan bahwa Arjuna sebagai Begawan Ciptaning merepresentasikan 

transformasi kepemimpinan dari kekuasaan duniawi menuju kesadaran spiritual yang 

berlandaskan prinsip Astha Brata dan Hamemayu Hayuning Bawana. Ki Purbo Asmoro 

menampilkan peran sebagai pemimpin budaya (cultural leader) yang menerjemahkan 

nilai-nilai kepemimpinan Jawa ke dalam ruang global melalui diplomasi estetika dan 

komunikasi lintas budaya. Dengan demikian, Wayang Kulit Purwa tidak hanya menjadi 

seni pertunjukan tradisional, tetapi juga living pedagogy yaitu sistem pendidikan nilai 

yang membentuk kesadaran moral dan humanistik, serta menjadi media reflektif bagi 

pembentukan paradigma kepemimpinan etis dan berkarakter dalam konteks global 

kontemporer. 

 

Daftar Pustaka 

Arifin, A., & Karen, R. (2024). Wayang As Cultural Text: Local Wisdom And Global 

Education Through Performance. Jurnal Budaya dan Komunikasi Global, 6(1), 

55-70. 

Barthes, R. (1972). Mythologies. New York: Hill and Wang. 

Biesta, G. (2014). The Beautiful Risk of Education. Boulder, CO: Paradigm Publishers. 

Broto, R., Rahardjo, T., & Wahyudi, M. (2024). Dalang Sebagai Agen Transkultural: 

Transformasi Nilai Budaya Jawa Dalam Konteks Global. Jurnal Seni dan 

Diplomasi Budaya, 10(1), 44-58. 

Foley, K., & Sedana, I. N. (2016). Dalang As The Moral Teacher In Motion: The 

Transmission Of Ethics Through Javanese Puppetry. Asian Theatre Journal, 

33(2), 295-312. 

Hatley, B. (2008). Javanese Performances On An Indonesian Stage: Celebrating Culture, 

Embracing Change. Singapore: NUS Press. 

Hidayat, A., & Supendi, A. (2025). Nilai Kepemimpinan Dalam Wayang Golek Dan 

Wayang Kulit: Analisis Karakter Dan Spiritualitas Kepemimpinan Jawa. Jurnal 

Budaya Nusantara, 12(1), 88-102. 

Hidayat, A., & Supendi, A. (2025). Universal Values In Indonesian Traditional Arts: 

Justice, Wisdom, And Harmony In Wayang Golek And Wayang Kulit. Jurnal 

Budaya Nusantara, 12(1), 88-102. 

Ishii, Y. (2019). Cultural Pedagogy In Bunraku: Education Through Aesthetics In 

Japanese Traditional Theatre. Asian Theatre Journal, 36(2), 200-218. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 36 

 

Kim, Y. Y. (2017). Cross-Cultural Adaptation: An Integrative Theory. New York: 

Routledge. 

Lovat, T. (2017). Values Education And Holistic Learning: Updated Theory And 

Practice. Berlin: Springer. 

Magnis-Suseno, F. (1997). Etika Jawa: Sebuah Analisa Falsafi Tentang Kebijaksanaan 

Hidup Jawa. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 

Nurjatisari, D., Narawati, T., & Nugraheni, T. (2023). Dalang Sebagai Agen 

Transkultural: Studi Atas Peran Ki Purbo Asmoro Dalam Diplomasi Budaya. 

Jurnal Seni dan Budaya Nusantara, 9(2), 45-59. 

Noddings, N. (2016). Philosophy of Education. New York: Routledge. 

Pandin, M. G. R. (2020). Moral-Ethics-Belief Values Towards Indonesian Puppet 

(Wayang Kulit) Performance Arts. Utopia y Praxis Latinoamericana, 25(1), 515-

521. 

Polii, M., Al-Katuuk, M., & Waridin, A. (2024). Symbolic Pedagogy In Traditional 

Performance Arts: Wayang And The Ethics Of Leadership. Jurnal Seni dan 

Pendidikan Karakter, 9(2), 112-130. 

Purnamawati, N., & Widyastuti, S. (2020). Kepemimpinan Jawa Dalam Wayang Kulit: 

Analisis Nilai Bawalaksana Dan Spiritualitas Kepemimpinan. Jurnal Filsafat dan 

Kebudayaan Nusantara, 5(1), 23-37. 

Reid, A. (2015). Performing Ethics: Shadow Puppetry As Moral Education In Southeast 

Asia. Asian Studies Review, 39(4), 623-640. 

Rustiadi, E., & Mirzanti, I. R. (2015). Cultural Leadership And Creative Community 

Development In Indonesia. Journal of Indonesian Cultural Studies, 5(3), 15-29. 

Sari, M., Asy’arie, M., & Jamilah, L. (2024). Astha Brata dan Kepemimpinan Etis dalam 

Filsafat Jawa. Jurnal Etika dan Humaniora, 8(2), 113-129. 

Schein, E. H. (2010). Organizational Culture And Leadership. San Francisco: Jossey-

Bass. 

Siringo-ringo, D., & Siagian, A. (2022). Cultural Resilience And The Continuity Of 

Javanese Traditions In The Global Era. Jurnal Humaniora dan Kebudayaan, 

14(3), 201-217. 

Sudarsana, I. K. (2018). Pendidikan Karakter Hindu. Denpasar: Jayapangus Press. 

Sukmono, A. (2019). Hamemayu Hayuning Bawana: Etika Kepemimpinan Dan Harmoni 

Kosmis Dalam Budaya Jawa. Jurnal Filsafat Nusantara, 11(3), 70-82. 

Sutarjo, A., & Suyatno, R. (2021). Astha Brata And Leadership Principles In Javanese 

Philosophy: Symbolic Interpretation Of Natural Harmony. Jurnal Filsafat dan 

Budaya, 9(2), 55-68.  

Tanaka, M. (2020). Embodied Pedagogy And Performative Ethics In Southeast Asian 

Performance Traditions. Comparative Education Review, 64(3), 457-475. 

Wibawa, P. (2024). Wayang Purwa As Moral Education: From Heroic Myths To Ethical 

Reflection. Jurnal Pendidikan dan Budaya, 7(1), 50-63. 


