Jayapangus Press
Ganaya : Jurnal llmu Sosial dan
Humaniora

Volume 8 Nomor 4 (2025)
ISSN : 2615-0913 (Media Online)
Terakreditasi

ol >
4
Sepzpeagus frosid

“Gereja untuk Tuhan, Compang untuk Leluhur”
Sebuah Sintesis Reflektif di Wae Rebo

Bambang Purnama Putra
Universitas Indonesia, Depok, Indonesia
bambang4eti@yahoo.com

Abstract

This research examines the dialogical encounter between Manggarai local
spirituality and Catholic theology within the lived faith practices of the Wae Rebo
indigenous community in West Flores. Employing a contextual theological approach and
cultural hermeneutics, this study highlights how compang rituals, Catholic liturgy, and
everyday magi practices do not function as mutually exclusive systems but rather as a
reflective synthesis continuously negotiated in social and spiritual life. A micro-
ethnography was conducted in April 2025 through participant observation, in-depth
interviews, and visual documentation. The findings reveal that Catholicism operates as a
moral-liturgical infrastructure, the compang serves as the cosmological center of
analogism, and magi functions as an epistemology of care that regulates the relational
balance between humans, nature, and ancestors. Together, these dimensions constitute a
reflective synthesis that adapts to the pressures of modernity and tourism while
maintaining the ontological sovereignty of the indigenous community. This study enriches
the understanding of faith inculturation and religious pluralism in Indonesia and
demonstrates that local spirituality can serve as a participatory and dynamic theological
space amid social transformation.

Keywords: Inculturation; Manggarai Spirituality; Catholic Faith; Local Theology;
Compang Ritual

Abstrak

Penelitian ini membahas proses dialog antara spiritualitas lokal Manggarai dan
teologi Katolik dalam konteks praksis iman masyarakat adat Wae Rebo di Flores Barat.
Melalui pendekatan teologi kontekstual dan hermeneutik budaya, penelitian ini menyoroti
bagaimana ritual compang, misa Katolik, dan praktik magi sehari-hari tidak beroperasi
sebagai sistem yang saling meniadakan, melainkan sebagai sintesis reflektif yang terus
dinegosiasikan. Etnografi mikro dilakukan pada April 2025 melalui observasi partisipan,
wawancara mendalam, dan dokumentasi visual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
Katolik berfungsi sebagai infrastruktur moral-liturgis, compang sebagai pusat analogisme
kosmologis, dan magi sebagai epistemologi perawatan yang menata relasi manusia, alam
dan leluhur. Ketiganya membentuk sintesis reflektif yang adaptif terhadap tekanan
modernitas dan pariwisata tanpa kehilangan kedaulatan ontologis masyarakat adat. Kajian
ini memperkaya pemahaman tentang inkulturasi iman dan pluralisme religius di
Indonesia serta menegaskan bahwa spiritualitas lokal mampu menjadi ruang refleksi
teologis dinamis yang partisipatif di tengah perubahan sosial.

Kata Kunci: Inkulturasi; Spiritual Manggarai; Iman Katolik; Teologi Lokal; Ritual
Compang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



Pendahuluan

Wae Rebo dengan Mbaru Niang dan permukiman melingkar, sering dipahami
sebagai ikon arsitektur. Namun secara antropologis, desa di pegunungan Manggarai ini
menyimpan kosmologi spiritual yang kompleks. Sejak misi Katolik awal abad ke-20, ritus
gereja (misa, sakramen) berjalan berdampingan dengan ritus adat (Penti, persembahan
compang) serta magi yang “senyap” namun persisten di tingkat rumah tangga (jimat,
mantra, air “dikuatkan”, persembahan kebun). Alih-alih dualisme “agama formal vs
kepercayaan lokal”, etnografi kami menunjukkan koeksistensi kreatif yang dikelola
melalui negosiasi simbolik, etika ekologis, dan pengaturan batas sakral. Koeksistensi ini
tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga diwujudkan dalam pengalaman tubuh dan
afeksi religius. Sebagaimana dikemukakan oleh Luhrmann (2004), pengalaman iman
terbentuk melalui proses metakinesis, yaitu bagaimana umat belajar merasakan kehadiran
ilahi. Dalam konteks Wae Rebo, mekanisme ini tampak dalam cara masyarakat
menginternalisasi kehadiran Tuhan dan leluhur melalui tindakan ritual seperti doa,
persembahan, dan penyucian. Fenomena ini menyingkap problem teologis yang lebih
dalam: ketegangan antara teologi universal Gereja Katolik dan ekspresi iman lokal
masyarakat Manggarai. Apakah sakralitas compang dan altar gereja dapat dipahami
dalam horizon yang sama? Bagaimana otoritas religius dinegosiasikan antara imam, tetua
adat, dan para pelaku ritual lokal? Ketegangan inilah yang menjadi inti persoalan teologis
dan antropologis dalam studi ini.

Penelitian ini mendasarkan analisis pada empat pilar teoritik: Durkheim
(solidaritas ritual), Geertz (agama sebagai sistem simbol), Descola (ontologi
analogisme/animisme), dan Robbins (indigenisasi Kristen). Kerangka ini diperkuat
dengan literatur tentang pluralisme hukum dan heritage politics dalam konteks
masyarakat adat. Kami menawarkan model “sintesis reflektif” untuk menjelaskan
bagaimana tiga ranah keagamaan, Katolik, adat, dan magi yang saling menopang, serta
kapan salah satunya dimajukan sesuai konteks sosial dan ekologi, sembari menghadapi
tarik-menarik kuasa antara gereja, negara, adat, dan pasar.

Dalam konteks komparatif, setiap komunitas adat di Indonesia menunjukkan pola
inkulturasi dan negosiasi iman yang khas yang menegaskan bahwa spiritualitas lokal tidak
pernah berhenti pada titik sinkretisme sederhana, melainkan berkembang menjadi bentuk
sintesis reflektif antara agama formal dan tradisi leluhur. Di Toraja, misalnya, proses
inkulturasi tampak dalam upaya Gereja menafsir ulang ritus kematian Rambu Solo’ bukan
sebagai bentuk penyimpangan, tetapi sebagai ekspresi solidaritas sosial dan spiritual yang
kemudian disesuaikan dengan liturgi Kristen sebagaimana dicatat oleh Adams (2006).
Sementara di Baduy, eksklusivitas Sunda Wiwitan terwujud melalui komitmen menjaga
kesucian tanah, kelestarian alam, dan tatanan sosial yang berakar pada hubungan spiritual
antara manusia, leluhur, dan Sang Hyang Kersa, sehingga sistem kepercayaan ini tetap
bertahan sebagai identitas religius yang khas di tengah dinamika modernitas
(Aliyudin et al., 2020). Di Ngada, praktik pluralisme hukum dan keagamaan
memungkinkan dialog aktif antara imam Katolik dan tetua adat Mosalaki, di mana hukum
Gereja dan adat dinegosiasikan dalam semangat subsidiarity of faith sebagaimana
diuraikan oleh Prioharyono (2012) dan Bedner & Arizona (2019). Adapun di Sumba,
tradisi Marapu memperlihatkan upaya panjang komunitas lokal untuk memperoleh
pengakuan hukum sekaligus menegosiasikan relasi antara ritus persembahan leluhur dan
sakramen Gereja, suatu bentuk inkulturasi genealogis yang dikaji secara mendalam oleh
Soeriadiredja (2013) dan Vel & Makambombu (2021). Dengan demikian, pola-pola ini
memperlihatkan spektrum luas inkulturasi religius di Nusantara, dari negosiasi simbolik,
purifikasi, dialog hukum, hingga transformasi teologis, yang semuanya menegaskan
kemampuan masyarakat adat Indonesia untuk menafsir ulang iman global dalam horizon

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



kosmologis lokal tanpa kehilangan otonomi spiritualnya. Penelitian ini bertujuan
menganalisis dinamika dialog antara teologi Katolik dan spiritualitas lokal Manggarai
melalui simbol dan praktik compang sebagai ruang negosiasi iman. Pendekatan ini
memberikan kontribusi dalam melihat bahwa praktik religius masyarakat adat bukan
sekadar bentuk sinkretisme, melainkan model reflektif di mana iman universal Gereja
mengalami perjumpaan kreatif dengan kosmologi lokal.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi mikro
yang dilaksanakan di Desa Adat Wae Rebo, Flores Barat, pada bulan April 2025. Fokus
penelitian diarahkan pada praktik keagamaan dan ruang sakral masyarakat yang
mencakup ritus publik seperti misa, pertemuan di Mbaru Niang, dan prosesi menuju
compang, serta narasi domestik seperti penggunaan magi, penafsiran tanda dan mimpi,
serta etika perawatan kebun. Informan ditentukan secara purposif berdasarkan
keterlibatan aktif dalam kegiatan religius dan adat, meliputi tetua adat, imam paroki, ibu
rumah tangga, petani kopi, dan pemuda pemandu wisata. Data dikumpulkan melalui
observasi partisipan, wawancara mendalam, dokumentasi visual non-ritual, dan catatan
reflektif lapangan dalam interaksi sosial. Analisis data dilakukan secara induktif melalui
proses reduksi, kategorisasi, dan penemuan tema menggunakan teknik pengodean
tematik, yang meliputi aspek liturgi, solidaritas, ruang analogis di compang, magi sebagai
pengetahuan alternatif, koeksistensi dan negosiasi kuasa, serta kedaulatan ontologis.
Hasil temuan kemudian dibandingkan lintas kasus dengan teknik pattern matching untuk
memperoleh generalisasi konseptual yang relevan.

Hasil dan Pembahasan
1. Compang sebagai Simbol Relasional antara Manusia, Leluhur, dan llahi

Dalam pendekatan Mode of Identification yang dikembangkan oleh Philippe
Descola (2013), masyarakat memahami dan mengidentifikasi dunia melalui empat skema
utama: naturalisme, animisme, analogisme, dan totemisme. Skema ini menggambarkan
cara manusia memetakan hubungan ontologis antara dirinya dengan entitas lain di dunia.
Dalam konteks Wae Rebo, praktik Katolik institusional berjalin erat dengan praktik adat
dalam kerangka analogisme lokal dan animisme magis. Oleh karena itu, masyarakat Wae
Rebo dapat diposisikan di wilayah analogisme dan animisme sekaligus. Analogisme, yang
menekankan relasi non-ekuivalen, relasi transendental, dan struktur simbolik keagamaan
seperti misa dan ritual sakral, mewujud dalam praktik Katolik mereka. Sebaliknya,
animisme, yang menekankan hubungan timbal balik antara manusia dan entitas non-
manusia melalui pengalaman, pertukaran, dan simbolisasi tubuh, menjelaskan praktik
magi dan komunikasi spiritual personal yang mereka jalankan (Descola, 2013; Benussi,
2023).

Kedua cara pandang tersebut menjelaskan dasar kosmologis masyarakat
Manggarai yang melihat dunia bukan sebagai sistem terpisah, melainkan sebagai jaringan
relasional yang berlapis antara manusia, leluhur, dan kekuatan adikodrati. Dalam struktur
sosial dan simboliknya, pusat dari sistem relasional ini diwujudkan dalam bentuk
compang, altar batu bundar yang menjadi ruang perjumpaan spiritual dan sosial.
Compang bukan sekadar artefak arsitektur atau monumen tradisional, melainkan struktur
teologis yang menghubungkan dunia kasat mata dan dunia roh. la berfungsi sebagai axis
mundi, tempat di mana langit dan bumi berjumpa, di mana manusia dan leluhur saling
menyapa dalam tata kosmos yang hidup. Di sinilah setiap ritual penting dimulai dan
diakhiri. Melalui compang, masyarakat Wae Rebo meneguhkan kembali ikatan
kosmologis mereka: dengan Tuhan, dengan leluhur, dengan tanah, dan dengan sesama
manusia.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



Secara performatif, setiap tetua adat yang memimpin doa di compang bukan hanya
menjadi juru bicara komunitas, tetapi juga mediator spiritual. la menyatukan seluruh
dimensi kosmos melalui ucapan doa dalam bahasa Manggarai kuno yang mengandung
mantra dan pujian. Dalam momen tersebut, kehadiran ilahi dipahami tidak secara
hierarkis, bukan Tuhan yang jauh di langit, melainkan Tuhan yang berdiam di tengah
ruang komunitas melalui simbol, bunyi, dan persembahan. Oleh karena itu, compang
dapat disebut sebagai locus gratiae, ruang rahmat yang menghadirkan perjumpaan antara
iman Katolik dan kosmologi lokal (Amaladoss, 1998). Melalui konsep ini, rahmat tidak
dibatasi oleh institusi Gereja, melainkan dapat ditemukan dalam konteks budaya dan
tanah tempat masyarakat hidup. Pedoman Inkulturasi Liturgi Gereja Katolik Indonesia
(KWI, 2004) menegaskan hal yang sama: bahwa setiap budaya memiliki potensi untuk
menjadi wadah penyingkapan rahmat Allah, selama ia mengandung nilai-nilai Injili yang
membangun kehidupan dan solidaritas sosial.

Di Filipina, proses inkulturasi Katolik berkembang melalui praktik popular piety
yang menghubungkan iman dengan budaya rakyat. Asis (2014) menunjukkan bahwa
devosi terhadap Santo Nifio atau prosesi Pahalik bukan sekadar bentuk ketaatan liturgis,
tetapi ekspresi iman yang menyatu dengan ritme sosial dan emosi kolektif masyarakat.
Gereja menafsir simbol lokal, musik, tarian, dan persembahan bunga, sebagai medium
rahmat, bukan sekadar adat. Pola ini beresonansi dengan praktik di Wae Rebo, di mana
compang dan misa Katolik saling meminjam simbol penyucian dan pengorbanan. Seperti
di Filipina, dialog iman lahir bukan dari teologi formal, melainkan dari perjumpaan
afektif antara tubuh, ritus, dan ruang. Inkulturasi demikian memperlihatkan bahwa Gereja
Asia tidak hanya mengajarkan iman universal, tetapi membiarkannya tumbuh dalam
bahasa simbolik lokal yang hidup di tengah komunitas.

Ungkapan yang sering diucapkan masyarakat, “Gereja untuk Tuhan, Compang
untuk Leluhur,” merefleksikan pemahaman teologis yang subtil namun mendalam.
Ungkapan ini bukan menandakan pemisahan, melainkan penataan keseimbangan spiritual
yang menjadi dasar bagi kelangsungan hidup komunitas. Gereja dipandang sebagai ruang
vertikal yang menghubungkan manusia dengan Tuhan yang transenden, sementara
compang menjadi ruang horizontal yang menghubungkan manusia dengan leluhur dan
tanah sebagai entitas yang juga sakral. Dalam dua poros ini, iman masyarakat Manggarai
bergerak dinamis, vertikal dan horizontal, transendental dan imanen. Keduanya tidak
pernah saling meniadakan, melainkan membentuk sumbu spiritual yang saling
melengkapi. Dengan demikian, compang menjadi simbol konkret dari gagasan
sacramentality of culture (FABC Papers No. 50, 1990) di mana budaya menjadi saluran
rahmat, bukan hambatan iman.

Praktik ritual di sekitar compang memperlihatkan bagaimana kehadiran Tuhan
diwujudkan melalui tindakan kolektif. Dalam upacara persembahan, darah hewan kurban
yang diteteskan di atas batu bukan hanya simbol pengorbanan leluhur, tetapi juga ekspresi
syukur atas kehidupan dan hasil panen. Imam paroki di Denge bahkan menafsirkan
compang sebagai “altar agraris”, tanda pengakuan bahwa segala hasil bumi berasal dari
rahmat Tuhan yang bekerja melalui tangan manusia dan restu leluhur. Pemaknaan ini
sejalan dengan pandangan Rappaport (1999) bahwa ritual berfungsi sebagai sarana
penataan moral dan ekologis dalam masyarakat. Melalui ritus, masyarakat menegakkan
“hukum simbolik” yang menjaga keseimbangan antara dimensi spiritual, sosial, dan
ekologis. Dalam hal ini, compang bukan sekadar locus persembahan, melainkan locus
hukum moral yang menegaskan keterhubungan antara iman dan keberlanjutan ekologis.

Salah satu momen yang paling mencerminkan dialog antara iman Katolik dan
kosmologi adat adalah prosesi penghapusan dosa dalam rangkaian ritual tahunan Penti.
Dalam prosesi ini, seorang tetua adat berdiri di atas watu pantas, batu keramat yang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



menjadi titik konsentrasi spiritual, dan memanjatkan doa permohonan pengampunan
kepada Tuhan dan leluhur agar masyarakat layak mengikuti seluruh tahapan upacara.
Seekor ayam disembelih sebagai medium penyucian kolektif, darahnya diteteskan di atas
batu sebagai simbol penebusan. Secara teologis, ritual ini menggemakan prinsip
sakramen pengakuan dosa dalam Katolik, tetapi diartikulasikan dalam bentuk komunal
dan berbasis analogisme lokal. Ritual ini menunjukkan bahwa pengampunan bukan hanya
urusan personal antara manusia dan Tuhan, tetapi juga urusan kolektif antara komunitas
dan dunia spiritual yang lebih luas.

Dalam kerangka antropologi Kristen, praktik tersebut merepresentasikan bentuk
plural Christianity sebagaimana dikemukakan oleh Cannell (2010), yakni kekristenan
yang tumbuh dari bawah, tidak bersandar pada sistem dogmatis universal, melainkan pada
jaringan makna lokal yang hidup dalam keseharian umat. Gereja di Wae Rebo dengan
demikian berfungsi sebagai mediator moral-liturgis yang berjalan beriringan dengan adat,
bukan menggantikannya. Melalui pendekatan ini, iman menjadi pengalaman sosial yang
nyata dan terbuka terhadap tafsir budaya. Otto dan Bubandt (2010) menyebut fenomena
ini sebagai experiment in holism, yaitu upaya untuk memahami kehidupan sebagai
kesatuan antara iman, hukum, dan lingkungan sosial. Holisme ini memungkinkan
masyarakat Wae Rebo untuk hidup dalam iman tanpa harus melepaskan identitas
kosmologis mereka. Dalam perspektif ini, compang menjadi wadah konkret dari teologi
reflektif yang bersifat praksis dan kontekstual, bukan doktrin yang datang dari luar, tetapi
hasil refleksi iman yang tumbuh dari pengalaman komunitas itu sendiri.

Lebih jauh lagi, compang menampilkan karakter ekologis dari teologi lokal Wae
Rebo. Dalam pandangan mereka, tanah, batu, air, dan pepohonan bukanlah benda mati,
melainkan bagian dari jaringan kosmik yang memiliki roh dan nilai moral. Ritual di
compang menjadi tindakan pemulihan relasi dengan alam dan leluhur, sebagaimana misa
dalam Katolik menjadi tindakan pemulihan relasi manusia dengan Tuhan. Dengan
demikian, compang dapat dipahami sebagai ruang teologi ekologis, tempat iman
diwujudkan dalam tindakan merawat dan mensakralkan alam. Hal ini sejalan dengan
pandangan Amaladoss (2005) bahwa teologi inkulturatif Asia tidak hanya berbicara
tentang adaptasi simbol, tetapi juga tentang solidaritas spiritual dengan seluruh ciptaan.
Dalam konteks ini, iman Katolik di Wae Rebo menjadi bentuk eco-theology yang tumbuh
dari bawah, iman yang tidak menaklukkan, tetapi berdialog dengan alam.

Kekuatan simbolik compang juga terletak pada kemampuannya mengikat
masyarakat secara sosial. Setiap upacara di compang adalah momen pertemuan,
pengakuan, dan rekonsiliasi. la menjadi ruang publik sakral di mana perbedaan usia,
status, dan posisi sosial melebur dalam satu kesadaran komunal. Dalam hal ini, compang
memiliki fungsi seperti communitas dalam konsep Turner (1969): ruang di mana hierarki
sosial ditiadakan sementara, dan solidaritas kolektif ditegakkan melalui pengalaman
bersama akan yang sakral. Solidaritas inilah yang memungkinkan masyarakat untuk terus
menjaga keseimbangan antara tuntutan modernitas dan nilai-nilai adat. Mereka tidak
menolak pariwisata, tetapi menegosiasikan batas antara ruang profan dan ruang sakral
dengan prinsip moral yang berpijak pada compang.

Dengan demikian, compang adalah simbol relasional yang meneguhkan sintesis
antara teologi Katolik, kosmologi adat, dan etika ekologis. la memperantarai relasi
manusia dengan Tuhan, dengan leluhur, dan dengan lanskap yang mereka anggap sebagai
tubuh kosmos. Relasi-relasi ini bersifat dinamis dan selalu diperbarui melalui ritual, doa,
dan praktik keseharian. Dalam arti ini, compang tidak hanya sakral karena bentuknya
yang arkais, tetapi karena fungsinya sebagai ruang komunikasi lintas entitas: antara
Gereja dan adat, antara langit dan tanah, antara iman dan kebudayaan. la adalah teologi
yang hidup, suatu bentuk sintesis reflektif yang terus berkembang, membuktikan bahwa

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



di tengah tekanan modernitas, masyarakat adat mampu menafsirkan kembali iman
Katolik melalui simbol, ruang, dan bahasa mereka sendiri. Di Wae Rebo, iman bukanlah
keyakinan yang beku, melainkan dialektika yang hidup antara liturgi dan kehidupan,
antara altar gereja dan compang sebagai dua wajah rahmat yang menyatu dalam
pengalaman spiritual masyarakat.

2. Ketegangan antara Struktur Liturgi Katolik dan Ritus Lokal

Inkulturasi tidak pernah berlangsung tanpa ketegangan. Di Wae Rebo, misa
Katolik dan upacara Penti sering kali saling bertemu dalam ruang simbolik yang sama,
tetapi dengan tata ritual yang berbeda. Gereja memegang struktur liturgi yang baku:
pembukaan, sabda, persembahan, dan berkat penutup. Sementara itu, adat memiliki ritme
tersendiri, dimulai dengan doa leluhur, persembahan hewan, dan makan bersama.
Keduanya menampilkan struktur performatif yang paralel, namun berasal dari
epistemologi yang berbeda. Ketegangan muncul bukan karena kontradiksi teologis,
melainkan karena perbedaan cara memahami dan menghadirkan yang sakral. Dalam hal
ini, perbedaan epistemik antara ritus Katolik dan adat bukanlah pertentangan, melainkan
bentuk lain dari keragaman cara manusia menafsir kehadiran ilahi dalam kehidupan
sehari-hari.

Sebagaimana dijelaskan oleh Geertz (1973), agama adalah sistem simbol yang
menciptakan suasana dan motivasi kuat dalam diri manusia melalui konsepsi tatanan
eksistensi yang faktual. Dalam pandangan Gereja, altar adalah simbol kurban Kristus
yang universal dan menjadi pusat keselamatan umat. Sedangkan bagi masyarakat adat
Manggarai, compang adalah simbol keseimbangan kosmos, tempat di mana rahmat dan
berkah turun melalui relasi manusia dengan leluhur dan alam. Namun, dalam pengalaman
iman sehari-hari, warga Wae Rebo tidak pernah benar-benar memisahkan keduanya.
Mereka menghadiri misa di kapel dan tetap mempersembahkan kurban di compang. Ini
adalah bentuk double belonging (Robbins, 2004), di mana identitas religius ganda tidak
menimbulkan konflik, sebab keduanya didorong oleh pengalaman spiritual yang sama:
rasa syukur dan kerendahan hati di hadapan Yang llahi. Double belonging bukanlah
kompromi, melainkan strategi eksistensial untuk menjaga keseimbangan antara iman
yang diajarkan dan iman yang diwariskan.

Ketegangan ini semakin nyata dalam narasi para imam dan tetua adat. Beberapa
imam muda yang baru ditugaskan di Manggarai awalnya merasa canggung terhadap
praktik persembahan darah di compang dan penggunaan benda magis di rumah tangga.
Namun, setelah berdialog dengan tetua adat, mereka mulai memahami bahwa tindakan
tersebut bukanlah bentuk penyembahan berhala, melainkan simbol kasih, solidaritas, dan
permohonan keselamatan. Pendekatan pastoral ini sejalan dengan prinsip subsidiarity of
faith yang ditekankan oleh Federasi Konferensi Uskup Asia (FABC Papers No. 81, 2005),
yaitu bahwa otoritas religius Gereja sebaiknya menghormati kebijaksanaan spiritual lokal
sejauh tidak menyalahi inti iman. Prinsip ini juga menegaskan bahwa iman Kristen tidak
dapat diimpor secara utuh tanpa melalui proses penafsiran dan negosiasi kultural.

Dalam praktik sehari-hari, para imam di Manggarai kemudian mencoba menafsir
ulang makna persembahan adat agar selaras dengan iman Katolik, tanpa menghapus nilai
adatnya. Salah satu contohnya terlihat dalam misa panen yang dirayakan menjelang Penti.
Dalam misa tersebut, persembahan hasil panen, sirih, dan pinang diletakkan di depan
altar, sementara doa syukur dibacakan dalam bahasa Manggarai. Imam mengenakan stola
liturgis berwarna merah bata, warna yang juga digunakan dalam ritual adat sebagai
lambang darah dan kehidupan. Prosesi ini menunjukkan bahwa inkulturasi bukan sekadar
mengganti simbol, tetapi mengubah cara berpikir tentang rahmat. Pedoman Inkulturasi
Liturgi Gereja Katolik Indonesia (KWI, 2004) menegaskan bahwa inkulturasi tidak

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



berarti meniru bentuk budaya lokal, melainkan menghidupi nilai-nilainya melalui liturgi
yang disesuaikan dengan konteks budaya umat. Dalam konteks Wae Rebo, nilai itu adalah
harmoni antara manusia, leluhur, dan alam.

Namun, ketegangan liturgis ini tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga sosial.
Beberapa warga muda yang bekerja di sektor pariwisata melihat ritual adat sebagai
“kuno” dan memilih berfokus pada misa sebagai ekspresi iman yang dianggap lebih
modern. Sebaliknya, para tetua adat menganggap bahwa generasi muda mulai kehilangan
kepekaan terhadap kesakralan tanah dan makna leluhur. Di sinilah Gereja berperan
sebagai ruang mediasi. Dalam homili-homilinya, para imam sering mengaitkan doa Bapa
Kami dengan doa leluhur yang diawali dengan penghormatan terhadap bumi,
menunjukkan bahwa keduanya berasal dari semangat yang sama: kesadaran akan
ketergantungan manusia pada rahmat Tuhan. Ketegangan lintas generasi ini menjadi
bagian alami dari proses inkulturasi yang dinamis dan terbuka terhadap tafsir baru.

Bevans dan Schroeder (2004) menjelaskan bahwa teologi kontekstual selalu
bersifat dialogis; ia mendengarkan narasi lokal, sekaligus menafsir ulang Injil dalam
bahasa budaya setempat. Dalam konteks Wae Rebo, dialog ini berlangsung secara terus-
menerus melalui pertukaran makna antara liturgi Gereja dan ritus adat. Amaladoss (2005)
menegaskan bahwa inkulturasi sejati bukanlah proses asimilasi, tetapi dialog of life,
perjumpaan dua tradisi spiritual yang saling memperkaya. Gereja belajar tentang
imanenitas Tuhan dari adat, sementara adat belajar tentang universalitas rahmat dari
Gereja. Proses ini menghasilkan bentuk iman yang tidak seragam, tetapi bersifat reflektif
dan partisipatif.

Dalam konteks antropologi agama, pengalaman ini juga menggambarkan unity in
diversity dalam kekristenan sebagaimana dicatat oleh Cannell (2010). Menurutnya, setiap
komunitas Kristen menafsir Injil sesuai dengan sistem nilai dan sejarah lokalnya, tanpa
kehilangan identitas Kristiani. Fenomena ini juga sejalan dengan gagasan experiment in
holism yang diajukan Otto dan Bubandt (2010), bahwa kebudayaan tidak dapat dipahami
sebagai kumpulan fragmen, melainkan sebagai sistem makna yang saling menembus. Di
Wae Rebo, iman Katolik dan adat Manggarai membentuk sistem makna yang saling
memperkuat: liturgi Gereja memperdalam rasa spiritual kolektif, sementara ritus adat
meneguhkan rasa kebersamaan dan tanggung jawab ekologis. Dengan demikian,
ketegangan antara keduanya bukanlah ancaman, melainkan sumber daya spiritual yang
mendorong refleksi dan pertumbuhan iman.

Kontroversi Chinese Rites pada masa Ming—-Qing menjadi contoh klasik
bagaimana batas antara inkulturasi dan sinkretisme dinegosiasikan. Sun (2024) meneliti
bagaimana para misionaris Yesuit menafsir praktik penghormatan leluhur (guishen)
bukan sebagai penyembahan berhala, tetapi sebagai ekspresi filial piety yang dapat
diintegrasikan dengan iman Katolik melalui konsep dulia, penghormatan, bukan
penyembahan. Dialog itu menggambarkan upaya Gereja untuk memahami simbol lokal
sebagai jembatan teologis, bukan ancaman dogmatis. Situasi ini paralel dengan hubungan
antara altar gereja dan compang di Wae Rebo: keduanya menjadi locus sakral yang
menegosiasikan antara penghormatan leluhur dan penyembahan ilahi. Inkulturasi di
Tiongkok dan Wae Rebo sama-sama menegaskan bahwa kehadiran Tuhan dapat
dipahami melalui simbol-simbol budaya yang menubuhkan iman, asalkan ditempatkan
dalam horizon reflektif yang membedakan antara ritus sosial dan teologi keselamatan.

Ritual di Wae Rebo juga memperlihatkan lapisan hermeneutik yang kaya. Ketika
umat membawa hasil bumi untuk diberkati di altar, tindakan itu tidak hanya bermakna
persembahan, tetapi juga afirmasi bahwa Tuhan bekerja melalui alam dan tangan
manusia. Masyarakat percaya bahwa tanah adalah bagian dari tubuh kosmos yang hidup;
karena itu, memberi persembahan berarti mengembalikan sebagian rahmat kepada

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



sumbernya. Dalam liturgi Katolik, tindakan ini diresapi oleh makna Ekaristi: “ambil dan
makanlah, inilah tubuh-Ku.” Dalam ritual adat, tindakan serupa berarti “kembalikanlah
yang berasal dari bumi kepada bumi.” Dua sistem simbol yang tampak berbeda ini
bertemu dalam kesadaran spiritual yang sama: bahwa kehidupan adalah rahmat yang
harus dipelihara bersama.

Dengan demikian, ketegangan antara struktur liturgi Katolik dan ritus adat di Wae
Rebo merupakan dialektika kreatif yang menumbuhkan iman reflektif dan kontekstual. la
memperlihatkan bahwa inkulturasi bukan proyek Gereja semata, melainkan proses sosial
yang dijalankan bersama oleh imam, tetua adat, dan umat. Gereja menjadi wadah transisi
teologis di mana tradisi universal dan lokal berdialog melalui simbol, bahasa, dan
tindakan. Dalam pandangan Rappaport (1999), ritual semacam ini berfungsi sebagai
mekanisme pemeliharaan tatanan moral di tengah perubahan sosial. Maka, inkulturasi di
Wae Rebo dapat disebut sebagai “teologi dari bawah” (bottom-up theology), sebuah
proses di mana umat menjadi subjek refleksi iman, bukan sekadar penerima dogma.
Gereja belajar dari adat, dan adat belajar dari Injil. Dari sinilah lahir bentuk religiositas
yang fleksibel, reflektif, dan terbuka terhadap perubahan, yang menunjukkan bahwa iman
sejati selalu berakar pada dialog dan keterbukaan terhadap dunia.

3. Potensi Dialog dan Lahirnya Spiritualitas Inkulturatif

Dialog antara Gereja dan adat di Wae Rebo tidak lahir dari ruang teologis formal,
melainkan tumbuh dalam praktik sehari-hari umat. Seorang ibu rumah tangga
menjelaskan bahwa sebelum misa pagi, ia selalu menyalakan dupa kecil di depan foto
leluhur dan salib kayu di rumahnya, sambil memanjatkan doa agar anak-anaknya selamat
di perjalanan. Tindakan sederhana ini merepresentasikan cara masyarakat Wae Rebo
menjembatani dua horizon spiritual: Tuhan yang diimani melalui Katolik dan roh leluhur
yang dihadirkan melalui simbol-simbol lokal. Bagi Gereja, tindakan tersebut mungkin
tampak sebagai devosi pribadi; namun bagi masyarakat, ia adalah bentuk doa yang
menghubungkan dua dunia. Praktik seperti ini membentuk bridge of affect, jembatan
afektif yang menjadikan iman Katolik berakar dalam tubuh dan keseharian, bukan
sekadar dalam ritus liturgis. Di sinilah teologi menjadi pengalaman yang hidup,
sebagaimana ditekankan oleh Bevans dan Schroeder (2004), bahwa konteks budaya
bukan sekadar latar, tetapi sumber refleksi teologis itu sendiri.

Dalam konteks modern, relasi religius di Wae Rebo melibatkan lebih dari sekadar
Gereja dan adat. Negara dan pasar menjadi aktor baru yang turut menentukan makna
sakralitas. Pemerintah menandai Wae Rebo sebagai “desa wisata budaya,” sementara
Gereja menyebutnya “komunitas iman hidup.” Dua label ini membawa konsekuensi yang
berbeda: negara mendorong keterbukaan dan akses wisata, sementara Gereja menekankan
kesakralan dan pembatasan ruang ritual. Dalam ketegangan inilah adat berperan sebagai
mediator. Dalam konteks Wae Rebo, gesekan antara Gereja, adat, dan negara melahirkan
sintesis reflektif yang memadukan nilai spiritual, moral, dan ekonomi tanpa kehilangan
karakter lokalnya.

Melalui hukum adat seperti Wae Lu 'u, masyarakat menetapkan bahwa setiap tamu
harus membawa sirih-pinang sebelum memasuki kampung, bukan sekadar sebagai tanda
sopan santun, tetapi sebagai perjanjian spiritual yang mengakui kedaulatan ruang sakral.
Praktik ini menunjukkan apa yang oleh Henley dan Davidson (2008) disebut adat as a
flexible idiom of negotiation: adat bukan sistem statis, melainkan bahasa sosial yang
mampu menengahi tekanan antara sakralitas dan komodifikasi, antara Gereja dan negara,
antara iman dan ekonomi.

Melalui mekanisme tersebut, masyarakat Wae Rebo mempraktikkan apa yang
dapat disebut kuratorialitas budaya: suatu cara mengatur, memilih, dan menata batas

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



antara ruang sakral dan ruang publik. Dalam kerangka teologis, praktik ini adalah bentuk
spiritualitas reflektif yang menjaga integritas iman di tengah tuntutan modernitas. Gereja
mendukung prinsip ini karena melihatnya selaras dengan gagasan ecological spirituality
yang ditegaskan dalam ensiklik Laudato Si’ (Paus Fransiskus, 2015): iman tidak hanya
mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga dengan bumi dan sesama
makhluk hidup. Dalam konteks ini, masyarakat Wae Rebo menunjukkan bentuk praksis
iman yang konkret, di mana care for creation diwujudkan dalam pengelolaan ritual,
arsitektur, dan batas ruang religius.

Sebagaimana dijelaskan oleh Perdana (2014), struktur ruang Wae Rebo yang
berbentuk lingkaran dengan pusat compang dan rumah-rumah Mbaru Niang yang
mengelilinginya bukan sekadar desain arsitektur tradisional, melainkan representasi
kosmologi religius yang menghubungkan manusia, leluhur, dan Tuhan dalam satu tata
moral. Dengan demikian, setiap elemen ruang, dari pelataran, altar batu, hingga lintasan
menuju kebun, memiliki fungsi liturgis yang memungkinkan dialog terus-menerus antara
teologi Katolik dan spiritualitas adat. Mereka mengatur siapa yang boleh
mendokumentasikan ritual, kapan wisatawan boleh berkunjung, dan bagaimana hasil
ekonomi dibagi secara kolektif untuk menjaga kesetaraan dan keseimbangan kosmaos.

Relasi antara Gereja, adat, dan negara/pasar dalam sistem ini dapat
divisualisasikan sebagai berikut:

GEREJA

(KURATORIALITAS)

WAE REBO

[SINTESIS REFLEXTY)

(MODERASH)

ADAT NEGARA/PASAR

N

Gambar 1. Hubungan antara Adat-Gereja-Negara/Pasar di Wae Rebo.

Diagram tersebut menggambarkan hubungan tiga kutub kuasa yang terus
dinegosiasikan. Gereja berperan sebagai pusat moral universal; adat menjaga kedaulatan
ontologis lokal; negara dan pasar menjadi kekuatan regulatif sekaligus ekonomi. Magi
berfungsi sebagai jembatan yang mempertahankan keseimbangan afektif antara
ketiganya. Sebagaimana dikemukakan oleh Greenwood (2014), praktik magi merupakan
bentuk pengetahuan performatif yang menegosiasikan batas antara material dan spiritual
melalui tindakan tubuh dan intensi simbolik. Dalam konteks Wae Rebo, fungsi magi
semacam ini menjaga kontinuitas afektif antara iman Katolik, kosmologi adat, dan
kehidupan domestik, menjadikannya dimensi perawatan spiritual yang halus namun vital.

Sintesis reflektif lahir di ruang dialog ini, bukan dari asimilasi, tetapi dari proses
negosiasi yang berkelanjutan. Seperti dijelaskan Otto dan Bubandt (2010), masyarakat
semacam ini menjalankan experiment in holism, vyaitu usaha kolektif untuk
mempertahankan kesatuan makna di tengah tumpang tindih sistem nilai dan pengetahuan.
Bentuk dialog ini dapat dibandingkan dengan komunitas adat lain di Indonesia:

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



Tabel 1. Bentuk-Bentuk Inkulturasi Teologis pada beberapa Masyarakat Adat di Indonesia

. Sistem Relasi dengan . Bentuk .
Komunitas Pola Negosiasi Inkulturasi
Kepercayaan Agama Formal -
Teologis
Toraja Aluk Todolo  Kristen Komodifikasi ~ Dualitas
(Protestan/Katolik) ritus Rambu representasional
Solo’ di bawah antara ritus adat
tekanan wisata dan liturgi gereja
Baduy Sunda Islam dan Negara  Eksklusivitas  Purifikasi
Wiwitan dan resistensi  spiritual melalui
administratif isolasi budaya
Ngada Adat Katolik Pluralisme Subsidiarity of
Mosalaki hukum dan faith antara imam
kompromi dan tetua adat
administratif
Sumba Marapu Katolik/Protestan ~ Negosiasi Inkulturasi
pengakuan genealogis
hukum dan melalui
reformasi persembahan
liturgi leluhur
Wae Rebo  Katolik— Katolik Moderasi dan  Sintesis reflektif
Analogisme— inkulturatif kuratorialitas ~ antara altar,
Magi heritage compang, dan

magi

Tabel ini menunjukkan bahwa pola inkulturasi religius di Indonesia tidak
seragam. Di Toraja, ritus adat menjadi komoditas wisata; di Baduy, eksklusivitas spiritual
menjadi bentuk resistensi; di Ngada, dialog hukum membentuk model subsidiarity of
faith; di Sumba, Marapu bertransformasi menjadi teologi genealogis; sedangkan di Wae
Rebo, inkulturasi tampil sebagai sintesis reflektif yang menyeimbangkan teologi universal
Gereja dengan kosmologi lokal dan pengalaman magi domestik. Pola terakhir ini
menunjukkan bentuk dialog of life (Amaladoss, 2005), yaitu perjumpaan iman yang
berlangsung melalui kehidupan sehari-hari, bukan sekadar wacana teologis. Masyarakat
tidak sekadar “mengadopsi” Katolik, tetapi menafsirnya kembali dalam bahasa
pengalaman mereka sendiri.

Dalam konteks yang lebih luas, praktik semacam ini memperlihatkan spiritualitas
yang partisipatif dan ekologis. Rudyansjah dan Auzar (2019) menegaskan bahwa
pelestarian ruang sakral di Indonesia selalu berhubungan dengan politik komoditas dan
tata kelola ruang religius. Wae Rebo berhasil menjaga keseimbangan itu melalui prinsip
kuratorial yang berbasis iman, bukan pasar. Madsen (2012) menyebut bentuk ini sebagai
spiritual creativity, kreativitas religius yang lahir dari pertemuan antara tradisi dan
globalisasi. Gereja, adat, dan negara di Wae Rebo membentuk relasi tripolar yang diatur
bukan oleh dominasi, tetapi oleh proses moderasi yang memadukan iman, hukum, dan
ekonomi dalam satu kesatuan kosmos.

Dalam masyarakat Melanesia, Barker (2014) dan Robbins (2014) menunjukkan
bahwa kekristenan tidak diterima secara pasif, tetapi direkonstruksi melalui “secondary
conversion”, proses ketika iman global diterjemahkan ulang oleh komunitas lokal. Di
Papua Nugini, umat menciptakan bentuk liturgi yang menekankan partisipasi komunal,
nyanyian bahasa daerah, serta simbol adat seperti daun sagu atau kulit kerang dalam misa.
Gereja memberi ruang bagi umat untuk menjadi subjek teologis, bukan sekadar objek
misi. Pola ini sejajar dengan praktik di Wae Rebo, di mana imam dan tetua adat

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



bernegosiasi dalam semangat subsidiarity of faith, otoritas religius diturunkan ke tingkat
komunitas agar iman terwujud dalam kebersamaan sehari-hari. Baik di Melanesia
maupun Manggarai, inkulturasi terjadi melalui kreativitas spiritual yang reflektif: Gereja
belajar dari adat sebagaimana adat belajar dari Injil, dan keduanya membentuk harmoni
baru tanpa meniadakan perbedaan ontologisnya.

Dengan demikian, dialog antara Gereja dan adat di Wae Rebo melampaui kategori
“sinkretisme” yang seringkali reduksionis. Ia adalah bentuk spiritualitas inkulturatif yang
hidup, yang mengakui pluralitas tanpa kehilangan kesetiaan pada iman. Seperti
dinyatakan oleh Cannell (2010) dan Robbins & Schieffelin (2016), kekristenan global
selalu berwajah jamak, diterjemahkan, dinegosiasikan, dan dihidupi secara berbeda di
setiap konteks. Sebagaimana dikemukakan juga oleh Sugirtharajah (2012), tugas teologi
Asia bukanlah menolak tradisi Kristen universal, melainkan menafsirkan Tuhan dalam
horizon pengalaman kolonial dan spiritualitas lokal. Dalam hal ini, praktik inkulturatif di
Wae Rebo dapat dibaca sebagai proses postcolonialising God, di mana iman Katolik yang
semula berakar di Barat diwujudkan kembali dalam tubuh, bahasa, dan ritual masyarakat
adat Manggarai. Dalam wajah lokal itulah iman memperoleh vitalitasnya. Maka, Wae
Rebo tidak hanya menjadi laboratorium antropologi agama, tetapi juga ruang teologi
praksis, di mana manusia, leluhur, dan Tuhan berjumpa dalam dialog yang terus-menerus
diperbarui oleh kehidupan itu sendiri.

4. Pluralisme Hukum, Politik Heritage, dan Theology of Place dalam Sintesis
Reflektif

Fenomena sintesis reflektif di Wae Rebo tidak semata menunjukkan kemampuan
masyarakat dalam merawat koeksistensi antara Gereja, adat, dan magi, tetapi juga
mengandung lapisan relasi kuasa yang lebih kompleks, terutama pada tataran hukum,
ruang, dan teologi. Dalam pandangan pluralisme hukum, sebagaimana dikemukakan oleh
Griffiths (1986), masyarakat tidak pernah hidup di bawah satu sistem hukum tunggal,
melainkan berada dalam jaringan norma-norma yang saling berkontestasi dan
berinteraksi. Di Wae Rebo, sistem hukum Gereja Katolik, adat Manggarai, dan negara
beroperasi berdampingan, masing-masing mengklaim legitimasi atas ruang sakral seperti
compang, Mbaru Niang, serta tata aturan mengenai pariwisata dan ritual komunal.
Namun yang menarik, masyarakat setempat tidak menempatkan sistem-sistem tersebut
dalam relasi oposisi, melainkan mengelolanya secara kuratorial, memilah,
menegosiasikan, dan menyesuaikan setiap norma berdasarkan konteks moral dan ekologi
lokal.

Praktik kuratorialitas hukum ini menunjukkan bahwa masyarakat Wae Rebo
memiliki kesadaran normatif yang dinamis. Mereka memahami hukum adat bukan
sebagai artefak masa lalu, melainkan sebagai sistem hidup yang senantiasa diperbarui
melalui praktik ritual dan refleksi sosial. Sebagaimana dikemukakan oleh VVon Benda-
Beckmann dan Turner (2017), pluralisme hukum harus dipahami sebagai governance in
practice, yaitu proses sosial di mana berbagai sistem hukum terus dinegosiasikan dalam
ruang kehidupan sehari-hari. Dalam kasus Wae Rebo, negosiasi tersebut tampak dalam
keputusan bersama mengenai siapa yang boleh memimpin doa di compang, kapan misa
lapangan dapat dilakukan, dan bagaimana batas antara ritual sakral dan kegiatan wisata
dijaga. Proses ini menegaskan bahwa hukum adat dan hukum Gereja tidak berjalan secara
paralel, melainkan saling bertaut sebagai ekspresi iman yang kontekstual. Gereja
memberikan dimensi moral universal, sementara adat menghadirkan konteks lokal yang
meneguhkan rasa kedaulatan spiritual masyarakat.

Arizona dan Cahyadi (2013) menambahkan bahwa gerakan masyarakat adat di
Indonesia sering menjadikan pluralisme hukum sebagai ruang perjuangan untuk

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



mempertahankan kedaulatan normatif terhadap tekanan hukum negara. Dalam kerangka
ini, masyarakat adat Wae Rebo bukan hanya bernegosiasi dengan Gereja dan pemerintah,
tetapi juga mengartikulasikan hak mereka atas ruang sakral sebagai bagian dari hak
budaya yang diakui oleh hukum nasional dan internasional. Relasi ini menegaskan bentuk
subsidiarity of faith, di mana otoritas religius Gereja dan otoritas adat saling melengkapi
tanpa menghapus satu sama lain. Negosiasi ini menciptakan bentuk iman yang tidak
sekadar mengadaptasi liturgi Katolik ke dalam adat, tetapi mengontekstualisasikan iman
itu dalam horizon spiritual yang bersifat ekologis, genealogis, dan politis.

Dimensi ini kemudian bersinggungan langsung dengan politik heritage yang
muncul ketika Wae Rebo diangkat sebagai desa wisata budaya. Rudyansjah dan Auzar
(2019) menunjukkan bahwa pelestarian warisan budaya di Indonesia sering kali
menimbulkan kontestasi baru antara nilai spiritual dan nilai ekonomi. Di Wae Rebo,
masyarakat menghadapi dilema serupa: bagaimana menjaga kesakralan Mbaru Niang dan
compang di tengah arus wisatawan yang meningkat? Jawaban masyarakat bukan dengan
menolak modernitas, tetapi dengan mengembangkan mekanisme kuratorialitas heritage,
sebuah strategi sosial untuk mengatur apa yang boleh dilihat dan diakses oleh
pengunjung. Prinsip ini memperlihatkan kemampuan masyarakat untuk menegosiasikan
logika kapitalisme wisata dengan logika kesakralan adat. Compang tidak dijadikan objek
tontonan, melainkan tetap diposisikan sebagai pusat orientasi spiritual yang menentukan
tata ruang dan etika pengunjung.

Proses ini memperlihatkan bagaimana masyarakat adat Wae Rebo mempraktikkan
bentuk refleksivitas hukum dan spiritual yang sejalan dengan konsep adat as a flexible
idiom of negotiation sebagaimana dijelaskan oleh Henley dan Davidson (2008). Adat
tidak berfungsi sebagai relik budaya yang kaku, tetapi sebagai bahasa negosiasi yang
lentur dan berdaya adaptif. Melalui mekanisme ini, hukum adat dapat berdialog dengan
hukum negara dan moralitas Gereja tanpa kehilangan akar kosmologisnya. Hal ini
menjadikan sintesis reflektif di Wae Rebo sebagai contoh hidup dari “teologi praksis” di
mana iman diwujudkan dalam tindakan sosial, bukan sekadar dogma atau ritual.

Lebih jauh, dinamika antara hukum, adat, dan ruang di Wae Rebo dapat dibaca
melalui perspektif theology of place sebagaimana dikemukakan oleh Allerton (2009).
Dalam pandangan ini, tempat tidak sekadar wadah geografis, tetapi entitas spiritual yang
menghubungkan manusia dengan yang llahi. Bagi masyarakat Wae Rebo, compang
bukan hanya situs persembahan, melainkan ruang teologis di mana hubungan antara
Tuhan, leluhur, dan manusia dijalin. Doa yang dipanjatkan di atas batu-batu watu pantas
dalam prosesi Penti memperlihatkan bagaimana teologi Katolik tentang penebusan dosa
diartikulasikan ulang secara kolektif melalui simbolisme lokal. Ketika tetua adat
memohon pengampunan bagi seluruh kampung sambil mempersembahkan seekor ayam,
tindakan itu memadukan sakramen pengakuan dosa dalam Gereja dengan ritus penyucian
adat, menciptakan ruang teologis bersama yang mengatasi batas institusional antara altar
dan compang.

Dalam perspektif ini, lanskap Wae Rebo dapat dipahami sebagai teologi yang
diwujudkan dalam bentuk ruang (spatialized theology). Masyarakat tidak hanya
mempraktikkan iman melalui doa dan misa, tetapi juga melalui tata ruang dan aturan
ekologis yang menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan roh leluhur. Descola
(2013) menyebut sistem ini sebagai analogisme, di mana dunia dipahami sebagai jaringan
relasi non-ekuivalen yang saling mengait. Dengan demikian, compang berfungsi sebagai
“altar ekologis” yang menyatukan dimensi spiritual dan material. Di sinilah iman Katolik
dan kosmologi adat bertemu bukan dalam bentuk sinkretisme, melainkan dalam praktik
reflektif yang saling memperkaya.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



Keterhubungan antara pluralisme hukum, politik heritage, dan teologi ruang
menjadikan sintesis reflektif Wae Rebo sebagai model alternatif dari inkulturasi teologis
di Indonesia. la memperlihatkan bahwa inkulturasi bukan sekadar penerapan simbol adat
dalam liturgi, tetapi proses historis yang melibatkan negosiasi hukum, ruang, dan otoritas
moral. Gereja, adat, dan negara membentuk tripolar system of negotiation yang terus
berputar di sekitar simbol compang sebagai pusat iman dan hukum. Masyarakat Wae
Rebo, melalui praktiknya, mengajarkan bahwa keberagamaan tidak perlu dibingkai dalam
dikotomi “tradisi vs modernitas,” melainkan dapat dipahami sebagai proses kreatif yang
terus-menerus menegosiasikan batas-batas kesakralan, hukum, dan kehidupan sosial.
Dengan demikian, sintesis reflektif bukan sekadar kategori analitik, tetapi juga bentuk
praksis spiritual yang menjadikan ruang, hukum, dan iman sebagai bagian integral dari
keberlanjutan budaya dan teologi lokal.

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa proses inkulturasi yang terjadi di Wae Rebo
merepresentasikan suatu model sintesis reflektif yang memadukan iman Katolik, adat
Manggarai, dan praktik magi dalam konfigurasi sosial, simbolik, dan teologis yang saling
menopang. Sintesis ini tidak berlangsung secara harmonis tanpa gesekan, melainkan lahir
dari proses negosiasi yang kompleks antara otoritas Gereja, kedaulatan adat, dan kekuatan
negara-pasar. Melalui prinsip pluralisme hukum, masyarakat Wae Rebo mampu menata
ulang batas kuasa religius dan hukum adat sehingga ritus Katolik dan ritual adat
beroperasi secara paralel tanpa saling meniadakan. Dalam konteks politik heritage, desa
ini mengembangkan bentuk kuratorialitas reflektif yang menjaga keseimbangan antara
komodifikasi pariwisata dan kesakralan ruang ritual, menjadikan pelestarian warisan
budaya sebagai tindakan spiritual sekaligus politik. Dari sisi theology of place, Wae Rebo
menunjukkan bahwa ruang bukan sekadar wadah ibadah, melainkan medium teologis di
mana iman, tubuh, dan alam saling berjumpa dalam relasi transenden. Keseluruhan
dinamika ini menegaskan bahwa sintesis reflektif di Wae Rebo bukanlah bentuk
sinkretisme, melainkan ekspresi teologi kontekstual Asia yang hidup, suatu upaya kreatif
masyarakat untuk menghadirkan Tuhan dalam lanskap sosial, ekologis, dan spiritual
mereka sendiri, sambil meneguhkan bahwa iman Katolik dapat berakar dalam tanah adat
tanpa kehilangan universalitasnya.

Daftar Pustaka

Adams, K. M. (2006). Art as Politics: Re-Crafting Identities, Tourism, and Power in Tana
Toraja, Indonesia. Honolulu: University of Hawai‘i Press.

Aliyudin, M., Nurdin, A. A., Laksana, A. R., Muslimah, S., & Azis, A. (2020). Sunda
Wiwitan: The Belief System of Baduy Indigenous Community, Banten, Indonesia.
Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya, 5(1), 77-95.

Allerton, C. (2009). Introduction: Spiritual Landscapes of Southeast Asia.
Anthropological Forum, 19(3), 235-251.

Amaladoss, M. (1998). Beyond Inculturation: Can the Many Be One? Delhi: ISPCK.

Arizona, Y., & Cahyadi, E. R. (2013). Gerakan Masyarakat Adat dan Pluralisme Hukum
di Indonesia. Jurnal Hukum lus Quia lustum, 20(4), 478-498.

Asis, M. D. H. (2014). Popular Piety and Liturgical Inculturation in the Philippines: The
Wedding of Faith and Culture. Asian Horizons, 8(4), 701-718.

Barker, J. (2014). The One and the Many: Church-Centered Innovations in a Melanesian
Society. Current Anthropology, 55(S10), S239-S248.

Bedner, A., & Arizona, Y. (2019). Adat in Indonesian Socio-Legal Scholarship. The Asia
Pacific Journal of Anthropology, 20(5), 416-435.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



Benussi, M. (2023). Spirit Mediumship and the Ontology of the Negative Unknown.
HAU: Journal of Ethnographic Theory, 13(1), 55-76.

Bevans, S. B., & Schroeder, R. P. (2004). Constants in Context: A Theology of Mission
for Today. Maryknoll, NY: Orbis Books.

Descola, P. (2013). Beyond Nature and Culture (J. Lloyd, Trans.). Chicago: University
of Chicago Press.

Greenwood, S. (2014). Magic, Ritual, and Witchcraft. Journal of the American Academy
of Religion, 82(1), 203-208.

Griffiths, J. (1986). What Is Legal Pluralism? The Journal of Legal Pluralism and
Unofficial Law, 24(1), 1-55.

Henley, D., & Davidson, J. S. (2008). In the Name of Adat: Regional Perspectives on
Reform, Tradition, and Democracy in Indonesia. Modern Asian Studies, 42(4),
815-852.

Ingold, T. (2000). The Perception of the Environment: Essays on Livelihood, Dwelling
and Skill. London: Routledge.

Luhrmann, T. M. (2004). Metakinesis: How God Becomes Intimate in Contemporary
U.S. Christianity. American Anthropologist, 106(3), 518-528.

Perdana, M. R. (2014). Tata Spasial Permukiman Tradisional Manggarai Berdasar Ritual
Penti di Wae Rebo. Ruang: Jurnal Lingkungan Binaan, 2(2), 115-130.

Prioharyono, J. E. M. (2012). Kekuasaan Politik dan Adat Para Mosalaki di Nggela dan
Tenda, Ende. Antropologi Indonesia, 33(3), 180-200.

Robbins, J. (2004). Becoming Sinners: Christianity and Moral Torment in a Papua New
Guinea Society. Berkeley: University of California Press.

Robbins, J. (2006). Anthropology and Theology: An Awkward Relationship?
Anthropological Quarterly, 79(2), 285-294.

Robbins, J. (2014). Secondary Conversion and the Anthropology of Christianity in
Melanesia. Archives de Sciences Sociales des Religions, 165(1), 25-43.

Rudyansjah, T., & Auzar, A. (2019). Ritual, Heritage, and the Politics of Sacred
Landscape. Jurnal Antropologi Indonesia, 40(2), 120-138.

Soeriadiredja, B. (2013). Marapu: Negosiasi Agama dan Adat di Pulau Sumba. Jurnal
Antropologi Indonesia, 34(2), 122-139.

Sugirtharajah, R. S. (2012). Postcolonialising God: An Asian Theological Perspective.
Theology Today, 69(4), 376-389.

Sun, H. (2024). Dulia or Latria: Revisiting the Catholic Missionaries’ View on Chinese
Guishen in Late Ming—Early Qing. Religions, 15(3), 302.

Tsing, A. L. (2005). Friction: An Ethnography of Global Connection. Princeton:
Princeton University Press.

Vel, J., & Makambombu, A. (2021). Marapu in the Modern State: Negotiating Religion
and Recognition in Sumba. Bijdragen Tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 177(3—
4),398-422.

Von Benda-Beckmann, F., & Turner, B. (2017). Legal Pluralism, Social Theory, and the
State. The Journal of Legal Pluralism, 49(3), 255-274.

Von Benda-Beckmann, F., & von Benda-Beckmann, K. (2012). Pluralism, Governance,
and the Social Construction of Law. The Journal of Legal Pluralism, 44(65), 1-
19.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya



