
Jayapangus Press 

Ganaya : Jurnal Ilmu Sosial dan 

Humaniora 

 

Volume 8 Nomor 4 (2025) 

ISSN : 2615-0913 (Media Online) 

Terakreditasi 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 289 

 

“Gereja untuk Tuhan, Compang untuk Leluhur” 

Sebuah Sintesis Reflektif di Wae Rebo 
 

Bambang Purnama Putra 

Universitas Indonesia, Depok, Indonesia 

bambang4eti@yahoo.com 

 

Abstract 

This research examines the dialogical encounter between Manggarai local 

spirituality and Catholic theology within the lived faith practices of the Wae Rebo 

indigenous community in West Flores. Employing a contextual theological approach and 

cultural hermeneutics, this study highlights how compang rituals, Catholic liturgy, and 

everyday magi practices do not function as mutually exclusive systems but rather as a 

reflective synthesis continuously negotiated in social and spiritual life. A micro-

ethnography was conducted in April 2025 through participant observation, in-depth 

interviews, and visual documentation. The findings reveal that Catholicism operates as a 

moral–liturgical infrastructure, the compang serves as the cosmological center of 

analogism, and magi functions as an epistemology of care that regulates the relational 

balance between humans, nature, and ancestors. Together, these dimensions constitute a 

reflective synthesis that adapts to the pressures of modernity and tourism while 

maintaining the ontological sovereignty of the indigenous community. This study enriches 

the understanding of faith inculturation and religious pluralism in Indonesia and 

demonstrates that local spirituality can serve as a participatory and dynamic theological 

space amid social transformation. 

 

Keywords: Inculturation; Manggarai Spirituality; Catholic Faith; Local Theology; 

Compang Ritual 

 

Abstrak 

Penelitian ini membahas proses dialog antara spiritualitas lokal Manggarai dan 

teologi Katolik dalam konteks praksis iman masyarakat adat Wae Rebo di Flores Barat. 

Melalui pendekatan teologi kontekstual dan hermeneutik budaya, penelitian ini menyoroti 

bagaimana ritual compang, misa Katolik, dan praktik magi sehari-hari tidak beroperasi 

sebagai sistem yang saling meniadakan, melainkan sebagai sintesis reflektif yang terus 

dinegosiasikan. Etnografi mikro dilakukan pada April 2025 melalui observasi partisipan, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi visual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

Katolik berfungsi sebagai infrastruktur moral-liturgis, compang sebagai pusat analogisme 

kosmologis, dan magi sebagai epistemologi perawatan yang menata relasi manusia, alam 

dan leluhur. Ketiganya membentuk sintesis reflektif yang adaptif terhadap tekanan 

modernitas dan pariwisata tanpa kehilangan kedaulatan ontologis masyarakat adat. Kajian 

ini memperkaya pemahaman tentang inkulturasi iman dan pluralisme religius di 

Indonesia serta menegaskan bahwa spiritualitas lokal mampu menjadi ruang refleksi 

teologis dinamis yang partisipatif di tengah perubahan sosial. 

 

Kata Kunci: Inkulturasi; Spiritual Manggarai; Iman Katolik; Teologi Lokal; Ritual 

Compang



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 290 

 

Pendahuluan  

Wae Rebo dengan Mbaru Niang dan permukiman melingkar, sering dipahami 

sebagai ikon arsitektur. Namun secara antropologis, desa di pegunungan Manggarai ini 

menyimpan kosmologi spiritual yang kompleks. Sejak misi Katolik awal abad ke-20, ritus 

gereja (misa, sakramen) berjalan berdampingan dengan ritus adat (Penti, persembahan 

compang) serta magi yang “senyap” namun persisten di tingkat rumah tangga (jimat, 

mantra, air “dikuatkan”, persembahan kebun). Alih-alih dualisme “agama formal vs 

kepercayaan lokal”, etnografi kami menunjukkan koeksistensi kreatif yang dikelola 

melalui negosiasi simbolik, etika ekologis, dan pengaturan batas sakral. Koeksistensi ini 

tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga diwujudkan dalam pengalaman tubuh dan 

afeksi religius. Sebagaimana dikemukakan oleh Luhrmann (2004), pengalaman iman 

terbentuk melalui proses metakinesis, yaitu bagaimana umat belajar merasakan kehadiran 

ilahi. Dalam konteks Wae Rebo, mekanisme ini tampak dalam cara masyarakat 

menginternalisasi kehadiran Tuhan dan leluhur melalui tindakan ritual seperti doa, 

persembahan, dan penyucian. Fenomena ini menyingkap problem teologis yang lebih 

dalam: ketegangan antara teologi universal Gereja Katolik dan ekspresi iman lokal 

masyarakat Manggarai. Apakah sakralitas compang dan altar gereja dapat dipahami 

dalam horizon yang sama? Bagaimana otoritas religius dinegosiasikan antara imam, tetua 

adat, dan para pelaku ritual lokal? Ketegangan inilah yang menjadi inti persoalan teologis 

dan antropologis dalam studi ini.  

Penelitian ini mendasarkan analisis pada empat pilar teoritik: Durkheim 

(solidaritas ritual), Geertz (agama sebagai sistem simbol), Descola (ontologi 

analogisme/animisme), dan Robbins (indigenisasi Kristen). Kerangka ini diperkuat 

dengan literatur tentang pluralisme hukum dan heritage politics dalam konteks 

masyarakat adat. Kami menawarkan model “sintesis reflektif” untuk menjelaskan 

bagaimana tiga ranah keagamaan, Katolik, adat, dan magi yang saling menopang, serta 

kapan salah satunya dimajukan sesuai konteks sosial dan ekologi, sembari menghadapi 

tarik-menarik kuasa antara gereja, negara, adat, dan pasar. 

Dalam konteks komparatif, setiap komunitas adat di Indonesia menunjukkan pola 

inkulturasi dan negosiasi iman yang khas yang menegaskan bahwa spiritualitas lokal tidak 

pernah berhenti pada titik sinkretisme sederhana, melainkan berkembang menjadi bentuk 

sintesis reflektif antara agama formal dan tradisi leluhur. Di Toraja, misalnya, proses 

inkulturasi tampak dalam upaya Gereja menafsir ulang ritus kematian Rambu Solo’ bukan 

sebagai bentuk penyimpangan, tetapi sebagai ekspresi solidaritas sosial dan spiritual yang 

kemudian disesuaikan dengan liturgi Kristen sebagaimana dicatat oleh Adams (2006). 

Sementara di Baduy, eksklusivitas Sunda Wiwitan terwujud melalui komitmen menjaga 

kesucian tanah, kelestarian alam, dan tatanan sosial yang berakar pada hubungan spiritual 

antara manusia, leluhur, dan Sang Hyang Kersa, sehingga sistem kepercayaan ini tetap 

bertahan sebagai identitas religius yang khas di tengah dinamika modernitas 

(Aliyudin et al., 2020). Di Ngada, praktik pluralisme hukum dan keagamaan 

memungkinkan dialog aktif antara imam Katolik dan tetua adat Mosalaki, di mana hukum 

Gereja dan adat dinegosiasikan dalam semangat subsidiarity of faith sebagaimana 

diuraikan oleh Prioharyono (2012) dan Bedner & Arizona (2019). Adapun di Sumba, 

tradisi Marapu memperlihatkan upaya panjang komunitas lokal untuk memperoleh 

pengakuan hukum sekaligus menegosiasikan relasi antara ritus persembahan leluhur dan 

sakramen Gereja, suatu bentuk inkulturasi genealogis yang dikaji secara mendalam oleh 

Soeriadiredja (2013) dan Vel & Makambombu (2021). Dengan demikian, pola-pola ini 

memperlihatkan spektrum luas inkulturasi religius di Nusantara, dari negosiasi simbolik, 

purifikasi, dialog hukum, hingga transformasi teologis, yang semuanya menegaskan 

kemampuan masyarakat adat Indonesia untuk menafsir ulang iman global dalam horizon 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 291 

 

kosmologis lokal tanpa kehilangan otonomi spiritualnya. Penelitian ini bertujuan 

menganalisis dinamika dialog antara teologi Katolik dan spiritualitas lokal Manggarai 

melalui simbol dan praktik compang sebagai ruang negosiasi iman. Pendekatan ini 

memberikan kontribusi dalam melihat bahwa praktik religius masyarakat adat bukan 

sekadar bentuk sinkretisme, melainkan model reflektif di mana iman universal Gereja 

mengalami perjumpaan kreatif dengan kosmologi lokal.  

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi mikro 

yang dilaksanakan di Desa Adat Wae Rebo, Flores Barat, pada bulan April 2025. Fokus 

penelitian diarahkan pada praktik keagamaan dan ruang sakral masyarakat yang 

mencakup ritus publik seperti misa, pertemuan di Mbaru Niang, dan prosesi menuju 

compang, serta narasi domestik seperti penggunaan magi, penafsiran tanda dan mimpi, 

serta etika perawatan kebun. Informan ditentukan secara purposif berdasarkan 

keterlibatan aktif dalam kegiatan religius dan adat, meliputi tetua adat, imam paroki, ibu 

rumah tangga, petani kopi, dan pemuda pemandu wisata. Data dikumpulkan melalui 

observasi partisipan, wawancara mendalam, dokumentasi visual non-ritual, dan catatan 

reflektif lapangan dalam interaksi sosial. Analisis data dilakukan secara induktif melalui 

proses reduksi, kategorisasi, dan penemuan tema menggunakan teknik pengodean 

tematik, yang meliputi aspek liturgi, solidaritas, ruang analogis di compang, magi sebagai 

pengetahuan alternatif, koeksistensi dan negosiasi kuasa, serta kedaulatan ontologis. 

Hasil temuan kemudian dibandingkan lintas kasus dengan teknik pattern matching untuk 

memperoleh generalisasi konseptual yang relevan. 
 

Hasil dan Pembahasan 

1. Compang sebagai Simbol Relasional antara Manusia, Leluhur, dan Ilahi 

Dalam pendekatan Mode of Identification yang dikembangkan oleh Philippe 

Descola (2013), masyarakat memahami dan mengidentifikasi dunia melalui empat skema 

utama: naturalisme, animisme, analogisme, dan totemisme. Skema ini menggambarkan 

cara manusia memetakan hubungan ontologis antara dirinya dengan entitas lain di dunia. 

Dalam konteks Wae Rebo, praktik Katolik institusional berjalin erat dengan praktik adat 

dalam kerangka analogisme lokal dan animisme magis. Oleh karena itu, masyarakat Wae 

Rebo dapat diposisikan di wilayah analogisme dan animisme sekaligus. Analogisme, yang 

menekankan relasi non-ekuivalen, relasi transendental, dan struktur simbolik keagamaan 

seperti misa dan ritual sakral, mewujud dalam praktik Katolik mereka. Sebaliknya, 

animisme, yang menekankan hubungan timbal balik antara manusia dan entitas non-

manusia melalui pengalaman, pertukaran, dan simbolisasi tubuh, menjelaskan praktik 

magi dan komunikasi spiritual personal yang mereka jalankan (Descola, 2013; Benussi, 

2023). 

Kedua cara pandang tersebut menjelaskan dasar kosmologis masyarakat 

Manggarai yang melihat dunia bukan sebagai sistem terpisah, melainkan sebagai jaringan 

relasional yang berlapis antara manusia, leluhur, dan kekuatan adikodrati. Dalam struktur 

sosial dan simboliknya, pusat dari sistem relasional ini diwujudkan dalam bentuk 

compang, altar batu bundar yang menjadi ruang perjumpaan spiritual dan sosial. 

Compang bukan sekadar artefak arsitektur atau monumen tradisional, melainkan struktur 

teologis yang menghubungkan dunia kasat mata dan dunia roh. Ia berfungsi sebagai axis 

mundi, tempat di mana langit dan bumi berjumpa, di mana manusia dan leluhur saling 

menyapa dalam tata kosmos yang hidup. Di sinilah setiap ritual penting dimulai dan 

diakhiri. Melalui compang, masyarakat Wae Rebo meneguhkan kembali ikatan 

kosmologis mereka: dengan Tuhan, dengan leluhur, dengan tanah, dan dengan sesama 

manusia. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 292 

 

Secara performatif, setiap tetua adat yang memimpin doa di compang bukan hanya 

menjadi juru bicara komunitas, tetapi juga mediator spiritual. Ia menyatukan seluruh 

dimensi kosmos melalui ucapan doa dalam bahasa Manggarai kuno yang mengandung 

mantra dan pujian. Dalam momen tersebut, kehadiran ilahi dipahami tidak secara 

hierarkis, bukan Tuhan yang jauh di langit, melainkan Tuhan yang berdiam di tengah 

ruang komunitas melalui simbol, bunyi, dan persembahan. Oleh karena itu, compang 

dapat disebut sebagai locus gratiae, ruang rahmat yang menghadirkan perjumpaan antara 

iman Katolik dan kosmologi lokal (Amaladoss, 1998). Melalui konsep ini, rahmat tidak 

dibatasi oleh institusi Gereja, melainkan dapat ditemukan dalam konteks budaya dan 

tanah tempat masyarakat hidup. Pedoman Inkulturasi Liturgi Gereja Katolik Indonesia 

(KWI, 2004) menegaskan hal yang sama: bahwa setiap budaya memiliki potensi untuk 

menjadi wadah penyingkapan rahmat Allah, selama ia mengandung nilai-nilai Injili yang 

membangun kehidupan dan solidaritas sosial. 

Di Filipina, proses inkulturasi Katolik berkembang melalui praktik popular piety 

yang menghubungkan iman dengan budaya rakyat. Asis (2014) menunjukkan bahwa 

devosi terhadap Santo Niño atau prosesi Pahalik bukan sekadar bentuk ketaatan liturgis, 

tetapi ekspresi iman yang menyatu dengan ritme sosial dan emosi kolektif masyarakat. 

Gereja menafsir simbol lokal, musik, tarian, dan persembahan bunga, sebagai medium 

rahmat, bukan sekadar adat. Pola ini beresonansi dengan praktik di Wae Rebo, di mana 

compang dan misa Katolik saling meminjam simbol penyucian dan pengorbanan. Seperti 

di Filipina, dialog iman lahir bukan dari teologi formal, melainkan dari perjumpaan 

afektif antara tubuh, ritus, dan ruang. Inkulturasi demikian memperlihatkan bahwa Gereja 

Asia tidak hanya mengajarkan iman universal, tetapi membiarkannya tumbuh dalam 

bahasa simbolik lokal yang hidup di tengah komunitas. 

Ungkapan yang sering diucapkan masyarakat, “Gereja untuk Tuhan, Compang 

untuk Leluhur,” merefleksikan pemahaman teologis yang subtil namun mendalam. 

Ungkapan ini bukan menandakan pemisahan, melainkan penataan keseimbangan spiritual 

yang menjadi dasar bagi kelangsungan hidup komunitas. Gereja dipandang sebagai ruang 

vertikal yang menghubungkan manusia dengan Tuhan yang transenden, sementara 

compang menjadi ruang horizontal yang menghubungkan manusia dengan leluhur dan 

tanah sebagai entitas yang juga sakral. Dalam dua poros ini, iman masyarakat Manggarai 

bergerak dinamis, vertikal dan horizontal, transendental dan imanen. Keduanya tidak 

pernah saling meniadakan, melainkan membentuk sumbu spiritual yang saling 

melengkapi. Dengan demikian, compang menjadi simbol konkret dari gagasan 

sacramentality of culture (FABC Papers No. 50, 1990) di mana budaya menjadi saluran 

rahmat, bukan hambatan iman. 

Praktik ritual di sekitar compang memperlihatkan bagaimana kehadiran Tuhan 

diwujudkan melalui tindakan kolektif. Dalam upacara persembahan, darah hewan kurban 

yang diteteskan di atas batu bukan hanya simbol pengorbanan leluhur, tetapi juga ekspresi 

syukur atas kehidupan dan hasil panen. Imam paroki di Denge bahkan menafsirkan 

compang sebagai “altar agraris”, tanda pengakuan bahwa segala hasil bumi berasal dari 

rahmat Tuhan yang bekerja melalui tangan manusia dan restu leluhur. Pemaknaan ini 

sejalan dengan pandangan Rappaport (1999) bahwa ritual berfungsi sebagai sarana 

penataan moral dan ekologis dalam masyarakat. Melalui ritus, masyarakat menegakkan 

“hukum simbolik” yang menjaga keseimbangan antara dimensi spiritual, sosial, dan 

ekologis. Dalam hal ini, compang bukan sekadar locus persembahan, melainkan locus 

hukum moral yang menegaskan keterhubungan antara iman dan keberlanjutan ekologis. 

Salah satu momen yang paling mencerminkan dialog antara iman Katolik dan 

kosmologi adat adalah prosesi penghapusan dosa dalam rangkaian ritual tahunan Penti. 

Dalam prosesi ini, seorang tetua adat berdiri di atas watu pantas, batu keramat yang 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 293 

 

menjadi titik konsentrasi spiritual, dan memanjatkan doa permohonan pengampunan 

kepada Tuhan dan leluhur agar masyarakat layak mengikuti seluruh tahapan upacara. 

Seekor ayam disembelih sebagai medium penyucian kolektif, darahnya diteteskan di atas 

batu sebagai simbol penebusan. Secara teologis, ritual ini menggemakan prinsip 

sakramen pengakuan dosa dalam Katolik, tetapi diartikulasikan dalam bentuk komunal 

dan berbasis analogisme lokal. Ritual ini menunjukkan bahwa pengampunan bukan hanya 

urusan personal antara manusia dan Tuhan, tetapi juga urusan kolektif antara komunitas 

dan dunia spiritual yang lebih luas. 

Dalam kerangka antropologi Kristen, praktik tersebut merepresentasikan bentuk 

plural Christianity sebagaimana dikemukakan oleh Cannell (2010), yakni kekristenan 

yang tumbuh dari bawah, tidak bersandar pada sistem dogmatis universal, melainkan pada 

jaringan makna lokal yang hidup dalam keseharian umat. Gereja di Wae Rebo dengan 

demikian berfungsi sebagai mediator moral-liturgis yang berjalan beriringan dengan adat, 

bukan menggantikannya. Melalui pendekatan ini, iman menjadi pengalaman sosial yang 

nyata dan terbuka terhadap tafsir budaya. Otto dan Bubandt (2010) menyebut fenomena 

ini sebagai experiment in holism, yaitu upaya untuk memahami kehidupan sebagai 

kesatuan antara iman, hukum, dan lingkungan sosial. Holisme ini memungkinkan 

masyarakat Wae Rebo untuk hidup dalam iman tanpa harus melepaskan identitas 

kosmologis mereka. Dalam perspektif ini, compang menjadi wadah konkret dari teologi 

reflektif yang bersifat praksis dan kontekstual, bukan doktrin yang datang dari luar, tetapi 

hasil refleksi iman yang tumbuh dari pengalaman komunitas itu sendiri. 

Lebih jauh lagi, compang menampilkan karakter ekologis dari teologi lokal Wae 

Rebo. Dalam pandangan mereka, tanah, batu, air, dan pepohonan bukanlah benda mati, 

melainkan bagian dari jaringan kosmik yang memiliki roh dan nilai moral. Ritual di 

compang menjadi tindakan pemulihan relasi dengan alam dan leluhur, sebagaimana misa 

dalam Katolik menjadi tindakan pemulihan relasi manusia dengan Tuhan. Dengan 

demikian, compang dapat dipahami sebagai ruang teologi ekologis, tempat iman 

diwujudkan dalam tindakan merawat dan mensakralkan alam. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Amaladoss (2005) bahwa teologi inkulturatif Asia tidak hanya berbicara 

tentang adaptasi simbol, tetapi juga tentang solidaritas spiritual dengan seluruh ciptaan. 

Dalam konteks ini, iman Katolik di Wae Rebo menjadi bentuk eco-theology yang tumbuh 

dari bawah, iman yang tidak menaklukkan, tetapi berdialog dengan alam. 

Kekuatan simbolik compang juga terletak pada kemampuannya mengikat 

masyarakat secara sosial. Setiap upacara di compang adalah momen pertemuan, 

pengakuan, dan rekonsiliasi. Ia menjadi ruang publik sakral di mana perbedaan usia, 

status, dan posisi sosial melebur dalam satu kesadaran komunal. Dalam hal ini, compang 

memiliki fungsi seperti communitas dalam konsep Turner (1969): ruang di mana hierarki 

sosial ditiadakan sementara, dan solidaritas kolektif ditegakkan melalui pengalaman 

bersama akan yang sakral. Solidaritas inilah yang memungkinkan masyarakat untuk terus 

menjaga keseimbangan antara tuntutan modernitas dan nilai-nilai adat. Mereka tidak 

menolak pariwisata, tetapi menegosiasikan batas antara ruang profan dan ruang sakral 

dengan prinsip moral yang berpijak pada compang. 

Dengan demikian, compang adalah simbol relasional yang meneguhkan sintesis 

antara teologi Katolik, kosmologi adat, dan etika ekologis. Ia memperantarai relasi 

manusia dengan Tuhan, dengan leluhur, dan dengan lanskap yang mereka anggap sebagai 

tubuh kosmos. Relasi-relasi ini bersifat dinamis dan selalu diperbarui melalui ritual, doa, 

dan praktik keseharian. Dalam arti ini, compang tidak hanya sakral karena bentuknya 

yang arkais, tetapi karena fungsinya sebagai ruang komunikasi lintas entitas: antara 

Gereja dan adat, antara langit dan tanah, antara iman dan kebudayaan. Ia adalah teologi 

yang hidup, suatu bentuk sintesis reflektif yang terus berkembang, membuktikan bahwa 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 294 

 

di tengah tekanan modernitas, masyarakat adat mampu menafsirkan kembali iman 

Katolik melalui simbol, ruang, dan bahasa mereka sendiri. Di Wae Rebo, iman bukanlah 

keyakinan yang beku, melainkan dialektika yang hidup antara liturgi dan kehidupan, 

antara altar gereja dan compang sebagai dua wajah rahmat yang menyatu dalam 

pengalaman spiritual masyarakat. 

 

2. Ketegangan antara Struktur Liturgi Katolik dan Ritus Lokal 

Inkulturasi tidak pernah berlangsung tanpa ketegangan. Di Wae Rebo, misa 

Katolik dan upacara Penti sering kali saling bertemu dalam ruang simbolik yang sama, 

tetapi dengan tata ritual yang berbeda. Gereja memegang struktur liturgi yang baku: 

pembukaan, sabda, persembahan, dan berkat penutup. Sementara itu, adat memiliki ritme 

tersendiri, dimulai dengan doa leluhur, persembahan hewan, dan makan bersama. 

Keduanya menampilkan struktur performatif yang paralel, namun berasal dari 

epistemologi yang berbeda. Ketegangan muncul bukan karena kontradiksi teologis, 

melainkan karena perbedaan cara memahami dan menghadirkan yang sakral. Dalam hal 

ini, perbedaan epistemik antara ritus Katolik dan adat bukanlah pertentangan, melainkan 

bentuk lain dari keragaman cara manusia menafsir kehadiran ilahi dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Geertz (1973), agama adalah sistem simbol yang 

menciptakan suasana dan motivasi kuat dalam diri manusia melalui konsepsi tatanan 

eksistensi yang faktual. Dalam pandangan Gereja, altar adalah simbol kurban Kristus 

yang universal dan menjadi pusat keselamatan umat. Sedangkan bagi masyarakat adat 

Manggarai, compang adalah simbol keseimbangan kosmos, tempat di mana rahmat dan 

berkah turun melalui relasi manusia dengan leluhur dan alam. Namun, dalam pengalaman 

iman sehari-hari, warga Wae Rebo tidak pernah benar-benar memisahkan keduanya. 

Mereka menghadiri misa di kapel dan tetap mempersembahkan kurban di compang. Ini 

adalah bentuk double belonging (Robbins, 2004), di mana identitas religius ganda tidak 

menimbulkan konflik, sebab keduanya didorong oleh pengalaman spiritual yang sama: 

rasa syukur dan kerendahan hati di hadapan Yang Ilahi. Double belonging bukanlah 

kompromi, melainkan strategi eksistensial untuk menjaga keseimbangan antara iman 

yang diajarkan dan iman yang diwariskan. 

Ketegangan ini semakin nyata dalam narasi para imam dan tetua adat. Beberapa 

imam muda yang baru ditugaskan di Manggarai awalnya merasa canggung terhadap 

praktik persembahan darah di compang dan penggunaan benda magis di rumah tangga. 

Namun, setelah berdialog dengan tetua adat, mereka mulai memahami bahwa tindakan 

tersebut bukanlah bentuk penyembahan berhala, melainkan simbol kasih, solidaritas, dan 

permohonan keselamatan. Pendekatan pastoral ini sejalan dengan prinsip subsidiarity of 

faith yang ditekankan oleh Federasi Konferensi Uskup Asia (FABC Papers No. 81, 2005), 

yaitu bahwa otoritas religius Gereja sebaiknya menghormati kebijaksanaan spiritual lokal 

sejauh tidak menyalahi inti iman. Prinsip ini juga menegaskan bahwa iman Kristen tidak 

dapat diimpor secara utuh tanpa melalui proses penafsiran dan negosiasi kultural. 

Dalam praktik sehari-hari, para imam di Manggarai kemudian mencoba menafsir 

ulang makna persembahan adat agar selaras dengan iman Katolik, tanpa menghapus nilai 

adatnya. Salah satu contohnya terlihat dalam misa panen yang dirayakan menjelang Penti. 

Dalam misa tersebut, persembahan hasil panen, sirih, dan pinang diletakkan di depan 

altar, sementara doa syukur dibacakan dalam bahasa Manggarai. Imam mengenakan stola 

liturgis berwarna merah bata, warna yang juga digunakan dalam ritual adat sebagai 

lambang darah dan kehidupan. Prosesi ini menunjukkan bahwa inkulturasi bukan sekadar 

mengganti simbol, tetapi mengubah cara berpikir tentang rahmat. Pedoman Inkulturasi 

Liturgi Gereja Katolik Indonesia (KWI, 2004) menegaskan bahwa inkulturasi tidak 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 295 

 

berarti meniru bentuk budaya lokal, melainkan menghidupi nilai-nilainya melalui liturgi 

yang disesuaikan dengan konteks budaya umat. Dalam konteks Wae Rebo, nilai itu adalah 

harmoni antara manusia, leluhur, dan alam. 

Namun, ketegangan liturgis ini tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga sosial. 

Beberapa warga muda yang bekerja di sektor pariwisata melihat ritual adat sebagai 

“kuno” dan memilih berfokus pada misa sebagai ekspresi iman yang dianggap lebih 

modern. Sebaliknya, para tetua adat menganggap bahwa generasi muda mulai kehilangan 

kepekaan terhadap kesakralan tanah dan makna leluhur. Di sinilah Gereja berperan 

sebagai ruang mediasi. Dalam homili-homilinya, para imam sering mengaitkan doa Bapa 

Kami dengan doa leluhur yang diawali dengan penghormatan terhadap bumi, 

menunjukkan bahwa keduanya berasal dari semangat yang sama: kesadaran akan 

ketergantungan manusia pada rahmat Tuhan. Ketegangan lintas generasi ini menjadi 

bagian alami dari proses inkulturasi yang dinamis dan terbuka terhadap tafsir baru. 

Bevans dan Schroeder (2004) menjelaskan bahwa teologi kontekstual selalu 

bersifat dialogis; ia mendengarkan narasi lokal, sekaligus menafsir ulang Injil dalam 

bahasa budaya setempat. Dalam konteks Wae Rebo, dialog ini berlangsung secara terus-

menerus melalui pertukaran makna antara liturgi Gereja dan ritus adat. Amaladoss (2005) 

menegaskan bahwa inkulturasi sejati bukanlah proses asimilasi, tetapi dialog of life, 

perjumpaan dua tradisi spiritual yang saling memperkaya. Gereja belajar tentang 

imanenitas Tuhan dari adat, sementara adat belajar tentang universalitas rahmat dari 

Gereja. Proses ini menghasilkan bentuk iman yang tidak seragam, tetapi bersifat reflektif 

dan partisipatif. 

Dalam konteks antropologi agama, pengalaman ini juga menggambarkan unity in 

diversity dalam kekristenan sebagaimana dicatat oleh Cannell (2010). Menurutnya, setiap 

komunitas Kristen menafsir Injil sesuai dengan sistem nilai dan sejarah lokalnya, tanpa 

kehilangan identitas Kristiani. Fenomena ini juga sejalan dengan gagasan experiment in 

holism yang diajukan Otto dan Bubandt (2010), bahwa kebudayaan tidak dapat dipahami 

sebagai kumpulan fragmen, melainkan sebagai sistem makna yang saling menembus. Di 

Wae Rebo, iman Katolik dan adat Manggarai membentuk sistem makna yang saling 

memperkuat: liturgi Gereja memperdalam rasa spiritual kolektif, sementara ritus adat 

meneguhkan rasa kebersamaan dan tanggung jawab ekologis. Dengan demikian, 

ketegangan antara keduanya bukanlah ancaman, melainkan sumber daya spiritual yang 

mendorong refleksi dan pertumbuhan iman. 

Kontroversi Chinese Rites pada masa Ming–Qing menjadi contoh klasik 

bagaimana batas antara inkulturasi dan sinkretisme dinegosiasikan. Sun (2024) meneliti 

bagaimana para misionaris Yesuit menafsir praktik penghormatan leluhur (guishen) 

bukan sebagai penyembahan berhala, tetapi sebagai ekspresi filial piety yang dapat 

diintegrasikan dengan iman Katolik melalui konsep dulia,  penghormatan, bukan 

penyembahan. Dialog itu menggambarkan upaya Gereja untuk memahami simbol lokal 

sebagai jembatan teologis, bukan ancaman dogmatis. Situasi ini paralel dengan hubungan 

antara altar gereja dan compang di Wae Rebo: keduanya menjadi locus sakral yang 

menegosiasikan antara penghormatan leluhur dan penyembahan ilahi. Inkulturasi di 

Tiongkok dan Wae Rebo sama-sama menegaskan bahwa kehadiran Tuhan dapat 

dipahami melalui simbol-simbol budaya yang menubuhkan iman, asalkan ditempatkan 

dalam horizon reflektif yang membedakan antara ritus sosial dan teologi keselamatan. 

Ritual di Wae Rebo juga memperlihatkan lapisan hermeneutik yang kaya. Ketika 

umat membawa hasil bumi untuk diberkati di altar, tindakan itu tidak hanya bermakna 

persembahan, tetapi juga afirmasi bahwa Tuhan bekerja melalui alam dan tangan 

manusia. Masyarakat percaya bahwa tanah adalah bagian dari tubuh kosmos yang hidup; 

karena itu, memberi persembahan berarti mengembalikan sebagian rahmat kepada 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 296 

 

sumbernya. Dalam liturgi Katolik, tindakan ini diresapi oleh makna Ekaristi: “ambil dan 

makanlah, inilah tubuh-Ku.” Dalam ritual adat, tindakan serupa berarti “kembalikanlah 

yang berasal dari bumi kepada bumi.” Dua sistem simbol yang tampak berbeda ini 

bertemu dalam kesadaran spiritual yang sama: bahwa kehidupan adalah rahmat yang 

harus dipelihara bersama. 

Dengan demikian, ketegangan antara struktur liturgi Katolik dan ritus adat di Wae 

Rebo merupakan dialektika kreatif yang menumbuhkan iman reflektif dan kontekstual. Ia 

memperlihatkan bahwa inkulturasi bukan proyek Gereja semata, melainkan proses sosial 

yang dijalankan bersama oleh imam, tetua adat, dan umat. Gereja menjadi wadah transisi 

teologis di mana tradisi universal dan lokal berdialog melalui simbol, bahasa, dan 

tindakan. Dalam pandangan Rappaport (1999), ritual semacam ini berfungsi sebagai 

mekanisme pemeliharaan tatanan moral di tengah perubahan sosial. Maka, inkulturasi di 

Wae Rebo dapat disebut sebagai “teologi dari bawah” (bottom-up theology), sebuah 

proses di mana umat menjadi subjek refleksi iman, bukan sekadar penerima dogma. 

Gereja belajar dari adat, dan adat belajar dari Injil. Dari sinilah lahir bentuk religiositas 

yang fleksibel, reflektif, dan terbuka terhadap perubahan, yang menunjukkan bahwa iman 

sejati selalu berakar pada dialog dan keterbukaan terhadap dunia. 

 

3. Potensi Dialog dan Lahirnya Spiritualitas Inkulturatif 

Dialog antara Gereja dan adat di Wae Rebo tidak lahir dari ruang teologis formal, 

melainkan tumbuh dalam praktik sehari-hari umat. Seorang ibu rumah tangga 

menjelaskan bahwa sebelum misa pagi, ia selalu menyalakan dupa kecil di depan foto 

leluhur dan salib kayu di rumahnya, sambil memanjatkan doa agar anak-anaknya selamat 

di perjalanan. Tindakan sederhana ini merepresentasikan cara masyarakat Wae Rebo 

menjembatani dua horizon spiritual: Tuhan yang diimani melalui Katolik dan roh leluhur 

yang dihadirkan melalui simbol-simbol lokal. Bagi Gereja, tindakan tersebut mungkin 

tampak sebagai devosi pribadi; namun bagi masyarakat, ia adalah bentuk doa yang 

menghubungkan dua dunia. Praktik seperti ini membentuk bridge of affect, jembatan 

afektif yang menjadikan iman Katolik berakar dalam tubuh dan keseharian, bukan 

sekadar dalam ritus liturgis. Di sinilah teologi menjadi pengalaman yang hidup, 

sebagaimana ditekankan oleh Bevans dan Schroeder (2004), bahwa konteks budaya 

bukan sekadar latar, tetapi sumber refleksi teologis itu sendiri. 

Dalam konteks modern, relasi religius di Wae Rebo melibatkan lebih dari sekadar 

Gereja dan adat. Negara dan pasar menjadi aktor baru yang turut menentukan makna 

sakralitas. Pemerintah menandai Wae Rebo sebagai “desa wisata budaya,” sementara 

Gereja menyebutnya “komunitas iman hidup.” Dua label ini membawa konsekuensi yang 

berbeda: negara mendorong keterbukaan dan akses wisata, sementara Gereja menekankan 

kesakralan dan pembatasan ruang ritual. Dalam ketegangan inilah adat berperan sebagai 

mediator. Dalam konteks Wae Rebo, gesekan antara Gereja, adat, dan negara melahirkan 

sintesis reflektif yang memadukan nilai spiritual, moral, dan ekonomi tanpa kehilangan 

karakter lokalnya. 

Melalui hukum adat seperti Wae Lu’u, masyarakat menetapkan bahwa setiap tamu 

harus membawa sirih-pinang sebelum memasuki kampung, bukan sekadar sebagai tanda 

sopan santun, tetapi sebagai perjanjian spiritual yang mengakui kedaulatan ruang sakral. 

Praktik ini menunjukkan apa yang oleh Henley dan Davidson (2008) disebut adat as a 

flexible idiom of negotiation: adat bukan sistem statis, melainkan bahasa sosial yang 

mampu menengahi tekanan antara sakralitas dan komodifikasi, antara Gereja dan negara, 

antara iman dan ekonomi. 

Melalui mekanisme tersebut, masyarakat Wae Rebo mempraktikkan apa yang 

dapat disebut kuratorialitas budaya: suatu cara mengatur, memilih, dan menata batas 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 297 

 

antara ruang sakral dan ruang publik. Dalam kerangka teologis, praktik ini adalah bentuk 

spiritualitas reflektif yang menjaga integritas iman di tengah tuntutan modernitas. Gereja 

mendukung prinsip ini karena melihatnya selaras dengan gagasan ecological spirituality 

yang ditegaskan dalam ensiklik Laudato Si’ (Paus Fransiskus, 2015): iman tidak hanya 

mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga dengan bumi dan sesama 

makhluk hidup. Dalam konteks ini, masyarakat Wae Rebo menunjukkan bentuk praksis 

iman yang konkret, di mana care for creation diwujudkan dalam pengelolaan ritual, 

arsitektur, dan batas ruang religius.  

Sebagaimana dijelaskan oleh Perdana (2014), struktur ruang Wae Rebo yang 

berbentuk lingkaran dengan pusat compang dan rumah-rumah Mbaru Niang yang 

mengelilinginya bukan sekadar desain arsitektur tradisional, melainkan representasi 

kosmologi religius yang menghubungkan manusia, leluhur, dan Tuhan dalam satu tata 

moral. Dengan demikian, setiap elemen ruang, dari pelataran, altar batu, hingga lintasan 

menuju kebun, memiliki fungsi liturgis yang memungkinkan dialog terus-menerus antara 

teologi Katolik dan spiritualitas adat. Mereka mengatur siapa yang boleh 

mendokumentasikan ritual, kapan wisatawan boleh berkunjung, dan bagaimana hasil 

ekonomi dibagi secara kolektif untuk menjaga kesetaraan dan keseimbangan kosmos. 

Relasi antara Gereja, adat, dan negara/pasar dalam sistem ini dapat 

divisualisasikan sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Hubungan antara Adat-Gereja-Negara/Pasar di Wae Rebo. 

Diagram tersebut menggambarkan hubungan tiga kutub kuasa yang terus 

dinegosiasikan. Gereja berperan sebagai pusat moral universal; adat menjaga kedaulatan 

ontologis lokal; negara dan pasar menjadi kekuatan regulatif sekaligus ekonomi. Magi 

berfungsi sebagai jembatan yang mempertahankan keseimbangan afektif antara 

ketiganya. Sebagaimana dikemukakan oleh Greenwood (2014), praktik magi merupakan 

bentuk pengetahuan performatif yang menegosiasikan batas antara material dan spiritual 

melalui tindakan tubuh dan intensi simbolik. Dalam konteks Wae Rebo, fungsi magi 

semacam ini menjaga kontinuitas afektif antara iman Katolik, kosmologi adat, dan 

kehidupan domestik, menjadikannya dimensi perawatan spiritual yang halus namun vital. 

Sintesis reflektif lahir di ruang dialog ini, bukan dari asimilasi, tetapi dari proses 

negosiasi yang berkelanjutan. Seperti dijelaskan Otto dan Bubandt (2010), masyarakat 

semacam ini menjalankan experiment in holism, yaitu usaha kolektif untuk 

mempertahankan kesatuan makna di tengah tumpang tindih sistem nilai dan pengetahuan. 

Bentuk dialog ini dapat dibandingkan dengan komunitas adat lain di Indonesia: 

 

 

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 298 

 

Tabel 1. Bentuk-Bentuk Inkulturasi Teologis pada beberapa Masyarakat Adat di Indonesia 

Komunitas 
Sistem 

Kepercayaan 

Relasi dengan 

Agama Formal 
Pola Negosiasi 

Bentuk 

Inkulturasi 

Teologis 

Toraja Aluk Todolo Kristen 

(Protestan/Katolik) 

Komodifikasi 

ritus Rambu 

Solo’ di bawah 

tekanan wisata 

Dualitas 

representasional 

antara ritus adat 

dan liturgi gereja 

Baduy Sunda 

Wiwitan 

Islam dan Negara Eksklusivitas 

dan resistensi 

administratif 

Purifikasi 

spiritual melalui 

isolasi budaya 

Ngada Adat 

Mosalaki 

Katolik Pluralisme 

hukum dan 

kompromi 

administratif 

Subsidiarity of 

faith antara imam 

dan tetua adat 

Sumba Marapu Katolik/Protestan Negosiasi 

pengakuan 

hukum dan 

reformasi 

liturgi 

Inkulturasi 

genealogis 

melalui 

persembahan 

leluhur 

Wae Rebo Katolik–

Analogisme–

Magi 

Katolik 

inkulturatif 

Moderasi dan 

kuratorialitas 

heritage 

Sintesis reflektif 

antara altar, 

compang, dan 

magi 
 

Tabel ini menunjukkan bahwa pola inkulturasi religius di Indonesia tidak 

seragam. Di Toraja, ritus adat menjadi komoditas wisata; di Baduy, eksklusivitas spiritual 

menjadi bentuk resistensi; di Ngada, dialog hukum membentuk model subsidiarity of 

faith; di Sumba, Marapu bertransformasi menjadi teologi genealogis; sedangkan di Wae 

Rebo, inkulturasi tampil sebagai sintesis reflektif yang menyeimbangkan teologi universal 

Gereja dengan kosmologi lokal dan pengalaman magi domestik. Pola terakhir ini 

menunjukkan bentuk dialog of life (Amaladoss, 2005), yaitu perjumpaan iman yang 

berlangsung melalui kehidupan sehari-hari, bukan sekadar wacana teologis. Masyarakat 

tidak sekadar “mengadopsi” Katolik, tetapi menafsirnya kembali dalam bahasa 

pengalaman mereka sendiri. 

Dalam konteks yang lebih luas, praktik semacam ini memperlihatkan spiritualitas 

yang partisipatif dan ekologis. Rudyansjah dan Auzar (2019) menegaskan bahwa 

pelestarian ruang sakral di Indonesia selalu berhubungan dengan politik komoditas dan 

tata kelola ruang religius. Wae Rebo berhasil menjaga keseimbangan itu melalui prinsip 

kuratorial yang berbasis iman, bukan pasar. Madsen (2012) menyebut bentuk ini sebagai 

spiritual creativity, kreativitas religius yang lahir dari pertemuan antara tradisi dan 

globalisasi. Gereja, adat, dan negara di Wae Rebo membentuk relasi tripolar yang diatur 

bukan oleh dominasi, tetapi oleh proses moderasi yang memadukan iman, hukum, dan 

ekonomi dalam satu kesatuan kosmos. 

Dalam masyarakat Melanesia, Barker (2014) dan Robbins (2014) menunjukkan 

bahwa kekristenan tidak diterima secara pasif, tetapi direkonstruksi melalui “secondary 

conversion”, proses ketika iman global diterjemahkan ulang oleh komunitas lokal. Di 

Papua Nugini, umat menciptakan bentuk liturgi yang menekankan partisipasi komunal, 

nyanyian bahasa daerah, serta simbol adat seperti daun sagu atau kulit kerang dalam misa. 

Gereja memberi ruang bagi umat untuk menjadi subjek teologis, bukan sekadar objek 

misi. Pola ini sejajar dengan praktik di Wae Rebo, di mana imam dan tetua adat 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 299 

 

bernegosiasi dalam semangat subsidiarity of faith, otoritas religius diturunkan ke tingkat 

komunitas agar iman terwujud dalam kebersamaan sehari-hari. Baik di Melanesia 

maupun Manggarai, inkulturasi terjadi melalui kreativitas spiritual yang reflektif: Gereja 

belajar dari adat sebagaimana adat belajar dari Injil, dan keduanya membentuk harmoni 

baru tanpa meniadakan perbedaan ontologisnya. 

Dengan demikian, dialog antara Gereja dan adat di Wae Rebo melampaui kategori 

“sinkretisme” yang seringkali reduksionis. Ia adalah bentuk spiritualitas inkulturatif yang 

hidup, yang mengakui pluralitas tanpa kehilangan kesetiaan pada iman. Seperti 

dinyatakan oleh Cannell (2010) dan Robbins & Schieffelin (2016), kekristenan global 

selalu berwajah jamak, diterjemahkan, dinegosiasikan, dan dihidupi secara berbeda di 

setiap konteks. Sebagaimana dikemukakan juga oleh Sugirtharajah (2012), tugas teologi 

Asia bukanlah menolak tradisi Kristen universal, melainkan menafsirkan Tuhan dalam 

horizon pengalaman kolonial dan spiritualitas lokal. Dalam hal ini, praktik inkulturatif di 

Wae Rebo dapat dibaca sebagai proses postcolonialising God, di mana iman Katolik yang 

semula berakar di Barat diwujudkan kembali dalam tubuh, bahasa, dan ritual masyarakat 

adat Manggarai. Dalam wajah lokal itulah iman memperoleh vitalitasnya. Maka, Wae 

Rebo tidak hanya menjadi laboratorium antropologi agama, tetapi juga ruang teologi 

praksis, di mana manusia, leluhur, dan Tuhan berjumpa dalam dialog yang terus-menerus 

diperbarui oleh kehidupan itu sendiri. 

 

4. Pluralisme Hukum, Politik Heritage, dan Theology of Place dalam Sintesis 

Reflektif 

Fenomena sintesis reflektif di Wae Rebo tidak semata menunjukkan kemampuan 

masyarakat dalam merawat koeksistensi antara Gereja, adat, dan magi, tetapi juga 

mengandung lapisan relasi kuasa yang lebih kompleks, terutama pada tataran hukum, 

ruang, dan teologi. Dalam pandangan pluralisme hukum, sebagaimana dikemukakan oleh 

Griffiths (1986), masyarakat tidak pernah hidup di bawah satu sistem hukum tunggal, 

melainkan berada dalam jaringan norma-norma yang saling berkontestasi dan 

berinteraksi. Di Wae Rebo, sistem hukum Gereja Katolik, adat Manggarai, dan negara 

beroperasi berdampingan, masing-masing mengklaim legitimasi atas ruang sakral seperti 

compang, Mbaru Niang, serta tata aturan mengenai pariwisata dan ritual komunal. 

Namun yang menarik, masyarakat setempat tidak menempatkan sistem-sistem tersebut 

dalam relasi oposisi, melainkan mengelolanya secara kuratorial, memilah, 

menegosiasikan, dan menyesuaikan setiap norma berdasarkan konteks moral dan ekologi 

lokal. 

Praktik kuratorialitas hukum ini menunjukkan bahwa masyarakat Wae Rebo 

memiliki kesadaran normatif yang dinamis. Mereka memahami hukum adat bukan 

sebagai artefak masa lalu, melainkan sebagai sistem hidup yang senantiasa diperbarui 

melalui praktik ritual dan refleksi sosial. Sebagaimana dikemukakan oleh Von Benda-

Beckmann dan Turner (2017), pluralisme hukum harus dipahami sebagai governance in 

practice, yaitu proses sosial di mana berbagai sistem hukum terus dinegosiasikan dalam 

ruang kehidupan sehari-hari. Dalam kasus Wae Rebo, negosiasi tersebut tampak dalam 

keputusan bersama mengenai siapa yang boleh memimpin doa di compang, kapan misa 

lapangan dapat dilakukan, dan bagaimana batas antara ritual sakral dan kegiatan wisata 

dijaga. Proses ini menegaskan bahwa hukum adat dan hukum Gereja tidak berjalan secara 

paralel, melainkan saling bertaut sebagai ekspresi iman yang kontekstual. Gereja 

memberikan dimensi moral universal, sementara adat menghadirkan konteks lokal yang 

meneguhkan rasa kedaulatan spiritual masyarakat. 

Arizona dan Cahyadi (2013) menambahkan bahwa gerakan masyarakat adat di 

Indonesia sering menjadikan pluralisme hukum sebagai ruang perjuangan untuk 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 300 

 

mempertahankan kedaulatan normatif terhadap tekanan hukum negara. Dalam kerangka 

ini, masyarakat adat Wae Rebo bukan hanya bernegosiasi dengan Gereja dan pemerintah, 

tetapi juga mengartikulasikan hak mereka atas ruang sakral sebagai bagian dari hak 

budaya yang diakui oleh hukum nasional dan internasional. Relasi ini menegaskan bentuk 

subsidiarity of faith, di mana otoritas religius Gereja dan otoritas adat saling melengkapi 

tanpa menghapus satu sama lain. Negosiasi ini menciptakan bentuk iman yang tidak 

sekadar mengadaptasi liturgi Katolik ke dalam adat, tetapi mengontekstualisasikan iman 

itu dalam horizon spiritual yang bersifat ekologis, genealogis, dan politis. 

Dimensi ini kemudian bersinggungan langsung dengan politik heritage yang 

muncul ketika Wae Rebo diangkat sebagai desa wisata budaya. Rudyansjah dan Auzar 

(2019) menunjukkan bahwa pelestarian warisan budaya di Indonesia sering kali 

menimbulkan kontestasi baru antara nilai spiritual dan nilai ekonomi. Di Wae Rebo, 

masyarakat menghadapi dilema serupa: bagaimana menjaga kesakralan Mbaru Niang dan 

compang di tengah arus wisatawan yang meningkat? Jawaban masyarakat bukan dengan 

menolak modernitas, tetapi dengan mengembangkan mekanisme kuratorialitas heritage, 

sebuah strategi sosial untuk mengatur apa yang boleh dilihat dan diakses oleh 

pengunjung. Prinsip ini memperlihatkan kemampuan masyarakat untuk menegosiasikan 

logika kapitalisme wisata dengan logika kesakralan adat. Compang tidak dijadikan objek 

tontonan, melainkan tetap diposisikan sebagai pusat orientasi spiritual yang menentukan 

tata ruang dan etika pengunjung. 

Proses ini memperlihatkan bagaimana masyarakat adat Wae Rebo mempraktikkan 

bentuk refleksivitas hukum dan spiritual yang sejalan dengan konsep adat as a flexible 

idiom of negotiation sebagaimana dijelaskan oleh Henley dan Davidson (2008). Adat 

tidak berfungsi sebagai relik budaya yang kaku, tetapi sebagai bahasa negosiasi yang 

lentur dan berdaya adaptif. Melalui mekanisme ini, hukum adat dapat berdialog dengan 

hukum negara dan moralitas Gereja tanpa kehilangan akar kosmologisnya. Hal ini 

menjadikan sintesis reflektif di Wae Rebo sebagai contoh hidup dari “teologi praksis” di 

mana iman diwujudkan dalam tindakan sosial, bukan sekadar dogma atau ritual. 

Lebih jauh, dinamika antara hukum, adat, dan ruang di Wae Rebo dapat dibaca 

melalui perspektif theology of place sebagaimana dikemukakan oleh Allerton (2009). 

Dalam pandangan ini, tempat tidak sekadar wadah geografis, tetapi entitas spiritual yang 

menghubungkan manusia dengan yang Ilahi. Bagi masyarakat Wae Rebo, compang 

bukan hanya situs persembahan, melainkan ruang teologis di mana hubungan antara 

Tuhan, leluhur, dan manusia dijalin. Doa yang dipanjatkan di atas batu-batu watu pantas 

dalam prosesi Penti memperlihatkan bagaimana teologi Katolik tentang penebusan dosa 

diartikulasikan ulang secara kolektif melalui simbolisme lokal. Ketika tetua adat 

memohon pengampunan bagi seluruh kampung sambil mempersembahkan seekor ayam, 

tindakan itu memadukan sakramen pengakuan dosa dalam Gereja dengan ritus penyucian 

adat, menciptakan ruang teologis bersama yang mengatasi batas institusional antara altar 

dan compang. 

Dalam perspektif ini, lanskap Wae Rebo dapat dipahami sebagai teologi yang 

diwujudkan dalam bentuk ruang (spatialized theology). Masyarakat tidak hanya 

mempraktikkan iman melalui doa dan misa, tetapi juga melalui tata ruang dan aturan 

ekologis yang menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan roh leluhur. Descola 

(2013) menyebut sistem ini sebagai analogisme, di mana dunia dipahami sebagai jaringan 

relasi non-ekuivalen yang saling mengait. Dengan demikian, compang berfungsi sebagai 

“altar ekologis” yang menyatukan dimensi spiritual dan material. Di sinilah iman Katolik 

dan kosmologi adat bertemu bukan dalam bentuk sinkretisme, melainkan dalam praktik 

reflektif yang saling memperkaya. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 301 

 

Keterhubungan antara pluralisme hukum, politik heritage, dan teologi ruang 

menjadikan sintesis reflektif Wae Rebo sebagai model alternatif dari inkulturasi teologis 

di Indonesia. Ia memperlihatkan bahwa inkulturasi bukan sekadar penerapan simbol adat 

dalam liturgi, tetapi proses historis yang melibatkan negosiasi hukum, ruang, dan otoritas 

moral. Gereja, adat, dan negara membentuk tripolar system of negotiation yang terus 

berputar di sekitar simbol compang sebagai pusat iman dan hukum. Masyarakat Wae 

Rebo, melalui praktiknya, mengajarkan bahwa keberagamaan tidak perlu dibingkai dalam 

dikotomi “tradisi vs modernitas,” melainkan dapat dipahami sebagai proses kreatif yang 

terus-menerus menegosiasikan batas-batas kesakralan, hukum, dan kehidupan sosial. 

Dengan demikian, sintesis reflektif bukan sekadar kategori analitik, tetapi juga bentuk 

praksis spiritual yang menjadikan ruang, hukum, dan iman sebagai bagian integral dari 

keberlanjutan budaya dan teologi lokal. 

 

Kesimpulan  

Penelitian ini menunjukkan bahwa proses inkulturasi yang terjadi di Wae Rebo 

merepresentasikan suatu model sintesis reflektif yang memadukan iman Katolik, adat 

Manggarai, dan praktik magi dalam konfigurasi sosial, simbolik, dan teologis yang saling 

menopang. Sintesis ini tidak berlangsung secara harmonis tanpa gesekan, melainkan lahir 

dari proses negosiasi yang kompleks antara otoritas Gereja, kedaulatan adat, dan kekuatan 

negara-pasar. Melalui prinsip pluralisme hukum, masyarakat Wae Rebo mampu menata 

ulang batas kuasa religius dan hukum adat sehingga ritus Katolik dan ritual adat 

beroperasi secara paralel tanpa saling meniadakan. Dalam konteks politik heritage, desa 

ini mengembangkan bentuk kuratorialitas reflektif yang menjaga keseimbangan antara 

komodifikasi pariwisata dan kesakralan ruang ritual, menjadikan pelestarian warisan 

budaya sebagai tindakan spiritual sekaligus politik. Dari sisi theology of place, Wae Rebo 

menunjukkan bahwa ruang bukan sekadar wadah ibadah, melainkan medium teologis di 

mana iman, tubuh, dan alam saling berjumpa dalam relasi transenden. Keseluruhan 

dinamika ini menegaskan bahwa sintesis reflektif di Wae Rebo bukanlah bentuk 

sinkretisme, melainkan ekspresi teologi kontekstual Asia yang hidup, suatu upaya kreatif 

masyarakat untuk menghadirkan Tuhan dalam lanskap sosial, ekologis, dan spiritual 

mereka sendiri, sambil meneguhkan bahwa iman Katolik dapat berakar dalam tanah adat 

tanpa kehilangan universalitasnya. 

 

Daftar Pustaka  

Adams, K. M. (2006). Art as Politics: Re-Crafting Identities, Tourism, and Power in Tana 

Toraja, Indonesia. Honolulu: University of Hawai‘i Press. 

Aliyudin, M., Nurdin, A. A., Laksana, A. R., Muslimah, S., & Azis, A. (2020). Sunda 

Wiwitan: The Belief System of Baduy Indigenous Community, Banten, Indonesia. 

Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya, 5(1), 77–95. 

Allerton, C. (2009). Introduction: Spiritual Landscapes of Southeast Asia. 

Anthropological Forum, 19(3), 235–251. 

Amaladoss, M. (1998). Beyond Inculturation: Can the Many Be One? Delhi: ISPCK. 

Arizona, Y., & Cahyadi, E. R. (2013). Gerakan Masyarakat Adat dan Pluralisme Hukum 

di Indonesia. Jurnal Hukum Ius Quia Iustum, 20(4), 478–498. 

Asis, M. D. H. (2014). Popular Piety and Liturgical Inculturation in the Philippines: The 

Wedding of Faith and Culture. Asian Horizons, 8(4), 701–718. 

Barker, J. (2014). The One and the Many: Church-Centered Innovations in a Melanesian 

Society. Current Anthropology, 55(S10), S239–S248. 

Bedner, A., & Arizona, Y. (2019). Adat in Indonesian Socio-Legal Scholarship. The Asia 

Pacific Journal of Anthropology, 20(5), 416–435. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/ganaya 302 

 

Benussi, M. (2023). Spirit Mediumship and the Ontology of the Negative Unknown. 

HAU: Journal of Ethnographic Theory, 13(1), 55–76. 

Bevans, S. B., & Schroeder, R. P. (2004). Constants in Context: A Theology of Mission 

for Today. Maryknoll, NY: Orbis Books. 

Descola, P. (2013). Beyond Nature and Culture (J. Lloyd, Trans.). Chicago: University 

of Chicago Press. 

Greenwood, S. (2014). Magic, Ritual, and Witchcraft. Journal of the American Academy 

of Religion, 82(1), 203–208. 

Griffiths, J. (1986). What Is Legal Pluralism? The Journal of Legal Pluralism and 

Unofficial Law, 24(1), 1–55. 

Henley, D., & Davidson, J. S. (2008). In the Name of Adat: Regional Perspectives on 

Reform, Tradition, and Democracy in Indonesia. Modern Asian Studies, 42(4), 

815–852. 

Ingold, T. (2000). The Perception of the Environment: Essays on Livelihood, Dwelling 

and Skill. London: Routledge. 

Luhrmann, T. M. (2004). Metakinesis: How God Becomes Intimate in Contemporary 

U.S. Christianity. American Anthropologist, 106(3), 518–528. 

Perdana, M. R. (2014). Tata Spasial Permukiman Tradisional Manggarai Berdasar Ritual 

Penti di Wae Rebo. Ruang: Jurnal Lingkungan Binaan, 2(2), 115–130. 

Prioharyono, J. E. M. (2012). Kekuasaan Politik dan Adat Para Mosalaki di Nggela dan 

Tenda, Ende. Antropologi Indonesia, 33(3), 180–200. 

Robbins, J. (2004). Becoming Sinners: Christianity and Moral Torment in a Papua New 

Guinea Society. Berkeley: University of California Press. 

Robbins, J. (2006). Anthropology and Theology: An Awkward Relationship? 

Anthropological Quarterly, 79(2), 285–294. 

Robbins, J. (2014). Secondary Conversion and the Anthropology of Christianity in 

Melanesia. Archives de Sciences Sociales des Religions, 165(1), 25–43. 

Rudyansjah, T., & Auzar, A. (2019). Ritual, Heritage, and the Politics of Sacred 

Landscape. Jurnal Antropologi Indonesia, 40(2), 120–138. 

Soeriadiredja, B. (2013). Marapu: Negosiasi Agama dan Adat di Pulau Sumba. Jurnal 

Antropologi Indonesia, 34(2), 122–139. 

Sugirtharajah, R. S. (2012). Postcolonialising God: An Asian Theological Perspective. 

Theology Today, 69(4), 376–389. 

Sun, H. (2024). Dulia or Latria: Revisiting the Catholic Missionaries’ View on Chinese 

Guishen in Late Ming–Early Qing. Religions, 15(3), 302. 

Tsing, A. L. (2005). Friction: An Ethnography of Global Connection. Princeton: 

Princeton University Press. 

Vel, J., & Makambombu, A. (2021). Marapu in the Modern State: Negotiating Religion 

and Recognition in Sumba. Bijdragen Tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 177(3–

4), 398–422. 

Von Benda-Beckmann, F., & Turner, B. (2017). Legal Pluralism, Social Theory, and the 

State. The Journal of Legal Pluralism, 49(3), 255–274. 

Von Benda-Beckmann, F., & von Benda-Beckmann, K. (2012). Pluralism, Governance, 

and the Social Construction of Law. The Journal of Legal Pluralism, 44(65), 1–

19. 


