Jayapangus Press I Volume 10 Nomor 1 (2026)
Jurnal Penelitian Agama Hindu o ISSN : 2579-9843 (Media Online)

Sepzpenguc =

Model Tata Kelola Strategis Destinasi Multi-Fungsi:
Integrasi Nilai Sakral Keagamaan dan Kearifan Lokal di
Situs Taman Purbakala Pugung Raharjo

Roliyanti*, Kuncoro Budi Riyanto, Febriyanto
Universitas Muhammadiyah Metro, Lampung
*roliyantiS0@gmail.com

Abstract

The Pugung Raharjo Archaeological Park in East Lampung faces complex
managerial challenges as a multi-functional destination encompassing conservation,
tourism, and ritual space. This study aims to formulate a participatory strategic
governance model to balance these three functions, particularly in accommodating the
sacred values of megalithic remains actively used for Hindu spiritual rites. A qualitative
method with a multi-stakeholder case study approach was employed. Primary data were
gathered through in-depth interviews with the Cultural Heritage Preservation Office
(BPK) Region VI, the East Lampung Regency Government, site guardians, and the Hindu
community. Data were analyzed using the Miles and Huberman interactive method,
grounded in Stakeholder Theory. The findings reveal that while no open conflicts have
occurred, the current operational management of the site remains sporadic, relying on
"informal customs™ and ad-hoc communication between institutions. A significant gap
was identified where the Hindu community, despite possessing high urgency and
legitimacy regarding the site, has not been formally involved in strategic decision-making
by central authorities. This lack of formalization poses a potential risk to the degradation
of sacred values and administrative uncertainty. In conclusion, this research proposes a
"Cultural Value-Based Strategic Governance Model" which advocates for the
establishment of a Multi-Functional Governance Forum. This model offers solutions
through the formalization of stakeholder participation, the integration of Conservation
Religious Standard Operating Procedures (SOPs), and the strengthening of the site’s
religious brand equity. Implementing this model is expected to ensure the physical
preservation of cultural heritage while respecting its function as a living spiritual space.

Keywords: Strategic Governance; Multi-Function Heritage Site; Hindu Sacred Values;
Stakeholders; Pugung Raharjo

Abstrak

Situs Cagar Budaya Taman Purbakala Pugung Raharjo di Lampung Timur
menghadapi tantangan manajerial kompleks sebagai destinasi multifungsi yang
mencakup aspek konservasi, pariwisata, dan ruang ritual. Penelitian ini bertujuan
merumuskan model tata kelola strategis partisipatif untuk menyeimbangkan ketiga fungsi
tersebut, khususnya dalam mengakomodasi nilai sakral peninggalan megalitik yang aktif
digunakan untuk ritus spiritual umat Hindu. Metode yang digunakan adalah kualitatif
dengan pendekatan studi kasus multi stakeholder. Data primer diperoleh melalui
wawancara mendalam dengan BPK Wilayah VII, Pemerintah Kabupaten Lampung
Timur, juru pelihara situs, dan komunitas umat Hindu, yang kemudian dianalisis
menggunakan metode interaktif Miles dan Huberman dengan landasan Teori Stakeholder.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun tidak terjadi konflik terbuka, pengelolaan
operasional situs saat ini masih bersifat sporadis karena bergantung pada “tertib
kebiasaan” dan komunikasi informal antar-lembaga. Ditemukan kesenjangan signifikan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



di mana komunitas umat Hindu, yang memiliki urgensi dan legitimasi tinggi terhadap
situs, belum dilibatkan secara formal dalam pengambilan keputusan strategis oleh otoritas
pusat. Hal ini berpotensi menimbulkan degradasi nilai sakral dan ketidakpastian
administratif. Sebagai simpulan, penelitian ini mengusulkan “Model Tata Kelola
Strategis Berbasis Nilai Budaya” yang mengedepankan pembentukan Forum Tata Kelola
Partisipatif. Model ini menawarkan solusi melalui formalisasi partisipasi pemangku
kepentingan, penetapan SOP Konservasi-Religi yang terintegrasi, serta penguatan
Religious Brand Equity situs. Implementasi model ini diharapkan mampu menjamin
kelestarian fisik cagar budaya sekaligus menghormati fungsinya sebagai ruang spiritual
yang hidup.

Kata Kunci: Tata Kelola Strategis; Cagar Budaya; Nilai Sakral Hindu; Stakeholder;
Pugung Raharjo

Pendahuluan

Situs Cagar Budaya Taman Purbakala Pugung Raharjo di Kabupaten Lampung
Timur merepresentasikan lanskap kultural dan spiritual yang unik dalam konteks
pelestarian warisan budaya di Indonesia. Handayanto & Hidayat (2021) menegaskan
bahwa keunikan situs ini terletak pada identitasnya sebagai multi-component site yang
merupakan peninggalan lintas zaman (Prasejarah, Hindu-Budha, dan Islam) yang secara
bersamaan masih difungsikan sebagai lokasi ritual keagamaan aktif bagi komunitas
Hindu setempat. Menurut Permana (2019) keberadaan Punden Berundak dan peninggalan
megalitik lainnya menjadikan situs ini tidak sekadar objek konservasi sejarah, tetapi juga
destinasi pariwisata religi dan ruang sakral yang hidup. Namun, integrasi berbagai fungsi
tersebut menghadapi tantangan manajerial yang siginifikan. Timothy (2011) menjelaskan
bahwa konflik antara tujuan pelestarian, pengembangan ekonomi pariwisata, dan
pemenuhan kebutuhan spiritualitas merupakan dilema global dalam pengelolaan warisan
budaya. Di Pugung Raharjo, Balai Pelestarian Kebudayaan (BPK) Wilayah VII
dihadapkan pada ketiadaan model tata kelola strategis yang mampu menyeimbangkan
konservasi fisik, pengembangan ekonomi dengan penarikan wisatawan, dan perlindungan
nilai sakral bagi pemenuhan hak ibadah komunitas lokal.

Kesenjangan ini sering kali memicu ketegangan antar pemangku kepentingan,
sebagaimana terjadi di Situs Sangiran di mana model pengelolaan top-down justru
menciptakan konflik kepentingan yang berkepanjangan (Sulistyanto, 2009). Penelitian
terdahulu mengenai situs religi di Indonesia umumnya berfokus pada analisis potensi
pariwisata Marlina & Santosa (2018) manajemen pemasaran Lalampah (2022) atau teknik
pelestarian fisik (Fathurrahman, 2017). Literatur saat ini masih minim menyediakan
kerangka kerja manajemen strategis yang secara eksplisit mengintegrasikan nilai ritual
aktif sebagai komponen kunci dalam operasional situs (Wang et al., 2023).

Setiawan & Kusumaningrum (2020) mengingatkan bahwa perbedaan pemaknaan
antara konservator, wisatawan, dan pemeluk agama dapat menjadi akar masalah jika tidak
dijembatani melalui tata kelola yang inklusif. Oleh karena itu, diperlukan model
pengelolaan yang mengedepankan prinsip mutual respect, mutual thrust, dan mutual
responsibility atau tanggung jawab bersama di antara berbagai pemangku kepentingan
(Silaban et al., 2023). Posisi penelitian ini adalah mengisi kekosongan tersebut dengan
menawarkan pendekatan manajemen strategi berorientasi stakeholder. Penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis dinamika kepentingan antar aktor, mengidentifikasi
integrasi nilai sakral ke dalam strategi operasional, serta merumuskan model tata kelola
destinasi multifungsi yang berlandaskan kearifan lokal. Hal ini sejalan dengan semangat
moderasi beragama yang menuntut perlindungan ruang ibadah di tengah arus pariwisata
massal (Syahputra & Rosyada, 2022).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Kebaruan penelitian ini terletak pada formulasi “Model Tata Kelola Strategis
Berbasis Nilai Budaya” yang menempatkan variabel nilai sakral Hindu bukan sekadar
sebagai aspek pelengkap, melainkan sebagai variabel independen dalam perumusan
kebijakan operasional. Berbeda dengan kerangka SWOT konvensional Rangkuti (2006),
model ini mengintegrasikan religious brannd equity Halpenny et al., (2018) dan nilai-
nilai spiritual sebagai ruh utama pengelolaan (Nasution & Purwadi, 2022). Pendekatan
ini secara eksplisit menawarkan formalisasi peran komunitas keagamaan dalam struktur
pengambilan keputusan strategis, sebuah dimensi yang selama ini terabaikan dalam
birokrasi konservasi cagar budaya di Indonesia.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus
holistik multi-stakeholder. Pendekatan ini diterapkan untuk mengeksplorasi secara
mendalam interaksi antar-aktor dalam perumusan model tata kelola strategis di Situs
Cagar Budaya Taman Purbakala Pugung Raharjo. Informan kunci dalam penelitian
ditentukan melalui teknik purposive sampling dan snowball sampling untuk menjamin
keterwakilan perspektif dari berbagai otoritas dan kepentingan. Total informan dalam
penelitian ini berjumlah 5 orang, yang terdiri dari: satu orang perwakilan Balai Pelestarian
Kebudayaan Wilayah V1l Bengkulu-Lampung selaku regulator pusat, satu orang Pamong
Budaya dari Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Kabupaten Lampung Timur selaku
regulator daerah, dua orang Juru Pelihara Situs Pugung Raharjo dari BPK Wilayah VII
Bengkulu-Lampung sebagai pelaksana operasional lapangan harian, dan satu orang
perwakilan komunitas umat Hindu selaku pengguna spiritual situs. Penelitian lapangan
dilaksanakan selama empat lima bulan, sejak bulan Juli hingga November 2025.
Pengumpulan data difokuskan pada titik-titik krusial situs yang merepresentasikan fungsi
konservasi dan ritual, yaitu Struktur Punden Berundak 6 dan 7, Struktur Kolam Megalitik,
serta Struktur Menhir di Kompleks Batu Kandang. Data dikumpulkan melalui tiga teknik
pengumpulan data, yaitu: a) wawancara mendalam (in depth interview) untuk menggali
ekspektasi dan peran strategis masing-masing aktor; b) observasi lapangan, untuk
mengamati secara langsung praktik ritual di struktur punden dan interaksinya dengan
aktivitas wisatawan; c) analisis dokumen, dengan menelaah regulasi cagar budaya,
laporan hasil penelitian arkeologi terdahulu, serta dokumen pengelolaan situs. Keabsahan
data dijamin melalui dua mekanisme validasi, yaitu: a) triangulasi sumber, dengan
membandingkan dan mencek balik data yang diperoleh dari berbagai kelompok informan
untuk mendapatkan gambaran masalah yang utuh; b) triangulasi teknik, dengan
mencocokkan konsistensi data antara hasil wawancara, observasi lapangan, dan bukti
dokumentasi untuk memahami fenomena secara komprehensif. Data dianalisis
menggunakan metode interaktif Miles dan Huberman yang meliputi tahap reduksi data,
penyajian data dalam bentuk matriks kepentingan stakeholder, serta penarikan
kesimpulan untuk merumuskan kerangka kerja manajemen strategis yang adaptif (Miles
& Huberman, 1994).

Hasil dan Pembahasan
1. Identifikasi Ekosistem Situs dan Peninggalan Zaman Hindu-Budha

Situs Cagar Budaya Taman Purbakala Pugung Raharjo secara geografis terletak
di Kabupaten Lampung Timur dan menempati areal kurang lebih 25 hektar. Situs ini
diklasifikasikan sebagai multi-component site yang menyimpan tinggalan warisan budaya
dari tiga periode zaman berbeda yaitu: Prasejarah (Megalitikum), Klasik (Hindu-
Buddha), dan Islam, dengan tinggalan artefak yang sangat beragam, termasuk keramik
asing, dolmen, menhir, punden berundak, dan arca. Keberagaman artefak, seperti

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



ditemukannya keramik dari Dinasti Tang hingga Dinasti Ching, mengindikasikan bahwa
Pugung Raharjo tidak hanya berfungsi sebagai pusat kebudayaan tetapi juga terintegrasi
dalam jaringan perdagangan global pada masa lalu.

Penelitian ini mengidentifikasi empat peninggalan utama yang dianggap sakral
olen komunitas umat Hindu setempat, yang mana peninggalan-peninggalan tersebut
berasal dari periode Prasejarah yang kemudian disakralkan kembali dalam konteks ajaran
Hindu (Permana, 2019):

a. Kolam Megalitik

Kolam Megalitik adalah kolam alami yang terletak di dekat Punden Berundak 6,
di dalamnya banyak ditemukan Batu Berlubang dan Batu Bergores. Batu Berlubang
dahulu berfungsi sebagai batu penumbuk biji-bijian dan meramu. Sedangkan Batu
Bergores merupakan batu pengasah senjata logam. Kolam Megalitik berbentuk kolam
alami terbentuk dari sumber mata air, di dalamnya banyak ditemukan peninggalan
megalitik berupa Batu Berlubang dan Batu Bergores sehingga kemudian kolam mata air
ini dinamakan sebagai Kolam Megalitik.

Kolam Megalitik pada masa lalu memiliki fungsi tempat meramu dan mengasah
senjata pada masa prasejarah, serta pada masa Klasik sebagai tempat ritual pemujaan
terutama yang berkaitan dengan keberadaaan air suci dari mata air (tirta) (Saptono et al.,
2014). Bagi umat Hindu, mata air ini memiliki makna yang sangat mendalam, berfungsi
sebagai sarana Melukat (ritual penyucian diri), simbol Dewa Wisnu sebagai pemberi
kehidupan, dan jembatan spiritual untuk terhubung dengan Tuhan (lda Sang Hyang Widhi
Wasa). Keyakinan ini menunjukkan adanya kesinambungan antara tradisi kuno
(megalitik) dengan ajaran Hindu kontemporer.

Gambar 1. Umat Hindu Sedang Beribadah Di Depan Kolam Megalitik
(Sumber: Dokumentasi Tim Penulis, 24 Juli 2025)
b. Punden Berundak Nomor 6 dan Punden Berundak Nomor 7

Punden Berundak adalah ciri khas tradisi megalitik yang digunakan sebagai
tempat pemujaan arwah leluhur atau ritual keagamaan. Namun, struktur ini di kemudian
waktu terintegrasi ke dalam ajaran Hindu di mana bentuknya merepresentasikan Gunung
Suci (Mahameru), tempat bersemayamnya dewa-dewi dan roh leluhur. Punden Berundak
Nomor 6 terletak sebelum lokasi kolam megalitik dan merupakan punden terbesar yang
terdiri dari 3 undakan atau teras yang makin ke atas makin kecil ukurannya, dimana undak
atau teras pertama berukuran 25 x 25 meter, undak atau teras kedua berukuran 15 x 15
meter, dan undak atau teras ketiga berukuran 6 x 6 meter, dengan ketinggian 7 meter
(Saptono et al., 2014).

Sedangkan Punden Berundak Nomor 7 terletak persis di atas Kolam Megalitik
atau tak jauh dari Punden Berundak 6. Punden ini hanya terdiri dari dua teras atau undakan
saja. Di lokasi punden ini pernah ditemukan sebuah arca yang berasal dari periode Hindu-
Budha, dan teridentifikasi sebagai Arca Bodhisatwa dari periode Hindu-Budha. Oleh

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH | k]



karena itu Punden Berundak 7 ini dikenal juga sebagai Punden Arca. Secara spiritualitas,
tingkatan punden menyimbolkan tahapan spiritual atau perjalanan suci untuk mencapai
kesempurnaan.

Gambar 2. Punden Berundak 6 Sebagai Punden Terbesar (k|r|) dan Punden Berundak 7
yang dikenal sebagai Punden Arca (kanan)

(Sumber: Dokumentasi Tim Penulis, 24 Oktober 2025)

c. Kompleks Batu Kandang dan Menhir
Kompleks ini merupakan kumpulan batu-batu besar yang disusun berbentuk

empat persegi berukuran 9 x 8 meter dengan arah hadap timur-barat. Pada bagian tengah
kelompok batu ini terdapat batu yang oleh penduduk dinamakan Batu Mayat atau Menhir,
dinamakan demikian karena bentuknya yang memanjang dan saat ditemukan dalam
kondisi rebah menyerupai mayat. Batu ini berbentuk bulat panjang berukuran panjang
205 cm dan garis tengah 40 cm, pada kedua ujungnya dipahatkan phalus (simbol kelamin
laki-laki). Diantara susunan batu melingkari Menbhir, terdapat salah satu batu yang
memiliki goresan penyerupai huruf T (Saptono et al., 2014). Menhir (Batu Tegak) di
kompleks ini adalah warisan tradisi megalitik, tetapi bagi Umat Hindu ia dimaknai
sebagai stana (tempat tinggal) bagi arwah leluhur (roh suci). Praktik pemujaan leluhur ini
menjadi dasar kebudayaan megalitik yang kemudian diadopsi dan berkembang dalam
ajaran Hindu, diyakini dapat mendatangkan berkah dan perlindungan dari bencana.

T : , ) .

Gambar 3. Komunltas Umat Hindu Yang Sedang Beribadah Di Depan Menhir
Kompleks Batu Kandang Atau Batu Mayat
(Sumber: Dokumentasi Tim Penulis, 24 Juli 2025)

Ekosistem di situs ini tidak hanya berfungsi sebagai warisan arkeologis dan
destinasi wisata budaya, tetapi yang paling krusial, situs ini juga merupakan ruang sakral
aktif bagi komunitas umat Hindu setempat. Kehadiran tri-fungsi ini yaitu konservasi,
wisata, dan spiritual menempatkan Situs Purbakala Pugung Raharjo dalam kategori situs
warisan budaya yang menghadapi tantangan tata kelola yang kompleks (Timothy, 2011).
Ekosistem multi-fungsi ini menghasilkan implikasi manajerial yang unik. Di satu sisi,
peninggalan tersebut harus dijaga keasliannya dan tidak menghilangkan nilai sejarah pada
Zona Suci atau Zona Inti sesuai kebijakan BPK Wilayah VIl Bengkulu-Lampung.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH | ki)



Di sisi lain, keberadaan ritual aktif tersebut memberikan nilai spiritual yang tinggi,
yang harus diakui sebagai keunggulan kompetitif (Halpenny et al., 2018). Pemerintah
Daerah Kabupaten Lampung Timur melihat fungsi multi periode historis situs
(Prasejarah, Hindu-Buddha, Islam) dan keberlanjutan ibadah umat Hindu saat ini sebagai
sarana menumbuhkan sikap moderasi beragama di tengah masyarakat, karena mendorong
penghormatan terhadap situs meskipun berasal dari agama yang berbeda. Meskipun
demikian, BPK Wilayah VII Bengkulu-Lampung belum memiliki Standar Operasional
Prosedur (SOP) tertulis yang spesifik mengatur aktivitas peribadatan. Pengelolaan
operasional sehari-hari masih bergantung pada "tertib kebiasaan™ dan komunikasi
informal dengan Juru Pelihara. Ketergantungan pada kebiasaan ini, tanpa kerangka
strategis formal, berpotensi menciptakan kerentanan manajerial dan konflik kepentingan
di masa depan, terutama jika jumlah wisatawan meningkat tajam (Sulistyanto, 2009).

2. Analisis Kepentingan dan Peran Stakeholder Dalam Tata Kelola
Tata kelola destinasi warisan budaya multi-fungsi membutuhkan pendekatan
multi-stakeholder yang efektif untuk menyeimbangkan kepentingan yang seringkali
bertentangan, yaitu konservasi, pariwisata, dan pemenuhan kebutuhan spiritual (Timothy,
2011). Analisis ini menggunakan Teori Stakeholder Freeman (1984) untuk memetakan
kelompok utama dan model salience Mitchell et al., (1997) untuk mengevaluasi atribut
mereka (power, legitimacy, dan urgency) para aktor di Situs Purbakala Pugung Raharjo:

Tabel 1. Tipologi dan Implikasi Manajerial Stakeholder

Situs Purbakala Pugung Raharjo

Atribut . . — .

Stakeholder Dominan Tipologi Implikasi Manajerial
BPK Wilayah Power Pemegang otoritas formal
VIl Bengkulu- e Dominant pelestarian; fokus pada aspek

Legitimacy . .
Lampung regulatif-konservasi.
Pemerintah N . _ Penggerak sel_<tor pariwisata
Daerah Legitimacy Discretionary dan narasi moderasi

beragama di tingkat lokal

Pelaksana teknis dan
jembatan komunikasi

Juru Pelihara Urgency,

Situs Legitimacy Dependent

Juru Pelihara Urgency, Pemilik nilai sakral; butuh
Situs Legitimacy pengakuan formal

Sumber: Olah Data Primer Oleh Tim Penulis, 2025

Hasil analisis menunjukkan adanya tipologi stakeholder yang asimetris. BPK
Wilayah V11 beroperasi sebagai Dominant Stakeholder dengan otoritas regulatif tertinggi
berdasarkan mandat undang-undang. Sebaliknya, komunitas umat Hindu menempati
posisi Dependent Stakeholder yang memiliki legitimasi tradisional dan urgensi spiritual
yang tinggi terhadap situs (seperti ritus Melukat dan Puja), namun memiliki pengaruh
(power) yang rendah dalam pengambilan keputusan strategis. Kesenjangan ini
menciptakan dua jalur koordinasi yang kontradiktif. Jalur Formal-Regulatif antara BPK
Wilayah VII dan Pemerintah Daerah Kabupaten Lampung Timur berlangsung intensif
namun cenderung berfokus pada administratif pemanfaatan pariwisata (Ruru et al., 2024).

Sementara itu, hubungan dengan konitas umat Hindu terjebak dalam jalur
Informal-Operasional melalui Juru Pelihara Situs. Secara teoretis, ketergantungan pada
komunikasi informal ini menunjukkan model tata kelola yang bersifat ad-hoc dan rentan
(Freeman, 1984; Fareza & Subianto, 2022). Meskipun saat ini konflik terbuka tidak
ditemukan, ketiadaan Standard Operating Procedure (SOP) tertulis mengenai aktivitas

Dependent

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



peribadatan dan zonasi suci mencerminkan pengabaian terhadap hak-hak stakeholder
yang memiliki urgensi tinggi (Fatihah et al., 2025). Implikasi manajerial dari temuan ini
adalah urgensi transisi dari model tata kelola top-down menuju collaborative governance.
Sesuai dengan teori manajemen konflik, ketiadaan platform dialog resmi beresiko
melanggengkan marjinalisasi nilai spiritual demi kepentingan pariwisata massal
(Setiawan & Kusumaningrum, 2020). Penempatan nilai sakral sebagai variabel kunci
dalam kebijakan operasional bukan sekadar tindakan akomodatif, melainkan langkah
strategis untuk membangun mutual trust dan mutual responsibility (Silaban et al., 2023).
Oleh karena itu, formalisasi partisipasi komunitas Hindu dalam struktur pengambilan
keputusan menjadi prasyarat mutlak untuk menjamin keberlanjutan fungsi situs sebagai
warisan budaya yang hidup (living heritage).

3. Integrasi Nilai Sakral dan Konflik Kepentingan

Pengelolaan Situs Cagar Budaya Taman Purbakala Pugung Raharjo berada pada
irisan antara fungsi konservasi, pariwisata, dan spiritualitas, yang secara inheren dapat
memicu konflik kepentingan (Setiawan & Kusumaningrum, 2020). Analisis pada bagian
ini berfokus pada bagaimana nilai-nilai sakral dari peninggalan Hindu diintegrasikan ke
dalam praktek operasional dan strategi mitigasi konflik di lapangan. Saat ini, integrasi
nilai sakral dan kebutuhan ritual umat Hindu di lapangan belum didasarkan pada regulasi
formal, melainkan bergantung pada mekanisme ‘tertib kebiasaan’ (habitual order) yang
dijalankan secara mandiri oleh Juru Pelihara Situs. Strategi ini bersifat tacit (implisit) dan
berbasis akomodasi operasional, yang mencakup:

a. Fasilitasi Akses dan Ruang Spiritual, yaitu penyediaan jalur khusus pengambilan air
suci (tirta) di Kolam Megalitik serta pemeliharaan area Punden 6 dan 7 sebagai ruang
peribadatan utama.

b. Akomodasi Ritual dan Konservasi, yaitu perizinan kegiatan hari besar keagamaan
yang disertai dengan manajemen kebersihan pasca-ritual (pembersihan sisa sesaji) oleh
petugas lapangan.

Ditinjau dari teori manajemen konflik, kondisi saat ini berada pada gaya
‘accomodating’ dalam Thomas-Kilmann Conflict Mode Instrument (Thomas & Kilmann,
2008). Juru Pelihara Situs selaku pelaksana teknis melakukan penyesuaian untuk
memenuhi kepentingan umat Hindu guna menjaga keharmonisan fungsional. Sejauh ini,
pendekatan tersebut efektif meredam konflik ruang dan waktu karena didorong oleh
toleransi pengunjung dan frekuensi ibadah yang terkelola. Namun, analisis kritis terhadap
model ‘tertib kebiasaan’ ini mengungkap resiko manajerial jangka panjang.

Ketiadaan formalisasi kebijakan (seperti SOP tertulis atau SK Pengelolaan
Bersama) menciptakan kerentanan administratif, terutama dalam menghadapi potensi
konflik kebijakan antara konservasi dan pariwisata massal (Darmawan, 2022). Hal ini
memicu munculnya gangguan minor seperti pelanggaran tata krama oleh wisatawan.
Dalam perspektif manajemen strategis, masalah ini merupakan konflik dan hubungan
yang timbul akibat rendahnya literasi pengunjung terhadap fungsi ganda situs sebagai
ruang ritual (Silaban et al., 2023; Gunawan et al., 2022). Oleh karena itu, diperlukan
manajemen perawatan dan promosi yang lebih terintegrasi untuk menjaga kesakralan
situs (Hasanah & Waldan, 2023). Ketergantungan pada kebijakan yang bersifat ad-hoc
dan personalistik tanpa adanya formalisasi partisipatif akan mengancam religious brand
equity situs. Jika kesakralan situs terdegradasi akibat ketidaktertiban wisatawan yang
tidak teregulasi dengan tegas, maka fungsi situs sebagai warisan budaya yang hidup
(living heritage) akan memudar. Oleh karena itu, temuan ini memperkuat urgensi transisi
tata kelola dari model Akomodatif-Informal menuju Partisipatif-Strategis. Diperlukan
sebuah platform dialog resmi yang mengintegrasikan komunitas Hindu bukan sebagai

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



objek yang diakomodasi, melainkan sebagai mitra dalam perumusan kebijakan zonasi dan
etika kunjungan. Transformasi ini esensial untuk menjamin bahwa moderasi beragama di
Situs Purbakala Pugung Raharjo tidak hanya menjadi narasi sosial, tetapi terlembagakan
dalam sistem manajemen warisan budaya yang berkelanjutan.

4. Model Tata Kelola Strategis Berbasis Nilai Budaya

Temuan penelitian menunjukkan bahwa stabilitas operasional di Situs Purbakala
Pugung Raharjo selama ini bergantung pada inisiatif mandiri Juru Pelihara Situs, bukan
kerangka kerja formal. Untuk mengatasi kesenjangan tersebut, penelitian ini merumuskan
Model Tata Kelola Strategis Berbasis Nilai Budaya. Model ini mentransformasi pola
manajemen dari bersifat akomodatif-informal menjadi partisipatif-strategis, di mana nilai
sakral diakui sebagai aset strategis utama dalam kerangka Resource-Based View (RBV).
Model ini dibangun di atas pilar fungsional yang memastikan tercapainya multi-fungsi
situs, dan diperkuat oleh satu pilar strategis yang mengikat semua pihak. Pilar ini
memastikan bahwa fungsi Konservasi, Wisata, dan Ritual dapat berjalan seimbang dan
berkelanjutan, dengan nilai sakral menjadi fondasi utama (Nasution & Purwadi, 2022).
a. Strategi Konservasi-Religi (Sacred Space Protection)

Strategi ini berfokus pada formalisasi “tertib kebiasaan” menjadi SOP tertulis
yang mengakui fungsi ritual di zona suci (Punden Berundak Nomor 6 dan 7, Kolam
Megalitik, dan Menhir di Komplek Batu Kandang). Langkah ini memitigasi resiko
manajerial dengan menetapkan kode etik kunjungan yang ketat untuk melindungi
integritas fisik dan spiritual situs (Sulistyanto, 2009).

b. Strategi Pemasaran-Etis (Spiritual Brand Equity)

Strategi ini berfokus untuk menggeser posisi situs dari sekadar objek arkeologis
menjadi destinasi spiritual heritage. Hal ini dilakukan dengan mengintegrasikan filosofi
kearifan lokal ke dalam narasi promosi untuk membangun religious brand equity
(Halpenny et al., 2018). Langkah ini memitigasi resiko manajerial dengan menetapkan
kode etik kunjungan yang ketat untuk melindungi integritas fisik dan spiritual situs
(Siahaan et al., 2024). Strategi pemasaran etis (spiritual brand equity) juga bertujuan
mengembangkan wisata religi sebagai bagian dari pariwisata berkelanjutan (Arsvendo et
al., 2022). Penggunaan nilai sakral dalam narasi promosi dilakukan untuk membangun
citra destinasi yang kuat (Syaputra et al., 2024).

c. Strategi Operasional-Partisipatif (Inclusive Governance)

Strategi ini berfokus untuk menempatkan Juru Pelihara Situs sebagai mediator dan
memformalkan keterlibatan komunitas umat Hindu dalam pengambilan keputusan
operasional guna memastikan keberlanjutan fungsi spiritual (Silaban et al., 2023).
Mekanisme operasional partisipatif menjadi kunci untuk mengintegrasikan potensi
masyarakat lokal dalam pelestarian cagar budaya (Rahmi et al., 2024). Melalui pelestarian
objek cagar budaya desa, potensi pariwisata budaya dapat dikembangkan secara lebih
inklusif dan berkelanjutan (Niampe & Laniampe, 2024). Keberhasilan strategi tersebut
bergantung pada pembentukan Forum Tata Kelola Partisipatif, sebuah wadah kolaboratif
yang menjembatani asimetri kekuasaan antar pemangku kepentingan.

Tabel 2. Mekanisme ForumTata Kelola Partisipatif

Komponen Forum Peran Strategis Dasar Kontribusi

BPK Wilayah VIl Pemegang Keputusan Legalisasi formal SOP dan
Bengkulu-Lampung  (Decision Maker) regulasi zonasi suci inti

Dukungan anggaran dan
integrasi  program  moderasi
beragama

Pemerintah  Daerah Dukungan Kebijakan &
Kab. Lampung Timur Promosi (Policy Support)

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Komunitas Umat Konsultan Nilai Sakral Validasi nilai  sakral dan
Hindu (Sacred Value Consultant) pengawasan etika di lokasi ritual

Pelaksana Operasional Implementasi harian dan deteksi
Lapangan dini konflik lapangan

Sumber: Olah Data Primer Oleh Tim Penulis, 2025

Berbeda dengan model tata kelola destinasi konvensional yang cenderung
berfokus pada maksimalisasi kunjungan wisatawan atau pelestarian fisik murno (SWOT
konvensional), model yang diusulkan dalam penelitian ini menempatkan legitimacy dan
urgency spiritual sebagai variabel kontrol utama dalam manajemen strategi. Kebaruan
model ini terletak pada integrasi sistematis antara hukum negara (regulasi dari BPK
Wilayah VII Bengkulu-Lampung) dengan hukum adat/spiritual (ritualitas umat Hindu)
dalam satu platform formal. Forum ini mengubah pola komunikasi dari yang semula
bersifat defensif (perizinan harian) menjadi proaktif-strategis (perumusan kebijakan
bersama). Penerapan model ini akan memastikan bahwa konservasi cagar budaya tidak
lagi bersifat eksklusif, melainkan menjadi inklusif dengan menghidupkan kembali ruh
spiritualitas situs. Model ini menawarkan cetak biru bagi pengelolaan warisan budaya di
Indonesia yang mampu menyelaraskan perlindungan arkeologis dengan penghormatan
terhadpa hak-hak spiritualitas lokal di tengah arus modernitas.

Juru Pelihara

Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pengelolaan Situs Cagar Budaya Taman
Purbakala Pugung Raharjo sebagai destinasi multifungsi hingga saat ini masih bertumpu
pada mekanisme “tertib kebiasaan” (habitual order) dan komunikasi informal antara Juru
Pelihara Situs dengan komunitas umat Hindu, yang meskipun efektif dalam memitigasi
konflik jangka pendek, ketiadaan Standard Operating Procedure (SOP) tertulis serta
minimnya partisipasi formal komunitas keagamaan dalam struktur pengambilan
keputusan strategis justru menciptakan kerentanan manajerial jangka panjang. Kontribusi
teoretis utama penelitian ini terletak pada formulasi Model Tata Kelola Strategis Berbasis
Nilai Budaya yang menawarkan paradigma baru dalam manajemen warisan budaya
dengan menempatkan nilai sakral sebagai variabel kontrol utama, bukan sekadar
pelengkap operasional, melalui integrasi strategi Konservasi-Religi, Pemasaran Etis, dan
Operasional  Partisipatif yang mentransformasikan hubungan antar-pemangku
kepentingan dari akomodatif-defensif menjadi partisipatif-strategis. Secara praktis,
penelitian ini merekomendasikan agar Balai Pelestarian Kebudayaan (BPK) Wilayah VI
Bengkulu—Lampung segera melembagakan Forum Tata Kelola Partisipatif sebagai
platform dialog resmi dan merumuskan SOP zonasi suci untuk memberikan kepastian
hukum bagi aktivitas ritus, Pemerintah Daerah Kabupaten Lampung Timur memberikan
dukungan anggaran spesifik bagi pemeliharaan area sakral serta mengintegrasikan narasi
kearifan lokal dalam promosi pariwisata etis guna mendukung moderasi beragama, serta
komunitas umat Hindu mengoptimalkan jalur formal untuk menyampaikan masukan
otentik terkait pelestarian nilai sakral situs. Penelitian ini memiliki keterbatasan pada
perspektif manajemen strategi dan sosiologi budaya, sehingga penelitian lanjutan
disarankan untuk melakukan analisis kuantitatif mengenai pengaruh religious brand
equity terhadap niat kunjung kembali wisatawan atau studi komparatif dengan situs
multifungsi lain di Indonesia guna menguji tingkat generalisasi model tata kelola strategis
berbasis nilai budaya tersebut.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Daftar Pustaka

Arsvendo, D., Khotimah, K., & Fitrianto, A. R. (2022). Pengembangan Wisata Religi
Sebagai Pariwisata Berkelanjutan di Kota Pasuruan. JUMPA, 9(1), 97-122.

Darmawan, F. (2022). Konservasi Vs Pariwisata Massal: Konflik Kebijakan Dan
Tantangan Borobudur Sebagai Warisan Budaya Dunia UNESCO. Jurnal Vokasi
Indonesia, 10(1), 22-28.

Fareza, D. O., & Subianto, A. (2022). Partisipasi Masyarakat Dalam Pelestarian Cagar
Budaya Di Kawasan Ampel Surabaya. Public Sphere Review, 1-7.

Fathurrahman, F. (2017). Strategi Pelestarian Benda/Situs Cagar Budaya Berbasis
Masyarakat. Jurnal Konservasi Cagar Budaya, 2(1), 1-15.

Fatihah, L., Basundoro, P., & Riyanto, E. D. (2025). Pelindungan Cagar Budaya Masa
Konflik Bersenjata dalam Paradigma UU Nomor 11 Tahun 2010 tentang Cagar
Budaya. Jurnal llmu Hukum, Humaniora dan Politik (JIHHP), 5(3).

Freeman, R. E. (1984). Strategic Management: A Stakeholder Approach. London: Pitman
Publishing.

Gunawan, D., Fathurrahim, F., Jumail, M., & Mahsun, M. (2022). Pengelolaan Wisata
Religi Sebagai Daya Tarik Wisata Di Kecamatan Pujut Kabupaten Lombok
Tengah. Journal Of Responsible Tourism, 2(1), 61-66.

Halpenny, E., Cafiizares, S., & Bignold, A. (2018). Heritage Brand Equity: A Framework
For Understanding Brand Values And Their Influence On Destination Choice.
Journal of Travel Research, 57(3), 324-337.

Handayanto, T. H., & Hidayat, A. (2021). Revitalisasi Situs Purbakala Pugung Raharjo
Sebagai Media Pembelajaran Sejarah Lokal Lampung. Jurnal Pendidikan Sejarah
& llmu Sejarah, 4(2), 177-189.

Hasanah, U., & Waldan, R. (2023). Manajemen Wisata Religi Sultan Syarif Abdurrahman
Al-Qadri Kalimantan Barat: Analisis Perawatan dan Promosi Wisata Religi.
Jurnal Manajemen Dakwah, 4(1), 57-79.

Lalampah, B. N. (2022). Strategi Pengelolaan Wisata Religi Berkelanjutan Untuk
Melestarikan Tradisi Masyarakat Islam dan Meningkatkan Perekonomian. Jurnal
Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 5(2), 1-15.

Marlina, M., & Santosa, J. (2018). Manajemen Konflik Dalam Pengembangan Destinasi
Pariwisata Budaya. Jurnal Kepariwisataan Indonesia: Jurnal Penelitian dan
Pengembangan Kepariwisataan Indonesia, 12(2), 1-12.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded
Sourcebook. Thousand Oaks: Sage Publications, Inc.

Mitchell, R. K., Agle, B. R., & Wood, D. J. (1997). Toward A Theory Of Stakeholder
Identification And Salience: Defining The Principle Of Who And What Really
Counts. The Academy of Management Review, 22(4), 853-886.

Nasution, H., & Purwadi, H. (2022). Nilai Ke-Islaman Dan Kearifan Lokal Dalam
Pengembangan Pariwisata Halal Pasca Covid 19 di Kota Malang. Jurnal Ekonomi
Syariah dan Pariwisata Halal, 6(1), 1-18.

Niampe, L., & Laniampe, H. (2024). Pelestarian Objek Cagar Budaya Desa Sebagai
Upaya Pengembangan Potensi Pariwisata Budaya. Amal Illmiah: Jurnal
Pengabdian Kepada Masyarakat, 6(1), 107-115.

Permana, R. B. (2019). Konteks Budaya dan Arkeologi Hindu-Buddha di Lampung: Studi
Kasus Pugung Raharjo. Jurnal Arkeologi, 10(1), 45-60.

Rahmi, S., Syafrini, D., Ramadani, N., Putri, R. D., Hayati, S., Roziana, S., & Permata,
B. D. (2024). Partisipasi Masyarakat Lokal dalam Pelestarian Cagar Budaya Kota
Lama Sawahlunto Sebagai Daya Tarik Wisata. Social Empirical, 1(2), 37-46.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Rangkuti, F. (2006). Analisis SWOT Teknik Membedah Kasus Bisnis. Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama.

Ruru, J. M., Lengkong, F. D., & Goni, S. Y. (2024). Implementasi Kebijakan Pengelolaan
Situs Cagar Budaya Religius Tempat Ibadah Gereja Masehi Injili Di
Minahasa. Dinamika Governance: Jurnal llmu Administrasi Negara, 13(4), 383-
392.

Saptono, N., Widyastuti, E., Laili, N., & Qadarsih, M. (2014). Khasanah Budaya
Lampung. Serang: Balai Pelestarian Cagar Budaya Serang.

Setiawan, 1., & Kusumaningrum, R. A. (2020). Konflik Pemaknaan Warisan Budaya
Situs Sangiran dan Dampaknya pada Pengelolaan. Jurnal Konservasi Cagar
Budaya, 1(2), 1-14.

Siahaan, M. L., Panjaitan, P., & Harefa, Y. (2024). Manajemen Wisata Religi Di
Tarutung. Paryataka Jurnal Pariwisata Budaya dan Keagamaan, 3(1), 259-273.

Silaban, E., Tamba, S., Sianipar, R. E., & Situmeang, D. M. (2023). Manajemen
Pengelolaan Wisata Religi. Pediaqu Jurnal llmiah, 5(2), 290-298.

Sulistyanto, B. (2009). Warisan dunia Situs Sangiran; Persepsi menurut penduduk
Sangiran. Wacana, Journal of the Humanities of Indonesia, 11(1), 58-50.
Syahputra, R. W., & Rosyada, D. (2022). Moderasi Beragama dan Kearifan Lokal Dalam
Pengembangan Pariwisata Religi di Indonesia. Jurnal Studi Agama dan

Masyarakat, 18(1), 1-15.

Syaputra, A. M. A., Haidir, H., & Agustian, E. (2024). Pengembangan Kawasan Cagar
Budaya Pada Objek Wisata Religi Makam Kawah Tengkurep Kota Palembang.
Journal Of Plano Studies, 1(2), 83-93.

Thomas, K. W., & Kilmann, R. H. (2008). Thomas-Kilmann Conflict Mode Instrument.
New York: Consulting Psychologists Press.

Timothy, D. J. (2011). Cultural Heritage And Tourism: An Introduction. Bristol: Channel
View Publications.

Wang, Y., Yuen, K. K., & Fu, H. (2023). Heritage Tourism And Destination Image
Branding For World Heritage Sites: A Methodology Combining GIS With
Sentiment Analysis. Tourism Review & Culture, 5(2), 253-270.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



