Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 10 Nomor 1 (2026)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

Sepzaeagus =

Internalisasi Nilai Etika Sosial Hindu Melalui Pendidikan Pasraman:
Studi Di Pasraman Semara Ratih Buleleng

| Gd. Dedy Diana Putra
Universitas Hindu Negeri | Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia
dedydiana@uhnsugriwa.ac.id

Abstract

Globalization and modernization have significantly affected the sustainability of
social ethical values within Hindu society, particularly among the younger generation.
This condition highlights the urgency of strengthening value-based education to reinforce
ethical foundations in social life. This study aims to analyze the role of Pasraman Semara
Ratih in Tukadmungga Village, Buleleng District, Buleleng Regency, in internalizing
Hindu-based social ethical values. Employing a descriptive qualitative approach, data
were collected through an extensive literature review of Hindu scriptures and relevant
scholarly works, supported by in-depth interviews and participatory observation
involving pasraman administrators, teachers, and students. The data were analyzed
thematically through data reduction, data presentation, and conclusion drawing. The
findings indicate that Pasraman plays a strategic role as a character education institution
by internalizing core Hindu social ethical values, including Dharma (duty and social
responsibility), Ahimsa (non-violence), Satya (truthfulness), Karuna (compassion), and
Sewa (selfless service). These values are implemented through a holistic learning process
and socio-religious practices grounded in the principle of Tri Kaya Parisudha. In
conclusion, Pasraman functions as a moral stronghold and a preserver of Hindu social
ethical values, contributing to the formation of a young generation that is ethically
grounded, socially responsible, and capable of adapting to the dynamics of modern life.

Keywords: Pasraman; Hindu Social Ethics; Value-Based Education

Abstrak

Globalisasi dan modernisasi membawa dampak signifikan terhadap keberlanjutan
nilai-nilai etika sosial dalam masyarakat Hindu, khususnya pada generasi muda. Kondisi
ini menuntut penguatan pendidikan berbasis nilai yang mampu menanamkan kembali
etika sosial sebagai landasan perilaku individu dan sosial. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis peran Pasraman Semara Ratih Desa Tukadmungga, Kecamatan Buleleng,
Kabupaten Buleleng, dalam menginternalisasikan nilai-nilai etika sosial berbasis ajaran
Hindu. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik
pengumpulan data berupa studi literatur terhadap teks ajaran Hindu dan kajian ilmiah
relevan, yang didukung oleh wawancara mendalam dan observasi partisipatif terhadap
pengelola, guru, dan peserta didik pasraman. Data dianalisis melalui tahapan reduksi,
penyajian, dan penarikan kesimpulan secara tematik. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa Pasraman berperan strategis sebagai wahana pendidikan karakter dengan
menginternalisasikan nilai-nilai etika sosial Hindu, seperti Dharma (kewajiban dan
tanggung jawab), Ahimsa (tanpa kekerasan), Satya (kejujuran), Karuna (belas kasih), dan
Sewa (pengabdian). Nilai-nilai tersebut diimplementasikan melalui pembelajaran holistik
dan praktik sosial-keagamaan yang berlandaskan prinsip Tri Kaya Parisudha. Simpulan
penelitian menegaskan bahwa Pasraman berfungsi sebagai benteng moral dan pelestari
nilai etika sosial Hindu, sekaligus membentuk generasi muda yang berkarakter,
bertanggung jawab sosial, dan adaptif terhadap dinamika kehidupan modern.

Kata Kunci: Pasraman; Etika Sosial Hindu; Pendidikan Berbasis Nilai

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pendahuluan

Etika sosial dalam ajaran Hindu merupakan perwujudan nilai-nilai luhur yang
berakar kuat pada kitab suci dan tradisi keagamaan, yang berfungsi sebagai pedoman
hidup dalam membangun keharmonisan hubungan antarmanusia dan antara manusia
dengan lingkungannya. Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab sosial, tanpa
kekerasan (ahimsa), pengendalian diri, dan pengabdian tulus tidak hanya dipahami
sebagai ajaran normatif, tetapi juga sebagai prinsip praksis yang membentuk perilaku
sosial umat Hindu dalam kehidupan sehari-hari. Konsep Dharma dan Tri Guna dalam
pendidikan karakter menegaskan integrasi dimensi spiritual, moral, dan sosial yang
mampu menghasilkan karakter positif pada generasi muda di era digital (Swana & Dewi,
2025; Putera et al., 2025). Pendidikan nilai yang berakar pada etika Hindu tidak hanya
memberi pemahaman kognitif, tetapi juga merangsang internalisasi nilai melalui
pembiasaan praksis dalam kehidupan keluarga, sekolah, dan masyarakat (revitalisasi
tattwa), sehingga etika sosial menjadi fondasi pembentukan karakter spiritual dan sosial
individu (Oktaviani, 2025; Andari et al., 2025).

Namun demikian, dinamika globalisasi dan modernisasi telah menghadirkan
tantangan serius bagi keberlanjutan nilai-nilai etika sosial. Perubahan sosial yang cepat,
penetrasi budaya populer, serta berkembangnya gaya hidup individualistis dan pragmatis
berkontribusi pada terjadinya degradasi nilai di berbagai lapisan masyarakat. Tawil &
Locatelli (2015) menegaskan bahwa Kkrisis nilai merupakan persoalan global yang
berdampak pada melemahnya kohesi sosial, menurunnya rasa tanggung jawab kolektif,
serta meningkatnya perilaku menyimpang. Dalam konteks ini, pendidikan tidak lagi
cukup berorientasi pada capaian kognitif, melainkan harus secara sadar diarahkan pada
penguatan nilai dan etika sebagai inti dari pembangunan manusia seutuhnya.

Pendidikan berbasis nilai (value-based education) dipandang sebagai pendekatan
strategis untuk merespons krisis tersebut. Sejumlah kajian internasional menunjukkan
bahwa pendidikan etika dan karakter berperan penting dalam membentuk kesadaran
moral, kebajikan sosial, dan tanggung jawab individu dalam masyarakat multikultural
(Arthur et al., 2016; Nucci et al., 2018). Penelitian Berkowitz dan Bier (2007) juga
menunjukkan bahwa pendidikan karakter yang terintegrasi secara sistematis dalam
kurikulum dan praktik pembelajaran terbukti efektif dalam membentuk perilaku prososial
dan mencegah perilaku negatif. Dengan demikian, pendidikan nilai tidak hanya berfungsi
sebagai transmisi norma, tetapi juga sebagai proses internalisasi nilai yang berkelanjutan.

Dalam konteks masyarakat Hindu di Indonesia, Pasraman sebagai lembaga
pendidikan keagamaan nonformal memiliki peran yang sangat penting dalam pendidikan
etika sosial. Pasraman tidak hanya mengajarkan ajaran agama secara teoretis, tetapi juga
menanamkan nilai-nilai etika melalui pembiasaan, keteladanan, dan praktik sosial-
keagamaan yang menyatu dengan kehidupan peserta didik. Pendekatan holistik yang
diterapkan di Pasraman meliputi dimensi spiritual, moral, dan sosial sejalan dengan
pandangan pendidikan karakter berbasis kebajikan (virtue ethics) yang menekankan
kesatuan antara pengetahuan moral, perasaan moral, dan tindakan moral (Lickona, 1992;
Arthur et al., 2016).

Berbagai penelitian terdahulu telah membahas kontribusi pendidikan agama dan
pendidikan nilai dalam pembentukan karakter peserta didik. Kajian Halstead dan Taylor
(2000) menegaskan bahwa pendidikan nilai yang efektif harus kontekstual dan berakar
pada budaya lokal agar mampu membentuk makna moral yang relevan bagi peserta didik.
Banks (2015) juga menekankan pentingnya pendidikan berbasis konteks budaya dalam
masyarakat multikultural untuk menjaga keberlanjutan nilai dan identitas kolektif.
Namun demikian, sebagian besar kajian tersebut masih bersifat umum dan belum secara
spesifik mengkaji mekanisme internalisasi nilai etika sosial Hindu dalam konteks

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pasraman sebagai institusi pendidikan nonformal. Dengan demikian, terdapat celah
penelitian bagaimana Pasraman secara konkret menginternalisasikan nilai-nilai etika
sosial Hindu seperti kewajiban dan tanggung jawab sosial, ahimsa, kejujuran, belas kasih,
dan pengabdian tulus dalam praktik pendidikan sehari-hari. Padahal, pemahaman
mendalam mengenai proses internalisasi nilai tersebut penting untuk memperkuat peran
Pasraman sebagai benteng moral dan pelestari budaya Hindu di tengah arus modernisasi.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
proses internalisasi nilai etika sosial Hindu melalui pendidikan Pasraman, dengan studi
di Pasraman Semara Ratih Buleleng. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi teoretis dalam pengembangan kajian pendidikan berbasis nilai dan etika sosial
Hindu, serta kontribusi praktis berupa model pendidikan karakter yang kontekstual,
aplikatif, dan berkelanjutan. Dengan menempatkan Pasraman sebagai ruang strategis
pendidikan nilai, penelitian ini menegaskan pentingnya integrasi dimensi spiritual, moral,
dan sosial dalam membentuk generasi muda Hindu yang berkarakter kuat, berempati, dan
mampu berkontribusi positif bagi masyarakat. Dalam mencapai tujuan tersebut,
penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, yang memungkinkan
penggalian data secara mendalam mengenai nilai-nilai etika sosial Hindu serta praktik
internalisasinya dalam konteks Pasraman. Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh
pemahaman komprehensif terhadap fenomena yang berlangsung secara alami, tanpa
manipulasi variabel, sehingga mampu menggambarkan secara utuh peran Pasraman
dalam pendidikan etika sosial Hindu.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk
memahami secara mendalam proses internalisasi nilai etika sosial Hindu dalam konteks
pendidikan Pasraman Semara Ratih. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan
peneliti mengkaji fenomena secara holistik dalam setting alami, tanpa melakukan
manipulasi terhadap variabel penelitian, sehingga makna dan praktik etika sosial dapat
dipahami berdasarkan pengalaman langsung para pelaku pendidikan. Data penelitian
dikumpulkan secara aktual melalui observasi lapangan, yang dilaksanakan selama di
Pasraman Semara Ratih. Sumber data terdiri atas data primer dan data sekunder. Data
primer diperoleh dari hasil wawancara mendalam dan observasi partisipatif, sedangkan
data sekunder bersumber dari studi dokumentasi terhadap teks-teks ajaran Hindu seperti
Veda dan Smerti, dokumen kelembagaan Pasraman, serta buku dan artikel ilmiah yang
relevan dengan etika sosial Hindu dan pendidikan pasraman. Penentuan informan
dilakukan secara purposive sampling, dengan mempertimbangkan keterlibatan langsung
dan pemahaman informan terhadap praktik pendidikan dan etika sosial di Pasraman.
Informan penelitian berjumlah 8 orang yang terdiri atas pengelola Pasraman,
guru/pengajar, dan siswa senior yang telah mengikuti pendidikan pasraman dalam jangka
waktu tertentu. Kriteria ini dipilih untuk memastikan data yang diperoleh bersifat kaya,
mendalam, dan relevan dengan fokus penelitian. Instrumen utama dalam penelitian ini
adalah peneliti itu sendiri, yang berperan sebagai pengumpul dan penganalisis data. Untuk
mendukung konsistensi pengumpulan data, peneliti menggunakan pedoman wawancara
semi-terstruktur dan lembar observasi. Wawancara mendalam dilakukan untuk menggali
pandangan, pengalaman, dan pemaknaan informan terkait internalisasi nilai etika sosial
Hindu, sedangkan observasi partisipatif digunakan untuk mengamati secara langsung
praktik pendidikan, interaksi sosial, serta pembiasaan nilai dalam aktivitas sehari-hari di
Pasraman. Studi dokumentasi dilakukan untuk memperkuat analisis terhadap nilai-nilai
normatif yang menjadi landasan etika sosial Hindu. Analisis data dilakukan
menggunakan analisis tematik, yang mencakup tiga tahapan utama, yaitu reduksi data,

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Pada tahap reduksi, data diseleksi dan
dikodekan untuk mengidentifikasi tema-tema utama yang berkaitan dengan internalisasi
nilai etika sosial Hindu. Selanjutnya, data disajikan dalam bentuk narasi deskriptif dan
kategorisasi tematik. Tahap akhir dilakukan dengan penarikan kesimpulan untuk
menemukan pola, makna, dan mekanisme internalisasi nilai etika sosial Hindu dalam
konteks pendidikan Pasraman Semara Ratih.

Hasil dan Pembahasan
1. Pengertian Etika Sosial dalam Konteks Ajaran Hindu

Etika sosial dalam ajaran Hindu merupakan perwujudan nilai-nilai luhur yang
bersumber dari kitab suci Veda dan Smerti, yang berfungsi sebagai pedoman praksis
dalam membangun relasi sosial yang harmonis. Etika tidak dipahami semata sebagai
doktrin normatif, melainkan sebagai landasan perilaku yang mengintegrasikan dimensi
spiritual, moral, dan sosial dalam kehidupan umat Hindu. Dalam konteks ini, etika sosial
berperan membentuk kesadaran moral kolektif yang menuntun individu untuk bertindak
selaras dengan prinsip kebenaran, keadilan, dan keharmonisan dalam kehidupan
bermasyarakat (Ismawati & Jatiyasa, 2025; Sueca, Arini, & Adnyani, 2025).

Perkembangan globalisasi dan modernisasi menghadirkan tantangan serius
terhadap keberlanjutan nilai-nilai etika sosial tersebut. Perubahan budaya yang
berlangsung cepat, penetrasi gaya hidup individualistis, serta menguatnya pragmatisme
sosial berkontribusi pada melemahnya praktik etika dalam kehidupan masyarakat Hindu.
Kondisi ini tercermin dari menurunnya sikap saling menghormati, kepedulian sosial, serta
etika pergaulan yang berakar pada nilai Dharma. Fenomena tersebut menegaskan urgensi
pendidikan berbasis nilai sebagai strategi kultural dan pedagogis untuk merevitalisasi
etika sosial, khususnya di kalangan generasi muda yang paling rentan terhadap disrupsi
nilai di era digital (Arsini, 2025; Putra & Muniksu, 2024).

Dalam konteks tersebut, pasraman sebagai lembaga pendidikan keagamaan
nonformal memiliki posisi strategis dalam menginternalisasikan nilai-nilai etika sosial
Hindu. Pasraman tidak hanya mentransmisikan ajaran agama pada tataran kognitif, tetapi
juga menanamkan etika melalui proses pembiasaan, keteladanan guru, serta praktik
sosial-keagamaan yang kontekstual dan berkelanjutan. Pendidikan etika di pasraman
berlangsung secara holistik dengan menyatukan dimensi spiritual, moral, dan sosial
dalam kehidupan keseharian peserta didik, sehingga nilai-nilai etika tidak berhenti
sebagai pengetahuan, melainkan dihayati sebagai identitas dan karakter hidup. Temuan
penelitian di Pasraman Semara Ratih memperkuat pandangan bahwa pasraman berfungsi
sebagai ruang transformasi nilai yang efektif dalam membentuk etika sosial peserta didik
yang resilien terhadap pengaruh negatif modernisasi (Purnomo, 2018).

a. Etika Sebagai Dasar Perilaku Sosial Umat Hindu

Dalam ajaran Hindu, etika merupakan fondasi utama pembentukan perilaku
sosial. Nilai-nilai etika yang bersumber dari ajaran suci mengarahkan umat Hindu untuk
berperilaku jujur, penuh kasih, bertanggung jawab, serta menjaga keharmonisan dengan
sesama dan lingkungan. Etika tidak diposisikan sebagai aturan abstrak, melainkan sebagai
pedoman hidup yang membentuk karakter dan orientasi tindakan sosial umat Hindu
(Sudarsana, 2016).

Temuan lapangan di Pasraman Semara Ratih menunjukkan bahwa proses
pendidikan etika tidak ditekankan pada pengulangan definisi konseptual semata,
melainkan pada internalisasi nilai melalui praktik keseharian peserta didik. Nilai-nilai
etika seperti kejujuran, disiplin, dan kebersamaan ditanamkan secara sistematis melalui
pembiasaan aktivitas rutin, antara lain doa bersama, gotong royong dalam persiapan
upacara keagamaan, serta pola interaksi sosial yang menekankan penghormatan dan

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



solidaritas. Pola pembelajaran berbasis pengalaman ini menegaskan fungsi etika sebagai
landasan perilaku sosial yang bersifat kontekstual dan hidup, sekaligus berperan preventif
terhadap munculnya perilaku menyimpang di lingkungan pendidikan pasraman
(Sukarlinawati, 2014).

Temuan tersebut sejalan dengan hasil penelitian Sudarsana dan Mastini (2025)
yang menegaskan bahwa pendidikan agama Hindu efektif dalam menanamkan nilai-nilai
moral seperti Satya, Ahimsa, dan Dharma melalui pendekatan pembelajaran kontekstual
yang mengintegrasikan aktivitas nyata dan refleksi keseharian siswa, khususnya dalam
merespons tantangan era digital. Penelitian Mertayasa et al. (2025) memperkuat argumen
bahwa internalisasi nilai-nilai etika Hindu termasuk kesopanan dan solidaritas tidak
berlangsung secara optimal melalui pendekatan tekstual semata, melainkan melalui
pembiasaan budaya nilai seperti Tri Kaya Parisudha yang secara langsung membentuk
orientasi sikap dan perilaku sosial peserta didik.

b. Etika Sosial Sebagai Refleksi Dari Ajaran Dharma

Etika sosial dalam ajaran Hindu berakar kuat pada konsep Dharma sebagai hukum
moral universal yang mengatur kewajiban dan tanggung jawab manusia dalam kehidupan
personal dan sosial. Dharma menuntun individu untuk bertindak sesuai perannya dalam
masyarakat dengan mengedepankan keseimbangan, keadilan, dan keharmonisan sosial
(Widiada, Gara, & Sucita, 2024). Dalam praktik pendidikan di Pasraman Semara Ratih,
nilai-nilai Dharma tidak hanya diajarkan secara tekstual, tetapi diwujudkan dalam
pembiasaan sosial yang konkret. Siswa dilatih untuk bertanggung jawab, disiplin, dan
saling membantu dalam berbagai aktivitas pasraman. Temuan ini menunjukkan bahwa
etika sosial berfungsi sebagai aktualisasi Dharma dalam kehidupan sehari-hari, sekaligus
sebagai mekanisme pengendalian sosial berbasis kesadaran moral, bukan paksaan
normatif.

Temuan penelitian di Pasraman Semara Ratih konsisten dengan bukti empiris
terkini yang menekankan bahwa internalisasi etika moral tidak cukup melalui penjelasan
konseptual semata, tetapi harus diwujudkan dalam praktik kehidupan sehari-hari peserta
didik. Purwanti et al. (2025) menemukan bahwa teks-teks suci Hindu seperti Bhagavata
Purana mengandung nilai-nilai moral seperti satya, ahimsa, seva, dan bhakti yang paling
efektif diinternalisasikan melalui strategi pedagogis yang memfasilitasi pengalaman
nyata siswa dalam lingkungan pendidikan, sehingga nilai Dharma menjadi hidup dalam
praktik sosial mereka. Selain itu, Jatiyasa et al. (2024) menunjukkan bahwa karakter dan
nilai etika seperti tanggung jawab, disiplin, dan solidaritas yang terkandung dalam
pendidikan agama Hindu dapat terinternalisasi secara signifikan ketika dikaitkan dengan
aktivitas kontekstual, termasuk kegiatan kreatif dan kolaboratif, yang memperkuat
konsistensi antara nilai moral dan perilaku sehari-hari peserta didik.

c. Pentingnya Etika Dalam Pembentukan Karakter Spiritual Dan Sosial

Etika memegang peran kunci dalam pembentukan karakter spiritual dan sosial
peserta didik. Dalam dimensi spiritual, etika membimbing individu untuk menjalani
kehidupan yang selaras dengan prinsip Dharma, sementara dalam dimensi sosial, etika
menumbuhkan empati, penghargaan terhadap sesama, dan kemampuan berinteraksi
secara harmonis. Karakter yang terbentuk melalui internalisasi etika menjadi modal
penting bagi generasi muda Hindu dalam menghadapi tekanan nilai di era modern. Studi
menunjukkan bahwa revitalisasi nilai tattwa dan etika Hindu dalam pendidikan karakter
mampu memperkuat integritas moral dan kesadaran spiritual peserta didik, khususnya
melalui pendekatan yang mengintegrasikan nilai budaya Hindu dengan fenomena
kontemporer seperti tantangan digital dan globalisasi nilai (Oktaviani, 2025).

Hasil penelitian menunjukkan bahwa internalisasi etika di Pasraman Semara Ratih
berlangsung melalui praktik pembelajaran yang konsisten dan kontekstual, seperti dialog

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



nilai, meditasi, serta keterlibatan dalam kegiatan sosial-keagamaan. Pendekatan ini
memungkinkan peserta didik tidak hanya memahami etika secara kognitif tetapi juga
menghayatinya sebagai kebiasaan hidup. Penelitian lain dalam konteks pendidikan
karakter menegaskan bahwa integrasi nilai-nilai etika dan spiritual dalam praktik
pendidikan melalui narasi kisah keagamaan atau model pembelajaran berbasis teks klasik
mendorong perkembangan karakter moral serta empati peserta didik dalam konteks sosial
dan spiritual yang lebih luas (Wismaria et al., 2025). Dengan demikian, etika berfungsi
sebagai fondasi pembentukan karakter yang resilien terhadap pengaruh negatif globalisasi
dan perubahan sosial yang cepat (Sukarlinawati, 2014).
d. Peran Pasraman Sebagai Lembaga Pendidikan Berbasis Etika Hindu

Pasraman berperan sebagai institusi strategis dalam pendidikan etika Hindu
karena mengintegrasikan pembelajaran spiritual, moral, dan sosial secara holistik. Di
Pasraman Semara Ratih, nilai-nilai etika diinternalisasikan melalui kombinasi pengajaran
ajaran suci, keteladanan guru, serta praktik sosial yang melibatkan siswa secara aktif.

Temuan penelitian menegaskan bahwa Pasraman tidak hanya berfungsi sebagai
tempat pembelajaran agama, tetapi juga sebagai ruang transformasi nilai yang
membentuk karakter peserta didik secara utuh. Melalui kegiatan seperti pelayanan sosial,
kerja bakti, dan persembahyangan bersama, siswa belajar mengaktualisasikan nilai
Dharma, Ahimsa, Satya, Karuna, dan Sewa dalam kehidupan nyata. Hal ini memperkuat
peran Pasraman sebagai benteng moral dan pelestari nilai etika sosial Hindu di tengah
dinamika modernisasi (Suarnaya, 2020; Winanti, 2021; Andari & Wiguna, 2025;
Purnomo, 2024). Selain itu, penggunaan media pembelajaran yang inovatif seperti
Dharmagita juga terbukti efektif dalam memperdalam pemahaman etika dan nilai moral
di lingkungan pasraman (Wiasti, 2025). Dengan demikian, Pasraman memperkuat
fungsinya sebagai benteng moral sekaligus pelestari nilai etika sosial Hindu di tengah
dinamika modernisasi nilai.

2. ldentifikasi Nilai-Nilai Etika Sosial yang Diajarkan

Etika sosial dalam ajaran Hindu berakar pada konsep Dharma sebagai hukum
moral universal yang mengatur relasi manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam. Nilai-
nilai inti seperti Ahimsa, Satya, Karuna, dan Sewa berfungsi sebagai pedoman etis yang
membentuk perilaku sosial umat Hindu. Berbeda dengan pendekatan normatif yang
bersifat kognitif, pendidikan etika di pasraman menekankan proses internalisasi melalui
pembiasaan, keteladanan, dan praktik sosial-keagamaan yang berkelanjutan. Hal ini
menjadikan nilai etika tidak berhenti pada tataran wacana, tetapi menjadi bagian dari
karakter dan kebiasaan hidup peserta didik. Secara komparatif, internalisasi etika di
pasraman menunjukkan perbedaan signifikan dengan lembaga pendidikan formal. Jika
pendidikan formal cenderung menempatkan etika sebagai bagian dari mata pelajaran atau
aturan institusional, pasraman mengintegrasikan etika secara menyeluruh dalam
kehidupan keseharian siswa. Etika dipelajari, dialami, dan direfleksikan secara simultan,
sehingga memiliki daya internalisasi yang lebih kuat. Namun demikian, pasraman juga
menghadapi tantangan serius di era modern, terutama dalam menjaga konsistensi nilai di
tengah pengaruh individualisme, pragmatisme, dan teknologi digital.

a. Dharma (Kewajiban dan Tanggung Jawab Sosial)

Dharma merupakan prinsip fundamental dalam ajaran Hindu yang menjadi dasar
pengaturan kewajiban dan tanggung jawab sosial manusia agar selaras dengan tatanan
moral, sosial, dan kosmis. Dalam konteks pendidikan pasraman, Dharma tidak dipahami
semata-mata sebagai aturan normatif, melainkan sebagai kesadaran etis yang
diinternalisasikan melalui pengalaman langsung dalam kehidupan sehari-hari.
Keterlibatan peserta didik dalam kegiatan seperti gotong royong, pembiasaan disiplin,

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



dan partisipasi dalam ritual keagamaan berfungsi sebagai media internalisasi nilai,
sehingga Dharma tidak berhenti pada tataran kognitif, tetapi membentuk sikap dan
perilaku sosial. Di tengah dinamika globalisasi yang ditandai oleh kecenderungan
individualisme dan orientasi materialistik, pasraman berperan sebagai ruang
pembelajaran nilai yang menekankan kepentingan kolektif dan tanggung jawab sosial.
Berbeda dengan pendidikan formal yang umumnya menekankan kepatuhan terhadap
regulasi institusional, pendidikan pasraman menekankan pembentukan kesadaran batin
bahwa setiap tindakan memiliki implikasi sosial dan spiritual. Pendekatan ini
memungkinkan peserta didik memahami Dharma sebagai komitmen moral internal,
bukan sekadar kewajiban eksternal (Ismawati & Jatiyasa, 2025).

Di Pasraman Semara Ratih, nilai Dharma diimplementasikan melalui berbagai
kegiatan rutin yang menanamkan disiplin, tanggung jawab, dan kepedulian sosial, seperti
ketepatan waktu, pemeliharaan kebersihan lingkungan, serta keterlibatan aktif dalam
pelaksanaan upacara keagamaan. Praktik-praktik tersebut menunjukkan bahwa
pendidikan pasraman bersifat aplikatif dan berorientasi pada pembentukan karakter sosial
yang bertanggung jawab. Ekayanti, Sugiarti, dan Yasini (2024) menegaskan bahwa
peserta didik dibimbing untuk memahami konsekuensi sosial dari setiap tindakan,
sehingga pelaksanaan Dharma berkontribusi pada terciptanya keseimbangan dan
kedamaian dalam lingkungan komunitas.

Secara reflektif, efektivitas internalisasi nilai Dharma di pasraman terletak pada
integrasi antara pembiasaan praktik, keteladanan pendidik, dan refleksi spiritual yang
berkelanjutan. Tantangan utama dalam konteks modern adalah menjaga konsistensi
penerapan nilai Dharma ketika peserta didik berhadapan dengan realitas sosial yang
kompetitif dan pragmatis di luar lingkungan pasraman. Oleh karena itu, penguatan
dimensi reflektif dan kontekstual menjadi penting agar Dharma tetap relevan sebagai
landasan etika sosial dalam membentuk generasi muda Hindu yang berkeadaban,
bertanggung jawab, dan berkontribusi positif bagi masyarakat..

b. Ahimsa (Tanpa Kekerasan)

Nilai Ahimsa dalam pendidikan Pasraman Semara Ratih tidak hanya dipahami
sebagai prinsip normatif ajaran Hindu, melainkan diinternalisasikan melalui praktik
pedagogis yang menekankan kasih sayang, toleransi, dan pengendalian diri dalam
interaksi sosial sehari-hari. Implementasi Ahimsa dilakukan melalui pembiasaan sikap
saling menghargai, penyelesaian konflik secara dialogis, serta penolakan terhadap segala
bentuk kekerasan fisik maupun verbal dalam lingkungan pembelajaran. Pendekatan ini
memungkinkan peserta didik menghayati Ahimsa tidak sebatas pada ranah kognitif, tetapi
sebagai nilai praksis yang membentuk pola perilaku sosial (Sukarlinawati, 2014).

Peran guru menjadi faktor kunci dalam efektivitas internalisasi nilai Ahimsa. Di
Pasraman Semara Ratih, guru berfungsi sebagai model etis dengan mengedepankan
keteladanan melalui sikap empatik, komunikasi persuasif, dan pendampingan emosional
yang konstruktif. Pola ini berbeda dengan praktik di sebagian lembaga pendidikan formal
yang masih cenderung menekankan pendekatan disiplin berbasis kontrol dan sanksi.
Keteladanan yang konsisten terbukti menciptakan iklim belajar yang aman dan
partisipatif, sehingga nilai non-kekerasan dapat diinternalisasi secara lebih mendalam dan
berkelanjutan. Selain keteladanan, pasraman juga menerapkan strategi reflektif sebagai
sarana penguatan nilai Ahimsa. Kegiatan refleksi harian, meditasi ringan, dan diskusi
kelompok mendorong siswa untuk mengevaluasi sikap dan ucapan mereka secara Kritis.
Pendekatan reflektif ini memberikan ruang bagi pembentukan kesadaran moral, bahwa
setiap tindakan memiliki implikasi sosial dan spiritual. Dalam konteks ini, Ahimsa tidak
hanya berfungsi sebagai norma sosial, tetapi juga sebagai mekanisme pengendalian diri
yang berakar pada kesadaran batin.

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Jika dibandingkan, internalisasi nilai Ahimsa di pasraman menunjukkan
keunggulan dalam hal kedalaman dan konsistensi praktik, karena nilai diajarkan secara
terintegrasi antara aspek spiritual, moral, dan sosial. Namun demikian, tantangan
implementasi tetap muncul, terutama dalam menghadapi pengaruh budaya kompetitif,
agresivitas simbolik di media digital, serta pola relasi sosial modern yang cenderung
pragmatis. Oleh karena itu, penguatan nilai Ahimsa di pasraman memerlukan adaptasi
pedagogis yang kontekstual agar tetap relevan dengan realitas kehidupan peserta didik.
Pendidikan berbasis Ahimsa di Pasraman Semara Ratih berkontribusi signifikan dalam
membentuk individu yang berempati, mampu mengelola konflik secara damai, dan
memiliki sensitivitas sosial yang tinggi. Nilai ini tidak hanya memperkuat karakter
religius peserta didik, tetapi juga menegaskan peran pasraman sebagai ruang pendidikan
etika sosial yang efektif dalam merespons tantangan kehidupan modern.

c. Satya (Kebenaran dan Kejujuran)

Satya merupakan prinsip sentral dalam etika sosial Hindu yang menegaskan
pentingnya kebenaran dan kejujuran sebagai dasar pembentukan integritas moral
individu. Nilai Satya menuntut keselarasan antara pikiran, ucapan, dan tindakan, sehingga
menjadi fondasi utama dalam membangun kepercayaan dan tatanan sosial yang
berkeadaban. Dalam konteks pendidikan Hindu, Satya tidak diposisikan sekadar sebagai
norma moral normatif, melainkan sebagai nilai substantif yang membentuk tanggung
jawab personal dan sosial peserta didik (Ismawati & Jatiyasa, 2025).

Di Pasraman Semara Ratih, internalisasi nilai Satya dilakukan melalui
pembiasaan sikap jujur dan transparan dalam berbagai aktivitas pendidikan. Peserta didik
dibimbing untuk berani mengemukakan pendapat, mengakui kesalahan, serta
mempertanggungjawabkan setiap tugas dan peran yang dijalankan, baik dalam kegiatan
spiritual maupun sosial. Praktik ini diperkuat melalui mekanisme refleksi diri dan
pelaporan kegiatan yang menanamkan nilai akuntabilitas sejak dini. Dengan demikian,
kejujuran tidak hanya diajarkan secara konseptual, tetapi dihidupi sebagai budaya
kelembagaan. Selain itu, pembelajaran Satya dikembangkan melalui pendekatan reflektif-
kritis, seperti diskusi studi kasus yang mengangkat dilema etis dalam kehidupan sehari-
hari. Melalui metode ini, peserta didik dilatih untuk menganalisis konsekuensi moral dari
setiap tindakan dan memilih keputusan yang selaras dengan prinsip kebenaran, meskipun
tidak selalu menguntungkan secara personal. Pendekatan tersebut berfungsi untuk
membangun kemampuan berpikir moral yang matang serta menegaskan bahwa kejujuran
merupakan komitmen etis yang harus dijaga secara konsisten (Ekayanti, Sugiarti, &
Yasini, 2024).

Praktik ini berbeda dengan pendidikan formal yang cenderung berorientasi pada
capaian kognitif dan kepatuhan administratif, pasraman menawarkan pendekatan yang
lebih holistik dalam internalisasi nilai Satya. Pendidikan nilai di pasraman bertumpu pada
keteladanan guru, relasi interpersonal yang intens, serta integrasi antara dimensi spiritual
dan sosial. Meskipun demikian, implementasi Satya di era modern menghadapi tantangan
signifikan, seperti budaya pragmatis, kompetisi akademik, dan pengaruh teknologi digital
yang berpotensi melemahkan komitmen terhadap kejujuran.

Dalam konteks tersebut, pendidikan Satya di pasraman memiliki posisi strategis
sebagai ruang pembentukan integritas moral yang berkelanjutan. Ekayanti, Sugiarti, dan
Yasini (2024) menegaskan bahwa pendidikan Satya diarahkan untuk membentuk peserta
didik yang memiliki prinsip hidup kuat, keberanian moral, dan konsistensi dalam
membela kebenaran di tengah kompleksitas kehidupan sosial. Dengan demikian,
pasraman tidak hanya menghasilkan individu yang taat pada norma, tetapi juga
menyiapkan generasi muda Hindu yang berintegritas dan bertanggung jawab secara
sosial. Secara keseluruhan, internalisasi nilai Satya di Pasraman Semara Ratih

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



berkontribusi signifikan dalam pembentukan karakter siswa yang jujur, reflektif, dan
berkeadaban. Nilai Satya tidak hanya relevan dalam ranah religius, tetapi juga menjadi
fondasi etika sosial yang penting dalam menghadapi tantangan masyarakat kontemporer
yang semakin kompleks (Ismawati & Jatiyasa, 2025).

d. Karuna (Belas Kasih)

Karuna merupakan nilai fundamental dalam etika sosial Hindu yang menekankan
belas kasih dan kasih sayang tanpa pamrih terhadap seluruh makhluk hidup. Dalam
konteks pendidikan pasraman, Karuna diposisikan sebagai landasan pembentukan
kepekaan sosial dan empati moral yang diwujudkan melalui tindakan nyata, bukan
sekadar pemahaman normatif. Widiada, Gara, dan Sucita (2023) menegaskan bahwa
peserta didik dibiasakan untuk menolong sesama, berbagi, serta saling mendukung dalam
aktivitas belajar dan spiritual sebagai bagian dari proses internalisasi nilai kasih sayang.

Di Pasraman Semara Ratih, nilai Karuna diintegrasikan secara sistematis dalam
kegiatan sosial dan keagamaan, seperti program bantuan bagi masyarakat kurang mampu,
kunjungan kepada orang sakit, serta kegiatan berbagi makanan. Praktik tersebut diperkuat
oleh keteladanan guru yang memperlakukan seluruh peserta didik secara setara tanpa
diskriminasi latar belakang sosial maupun kemampuan akademik. Selain itu,
pembelajaran Karuna juga dikembangkan melalui pendekatan naratif-reflektif dengan
memanfaatkan kisah epik Mahabharata dan Ramayana, yang memungkinkan peserta
didik merefleksikan makna kasih sayang dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-
hari (Sukarlinawati, 2014).

Nilai Karuna juga berfungsi sebagai pendekatan pedagogis dalam penyelesaian
konflik sosial di lingkungan pasraman. Alih-alih menerapkan hukuman represif, guru
mendorong penyelesaian konflik melalui dialog, empati, dan sikap saling memaafkan.
Winanti (2021) menunjukkan bahwa suasana pasraman yang egaliter dan penuh kasih
menciptakan lingkungan belajar yang aman secara emosional serta mendukung
perkembangan spiritual dan sosial peserta didik. Dengan demikian, Karuna tidak hanya
membentuk relasi interpersonal yang harmonis, tetapi juga memperkuat kohesi sosial
dalam komunitas belajar.

Jika dibandingkan dengan lembaga pendidikan formal yang cenderung
menitikberatkan pada pencapaian akademik dan disiplin struktural, pasraman
menawarkan pendekatan pendidikan nilai yang lebih kontekstual dan relasional.
Internalitas nilai Karuna di pasraman berlangsung melalui pengalaman langsung,
interaksi personal yang intens, serta integrasi antara dimensi spiritual dan sosial. Namun
demikian, implementasi Karuna di era modern menghadapi tantangan signifikan, seperti
meningkatnya individualisme, kompetisi sosial, dan pengaruh media digital yang
berpotensi mengikis kepekaan empatik peserta didik.

Secara keseluruhan, pengajaran dan praktik nilai Karuna di Pasraman Semara
Ratih berkontribusi penting dalam membentuk pribadi yang empatik, inklusif, dan
bertanggung jawab secara sosial. Melalui pendekatan holistik yang memadukan
keteladanan, praktik sosial, dan refleksi moral, pasraman tidak hanya berperan sebagai
pusat pendidikan spiritual, tetapi juga sebagai ruang strategis pembentukan karakter
sosial yang berkelanjutan. Dengan demikian, Karuna menjadi elemen kunci dalam
penguatan pendidikan karakter Hindu yang relevan dengan tantangan masyarakat
kontemporer.

e. Sewa (Pengabdian)

Sewa dalam ajaran Hindu dipahami sebagai praktik pengabdian yang tulus dan
ikhlas kepada Tuhan, guru, orang tua, dan masyarakat, yang berlandaskan pada orientasi
pelayanan tanpa pamrih. Nilai ini memiliki kedudukan strategis dalam pembentukan
karakter etika sosial karena menekankan sikap kerendahan hati, tanggung jawab, dan

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



kesediaan berkontribusi bagi kepentingan bersama. Dalam konteks pendidikan pasraman,
Sewa tidak direduksi sebagai kewajiban ritualistik, melainkan dimaknai sebagai laku
spiritual yang diwujudkan melalui tindakan sosial konkret. Suarnaya (2020) menegaskan
bahwa pendidikan Sewa diarahkan pada pengabdian aktif, seperti keterlibatan dalam
upacara keagamaan, pemeliharaan lingkungan, serta pelayanan terhadap guru dan
komunitas, yang berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai moral dan religius secara
berkelanjutan. Di Pasraman Semara Ratih, internalisasi nilai Sewa terefleksi dalam
keterlibatan langsung siswa dalam berbagai aktivitas gotong royong dan pelayanan
keagamaan, termasuk pembuatan sarana upacara, perawatan lingkungan pura, serta
dukungan terhadap kelancaran kegiatan pasraman. Praktik ini menempatkan siswa bukan
hanya sebagai subjek penerima pengetahuan, tetapi juga sebagai pelaku aktif dalam
kehidupan komunitas religius. Melalui pengalaman langsung tersebut, siswa dibimbing
untuk memahami bahwa pengabdian merupakan bentuk aktualisasi iman dan wujud
penghormatan terhadap Tuhan serta sesama manusia. Selain itu, nilai Sewa juga
diinternalisasikan dalam relasi sosial antarsiswa, seperti membantu teman yang
mengalami kesulitan belajar dan menunjukkan kepedulian terhadap sesama tanpa
ekspektasi imbalan, sehingga pengabdian berkembang sebagai etos kolektif.

Sewa diposisikan sebagai latihan spiritual-reflektif yang menyentuh dimensi batin
peserta didik. Sudarsana (2016) menekankan pentingnya refleksi harian dan praktik
sembahyang bersama sebagai mekanisme penguatan motivasi intrinsik, agar pengabdian
tidak terjebak pada formalitas atau pencarian legitimasi sosial. Melalui refleksi tersebut,
siswa diajak untuk mengevaluasi orientasi tindakan mereka, sehingga nilai Sewa dihayati
sebagai panggilan kesadaran spiritual, bukan sekadar rutinitas institusional.

Pasraman menawarkan pendekatan pendidikan alternatif yang lebih menekankan
pembentukan karakter berbasis pelayanan dan Kkolektivitas yang berbeda dengan
pendidikan di Lembaga formal. Internalisasi nilai Sewa di pasraman berlangsung melalui
pengalaman sosial yang berulang dan relasi interpersonal yang intens, sehingga nilai
pengabdian lebih mudah dihayati secara autentik. Namun demikian, dalam konteks
masyarakat modern yang semakin individualistis dan berorientasi utilitarian,
implementasi nilai Sewa menghadapi tantangan, terutama dalam menumbuhkan
komitmen pengabdian tanpa pamrih di tengah dominasi logika prestasi dan efisiensi.

Secara keseluruhan, nilai Sewa dalam pendidikan pasraman memiliki peran
fundamental dalam membentuk karakter siswa yang rendah hati, berorientasi pada
pelayanan, serta memiliki kesadaran spiritual dan sosial yang terintegrasi. Melalui
perpaduan antara praktik pengabdian nyata dan refleksi batin yang sistematis, pasraman
berkontribusi dalam menyiapkan generasi muda yang tidak hanya religius secara
personal, tetapi juga mampu berpartisipasi secara etis dan konstruktif dalam kehidupan
sosial yang lebih luas.

Kesimpulan

Penelitian ini menegaskan bahwa Pasraman memiliki peran strategis sebagai
lembaga pendidikan agama Hindu dalam menginternalisasi dan melestarikan nilai-nilai
etika sosial di tengah tantangan globalisasi dan modernisasi. Temuan utama menunjukkan
bahwa Pasraman secara efektif berfungsi sebagai benteng moral dan pelestari budaya
Hindu melalui pendidikan berbasis nilai yang bersumber dari ajaran Dharma, dengan
pendekatan holistik yang mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan sosial. Proses
pembelajaran yang bersifat aplikatif memungkinkan siswa tidak hanya memahami etika
secara konseptual, tetapi juga menghayatinya dalam praktik kehidupan sehari-hari.
Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi pada kajian pendidikan agama
Hindu dengan memperkuat pemahaman bahwa etika sosial yang meliputi nilai Dharma,

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Ahimsa, Satya, Karuna, dan Sewa tidak dapat dipisahkan dari proses pembentukan
karakter spiritual. Temuan ini menegaskan bahwa Pasraman merupakan ruang pendidikan
alternatif yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai etika sosial Hindu secara kontekstual
dan berkelanjutan, sehingga memperkaya wacana etnopedagogi dan pendidikan karakter
berbasis kearifan lokal. Dari sisi praktis, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa
Pasraman dapat dikembangkan sebagai model pendidikan karakter yang relevan bagi
generasi muda Hindu, terutama dalam membangun integritas moral, empati sosial, dan
tanggung jawab kolektif. Pola pembiasaan, keteladanan guru, serta penerapan nilai
melalui aktivitas nyata menjadi strategi efektif yang dapat direplikasi dan diadaptasi oleh
pasraman lain maupun lembaga pendidikan berbasis nilai. Penelitian ini memiliki
keterbatasan karena berfokus pada satu lokasi pasraman dengan pendekatan kualitatif
deskriptif, sehingga temuan belum dapat digeneralisasi secara luas. Oleh karena itu,
penelitian selanjutnya disarankan untuk melibatkan perbandingan antar-pasraman,
menggunakan pendekatan metodologis yang lebih beragam, atau mengkaji efektivitas
pendidikan etika sosial Hindu dalam konteks pendidikan formal, guna memperluas dan
memperdalam pemahaman tentang peran pasraman dalam penguatan karakter generasi
muda.

Daftar Pustaka

Andari, I. A. M. Y., & Wiguna, . B. A. A. (2025). Acarya’s Educational Communication
Serves as a Learning Strategy to Promote Religious Moderation at Pasraman Sad
Dharma Dwijendra in Mataram. Samvada: Jurnal Riset Komunikasi, Media, Dan
Public Relations, 4(1), 2498.

Andari, I. A. M. Y., Arta Wiguna, I. B. A., Candrawati, D. M., & Endrawan, I. M. T.
(2025). Multicultural Education Based on Hindu Philosophy and the
Internalization of the Value of Religious Moderation in Pasraman Saraswati Tri
Parartha Mataram. Sophia Dharma: Jurnal Filsafat, Agama Hindu, Dan
Masyarakat, 8(1), 1-13.

Arsini, N. W. (2025). Pendekatan Pendidikan Agama Hindu Dalam Mengatasi Krisis
Moral Di Kalangan Siswa. Padma Sari: Jurnal llmu Pendidikan, 5(1), 63-74.

Arthur, J., Kristjansson, K., Harrison, T., Sanderse, W., & Wright, D. (2016). Teaching
Character and Virtue in Schools. London, England: Routledge.

Banks, J. A. (2015). Cultural Diversity and Education: Foundations, Curriculum, and
Teaching (6th ed.). New York, NY: Routledge.

Berkowitz, M. W., & Bier, M. C. (2007). What Works in Character Education. Journal
of Research in Character Education, 5(1), 29-48.

Ekayanti, N. L., Sugiarti, S., & Yasini, K. (2024). Peranan Pasraman Formal Dalam
Pembentukan Karakter Siswa (Studi Di Utama Widya Pasraman Wira Dharma
Kota Palu). Widya Genitri: Jurnal limiah Pendidikan, Agama Dan Kebudayaan
Hindu, 15(1), 1-20.

Halstead, J. M., & Taylor, M. J. (2000). Learning and Teaching About Values: A Review
of Recent Research. Cambridge Journal of Education, 30(2), 169-202.

Ismawati, I., & Jatiyasa, I. W. (2025). Pendidikan Etika Agama Hindu Bagi Siswa Adi
Widya Pasraman Sutasoma. Metta: Jurnal llmu Multidisiplin, 5(1), 15-21.
Jatiyasa, 1. W., Apriani, N. W., & Paramanandani, N. K. A. (2024). Internalization of
Character Education Values in the Creative Process of Lontar Transcripts of
STKIP Agama Hindu Amlapura Students. JPPI (Jurnal Penelitian Pendidikan

Indonesia), 10(2), 709-721.

Lickona, T. (1992). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and

Responsibility. New York, NY: Bantam Books.

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Mertayasa, K., Agusvina, R., Mudiyanti, N. N., & Mariyati, K. (2025). The
Internalization of Hindu Ethical Values for Elementary School Students’
Politeness in the Digital Era. Bawi Ayah: Jurnal Pendidikan Agama Dan Budaya
Hindu, 16(2), 1-15.

Nucci, L. P., & llten-Gee, R. (2018). Moral Education. In J. W. Fraser (Ed.), The Oxford
Handbook of Religion and American Education (pp. 117-131). New York, NY:
Oxford University Press.

Oktaviani, N. M. A. D. (2025). Revitalisasi Nilai Tattwa Dan Etika Hindu Dalam
Pendidikan Karakter Siswa Di Era Digital. Padma Sari: Jurnal Ilmu Pendidikan,
4(2), 149-159.

Purnomo, I. M. B. (2018). Internalisasi Pendidikan Karakter Hindu Melalui Pembelajaran
Bhagavad Gita Digital Di Pasraman Gopisvara Buleleng. Satya Widya: Jurnal
Studi Agama, 1(2), 183-190.

Purwanti, E. S., Dhevi, P. L. S., Janiasih, N., Parmiyanti, K. N., & Widastri, N. W. (2025).
Internalisasi Nilai Pendidikan Agama Hindu Dalam Bhagavata Purana Sebagai
Upaya Pembentukan Karakter Spiritual Siswa. Pramana: Jurnal Hasil Penelitian,
5(2), 122-131.

Putera, G. N. K., Handoko, H., Dharmawan, I. G. A., Sana, I. N. L., & Gunada, I. W. A.
(2025). The Concept of Tri Guna in Strengthening Character Education Based on
Hindu Sacred Teachings in the Modernization Era. Jurnal Penelitian Agama
Hindu, 9(3), 55-67.

Putra, I. G. D. D., & Muniksu, I. M. S. (2024). Internalisasi Nilai Moderasi Beragama
Pada Pasraman Dharmajati Di Desa Tukadmungga Kecamatan Buleleng
Kabupaten Buleleng. Guna Widya: Jurnal Pendidikan Hindu, 11(1), 38-44.

Suarnaya, I. P. (2020). Eksistensi Pasraman Dalam Menanamkan Nilai Moral Bagi Umat
Hindu. Cetta: Jurnal llmu Pendidikan, 3(2), 205-211.

Sudarsana, I. K. (2016). Development Model of Pasraman Kilat Learning to Improve the
Spiritual Values of Hindu Youth. Jurnal Iimiah Peuradeun, 4(2), 217-230.
Sudarsana, I. K., & Mastini, G. N. (2025). The Role of Hindu Religious Education in
Instilling Character Values in the Young Generation in the Digital Era. Jurnal

Penelitian Agama Hindu, 9(2), 216-226.

Sueca, I. N., Arini, N. W., & Adnyani, N. W. S. (2023). Character Education Based on
Religion and Local Wisdom. Vidyottama Sanatana: International Journal of
Hindu Science and Religious Studies, 7(2), 279-288.

Sukarlinawati, W. (2014). Implementasi Ajaran Etika Hindu Di Pasraman Dharma Kerti
Banjar Satriya Bandar Lampung. Jurnal Pendidikan Agama, 5(1), 95-106.
Swana, I. P., & Dewi, N. L. M. L. K. (2025). Eksplorasi Konsep Etika Hindu Untuk
Membangun Karakter Positif Generasi Digital Native. Padma Sari: Jurnal lImu

Pendidikan, 5(1), 75-84.

Tawil, S., & Locatelli, R. (2015). Rethinking Education: Towards a Global Common
Good. Paris, France: UNESCO.

UNESCO. (2021). Education for Sustainable Development: A Roadmap. Paris, France:
UNESCO Publishing.

Wiasti, N. K. (2025). Eksistensi Dharmagita Sebagai Media Pembelajaran Yang Inovatif
Dan Menyenangkan Di Pasraman Se-Kota Mataram. Padma Sari: Jurnal Iimu
Pendidikan, 4(2), 2407.

Widiada, K., Gara, I. W., & Sucita, D. N. (2024). Pasraman Non-Formal Semara Ratih
Dalam Penanaman Nilai Sosial Budaya Komunikasi Keagamaan Hindu Desa
Tukadmungga. Praba Vidya, 3(2).

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Winanti, N. P. (2021). Pasraman Sebagai Upaya Peningkatan Mutu Pendidikan Berbasis
Budaya Dan Spiritual. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 5(1), 105-110.

Wismaria, N. K., Susanti, N. K., & Mutapa, G. P. (2025). Model Pendidikan Etika
Berbasis Kisah Dalam Shiva Purana: Perspektif Pendidikan Karakter Hindu.
Pramana: Jurnal Hasil Penelitian, 5(2), 132-144.

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



