
 

Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 

Volume 10 Nomor 1 (2026) 

ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 196 

 

Internalisasi Nilai Etika Sosial Hindu Melalui Pendidikan Pasraman: 

Studi Di Pasraman Semara Ratih Buleleng 
 

I Gd. Dedy Diana Putra  

Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia 

dedydiana@uhnsugriwa.ac.id  
 

Abstract 

Globalization and modernization have significantly affected the sustainability of 

social ethical values within Hindu society, particularly among the younger generation. 

This condition highlights the urgency of strengthening value-based education to reinforce 

ethical foundations in social life. This study aims to analyze the role of Pasraman Semara 

Ratih in Tukadmungga Village, Buleleng District, Buleleng Regency, in internalizing 

Hindu-based social ethical values. Employing a descriptive qualitative approach, data 

were collected through an extensive literature review of Hindu scriptures and relevant 

scholarly works, supported by in-depth interviews and participatory observation 

involving pasraman administrators, teachers, and students. The data were analyzed 

thematically through data reduction, data presentation, and conclusion drawing. The 

findings indicate that Pasraman plays a strategic role as a character education institution 

by internalizing core Hindu social ethical values, including Dharma (duty and social 

responsibility), Ahimsa (non-violence), Satya (truthfulness), Karuna (compassion), and 

Sewa (selfless service). These values are implemented through a holistic learning process 

and socio-religious practices grounded in the principle of Tri Kaya Parisudha. In 

conclusion, Pasraman functions as a moral stronghold and a preserver of Hindu social 

ethical values, contributing to the formation of a young generation that is ethically 

grounded, socially responsible, and capable of adapting to the dynamics of modern life. 
 

Keywords: Pasraman; Hindu Social Ethics; Value-Based Education 
 

Abstrak 

Globalisasi dan modernisasi membawa dampak signifikan terhadap keberlanjutan 

nilai-nilai etika sosial dalam masyarakat Hindu, khususnya pada generasi muda. Kondisi 

ini menuntut penguatan pendidikan berbasis nilai yang mampu menanamkan kembali 

etika sosial sebagai landasan perilaku individu dan sosial. Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis peran Pasraman Semara Ratih Desa Tukadmungga, Kecamatan Buleleng, 

Kabupaten Buleleng, dalam menginternalisasikan nilai-nilai etika sosial berbasis ajaran 

Hindu. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik 

pengumpulan data berupa studi literatur terhadap teks ajaran Hindu dan kajian ilmiah 

relevan, yang didukung oleh wawancara mendalam dan observasi partisipatif terhadap 

pengelola, guru, dan peserta didik pasraman. Data dianalisis melalui tahapan reduksi, 

penyajian, dan penarikan kesimpulan secara tematik. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa Pasraman berperan strategis sebagai wahana pendidikan karakter dengan 

menginternalisasikan nilai-nilai etika sosial Hindu, seperti Dharma (kewajiban dan 

tanggung jawab), Ahimsa (tanpa kekerasan), Satya (kejujuran), Karuna (belas kasih), dan 

Sewa (pengabdian). Nilai-nilai tersebut diimplementasikan melalui pembelajaran holistik 

dan praktik sosial-keagamaan yang berlandaskan prinsip Tri Kaya Parisudha. Simpulan 

penelitian menegaskan bahwa Pasraman berfungsi sebagai benteng moral dan pelestari 

nilai etika sosial Hindu, sekaligus membentuk generasi muda yang berkarakter, 

bertanggung jawab sosial, dan adaptif terhadap dinamika kehidupan modern. 
 

Kata Kunci: Pasraman; Etika Sosial Hindu; Pendidikan Berbasis Nilai



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 197 

 

Pendahuluan  

Etika sosial dalam ajaran Hindu merupakan perwujudan nilai-nilai luhur yang 

berakar kuat pada kitab suci dan tradisi keagamaan, yang berfungsi sebagai pedoman 

hidup dalam membangun keharmonisan hubungan antarmanusia dan antara manusia 

dengan lingkungannya. Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab sosial, tanpa 

kekerasan (ahimsa), pengendalian diri, dan pengabdian tulus tidak hanya dipahami 

sebagai ajaran normatif, tetapi juga sebagai prinsip praksis yang membentuk perilaku 

sosial umat Hindu dalam kehidupan sehari-hari. Konsep Dharma dan Tri Guna dalam 

pendidikan karakter menegaskan integrasi dimensi spiritual, moral, dan sosial yang 

mampu menghasilkan karakter positif pada generasi muda di era digital (Swana & Dewi, 

2025; Putera et al., 2025). Pendidikan nilai yang berakar pada etika Hindu tidak hanya 

memberi pemahaman kognitif, tetapi juga merangsang internalisasi nilai melalui 

pembiasaan praksis dalam kehidupan keluarga, sekolah, dan masyarakat (revitalisasi 

tattwa), sehingga etika sosial menjadi fondasi pembentukan karakter spiritual dan sosial 

individu (Oktaviani, 2025; Andari et al., 2025). 

Namun demikian, dinamika globalisasi dan modernisasi telah menghadirkan 

tantangan serius bagi keberlanjutan nilai-nilai etika sosial. Perubahan sosial yang cepat, 

penetrasi budaya populer, serta berkembangnya gaya hidup individualistis dan pragmatis 

berkontribusi pada terjadinya degradasi nilai di berbagai lapisan masyarakat. Tawil & 

Locatelli (2015) menegaskan bahwa krisis nilai merupakan persoalan global yang 

berdampak pada melemahnya kohesi sosial, menurunnya rasa tanggung jawab kolektif, 

serta meningkatnya perilaku menyimpang. Dalam konteks ini, pendidikan tidak lagi 

cukup berorientasi pada capaian kognitif, melainkan harus secara sadar diarahkan pada 

penguatan nilai dan etika sebagai inti dari pembangunan manusia seutuhnya. 

Pendidikan berbasis nilai (value-based education) dipandang sebagai pendekatan 

strategis untuk merespons krisis tersebut. Sejumlah kajian internasional menunjukkan 

bahwa pendidikan etika dan karakter berperan penting dalam membentuk kesadaran 

moral, kebajikan sosial, dan tanggung jawab individu dalam masyarakat multikultural 

(Arthur et al., 2016; Nucci et al., 2018). Penelitian Berkowitz dan Bier (2007) juga 

menunjukkan bahwa pendidikan karakter yang terintegrasi secara sistematis dalam 

kurikulum dan praktik pembelajaran terbukti efektif dalam membentuk perilaku prososial 

dan mencegah perilaku negatif. Dengan demikian, pendidikan nilai tidak hanya berfungsi 

sebagai transmisi norma, tetapi juga sebagai proses internalisasi nilai yang berkelanjutan. 

Dalam konteks masyarakat Hindu di Indonesia, Pasraman sebagai lembaga 

pendidikan keagamaan nonformal memiliki peran yang sangat penting dalam pendidikan 

etika sosial. Pasraman tidak hanya mengajarkan ajaran agama secara teoretis, tetapi juga 

menanamkan nilai-nilai etika melalui pembiasaan, keteladanan, dan praktik sosial-

keagamaan yang menyatu dengan kehidupan peserta didik. Pendekatan holistik yang 

diterapkan di Pasraman meliputi dimensi spiritual, moral, dan sosial sejalan dengan 

pandangan pendidikan karakter berbasis kebajikan (virtue ethics) yang menekankan 

kesatuan antara pengetahuan moral, perasaan moral, dan tindakan moral (Lickona, 1992; 

Arthur et al., 2016). 

Berbagai penelitian terdahulu telah membahas kontribusi pendidikan agama dan 

pendidikan nilai dalam pembentukan karakter peserta didik. Kajian Halstead dan Taylor 

(2000) menegaskan bahwa pendidikan nilai yang efektif harus kontekstual dan berakar 

pada budaya lokal agar mampu membentuk makna moral yang relevan bagi peserta didik. 

Banks (2015) juga menekankan pentingnya pendidikan berbasis konteks budaya dalam 

masyarakat multikultural untuk menjaga keberlanjutan nilai dan identitas kolektif. 

Namun demikian, sebagian besar kajian tersebut masih bersifat umum dan belum secara 

spesifik mengkaji mekanisme internalisasi nilai etika sosial Hindu dalam konteks 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 198 

 

Pasraman sebagai institusi pendidikan nonformal. Dengan demikian, terdapat celah 

penelitian bagaimana Pasraman secara konkret menginternalisasikan nilai-nilai etika 

sosial Hindu seperti kewajiban dan tanggung jawab sosial, ahimsa, kejujuran, belas kasih, 

dan pengabdian tulus dalam praktik pendidikan sehari-hari. Padahal, pemahaman 

mendalam mengenai proses internalisasi nilai tersebut penting untuk memperkuat peran 

Pasraman sebagai benteng moral dan pelestari budaya Hindu di tengah arus modernisasi. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

proses internalisasi nilai etika sosial Hindu melalui pendidikan Pasraman, dengan studi 

di Pasraman Semara Ratih Buleleng. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi teoretis dalam pengembangan kajian pendidikan berbasis nilai dan etika sosial 

Hindu, serta kontribusi praktis berupa model pendidikan karakter yang kontekstual, 

aplikatif, dan berkelanjutan. Dengan menempatkan Pasraman sebagai ruang strategis 

pendidikan nilai, penelitian ini menegaskan pentingnya integrasi dimensi spiritual, moral, 

dan sosial dalam membentuk generasi muda Hindu yang berkarakter kuat, berempati, dan 

mampu berkontribusi positif bagi masyarakat. Dalam mencapai tujuan tersebut, 

penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, yang memungkinkan 

penggalian data secara mendalam mengenai nilai-nilai etika sosial Hindu serta praktik 

internalisasinya dalam konteks Pasraman. Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh 

pemahaman komprehensif terhadap fenomena yang berlangsung secara alami, tanpa 

manipulasi variabel, sehingga mampu menggambarkan secara utuh peran Pasraman 

dalam pendidikan etika sosial Hindu. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk 

memahami secara mendalam proses internalisasi nilai etika sosial Hindu dalam konteks 

pendidikan Pasraman Semara Ratih. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan 

peneliti mengkaji fenomena secara holistik dalam setting alami, tanpa melakukan 

manipulasi terhadap variabel penelitian, sehingga makna dan praktik etika sosial dapat 

dipahami berdasarkan pengalaman langsung para pelaku pendidikan. Data penelitian 

dikumpulkan secara aktual melalui observasi lapangan, yang dilaksanakan selama di 

Pasraman Semara Ratih. Sumber data terdiri atas data primer dan data sekunder. Data 

primer diperoleh dari hasil wawancara mendalam dan observasi partisipatif, sedangkan 

data sekunder bersumber dari studi dokumentasi terhadap teks-teks ajaran Hindu seperti 

Veda dan Smerti, dokumen kelembagaan Pasraman, serta buku dan artikel ilmiah yang 

relevan dengan etika sosial Hindu dan pendidikan pasraman. Penentuan informan 

dilakukan secara purposive sampling, dengan mempertimbangkan keterlibatan langsung 

dan pemahaman informan terhadap praktik pendidikan dan etika sosial di Pasraman. 

Informan penelitian berjumlah 8 orang yang terdiri atas pengelola Pasraman, 

guru/pengajar, dan siswa senior yang telah mengikuti pendidikan pasraman dalam jangka 

waktu tertentu. Kriteria ini dipilih untuk memastikan data yang diperoleh bersifat kaya, 

mendalam, dan relevan dengan fokus penelitian. Instrumen utama dalam penelitian ini 

adalah peneliti itu sendiri, yang berperan sebagai pengumpul dan penganalisis data. Untuk 

mendukung konsistensi pengumpulan data, peneliti menggunakan pedoman wawancara 

semi-terstruktur dan lembar observasi. Wawancara mendalam dilakukan untuk menggali 

pandangan, pengalaman, dan pemaknaan informan terkait internalisasi nilai etika sosial 

Hindu, sedangkan observasi partisipatif digunakan untuk mengamati secara langsung 

praktik pendidikan, interaksi sosial, serta pembiasaan nilai dalam aktivitas sehari-hari di 

Pasraman. Studi dokumentasi dilakukan untuk memperkuat analisis terhadap nilai-nilai 

normatif yang menjadi landasan etika sosial Hindu. Analisis data dilakukan 

menggunakan analisis tematik, yang mencakup tiga tahapan utama, yaitu reduksi data, 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 199 

 

penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Pada tahap reduksi, data diseleksi dan 

dikodekan untuk mengidentifikasi tema-tema utama yang berkaitan dengan internalisasi 

nilai etika sosial Hindu. Selanjutnya, data disajikan dalam bentuk narasi deskriptif dan 

kategorisasi tematik. Tahap akhir dilakukan dengan penarikan kesimpulan untuk 

menemukan pola, makna, dan mekanisme internalisasi nilai etika sosial Hindu dalam 

konteks pendidikan Pasraman Semara Ratih. 

 

Hasil dan Pembahasan  

1. Pengertian Etika Sosial dalam Konteks Ajaran Hindu 

Etika sosial dalam ajaran Hindu merupakan perwujudan nilai-nilai luhur yang 

bersumber dari kitab suci Veda dan Smerti, yang berfungsi sebagai pedoman praksis 

dalam membangun relasi sosial yang harmonis. Etika tidak dipahami semata sebagai 

doktrin normatif, melainkan sebagai landasan perilaku yang mengintegrasikan dimensi 

spiritual, moral, dan sosial dalam kehidupan umat Hindu. Dalam konteks ini, etika sosial 

berperan membentuk kesadaran moral kolektif yang menuntun individu untuk bertindak 

selaras dengan prinsip kebenaran, keadilan, dan keharmonisan dalam kehidupan 

bermasyarakat (Ismawati & Jatiyasa, 2025; Sueca, Arini, & Adnyani, 2025). 

Perkembangan globalisasi dan modernisasi menghadirkan tantangan serius 

terhadap keberlanjutan nilai-nilai etika sosial tersebut. Perubahan budaya yang 

berlangsung cepat, penetrasi gaya hidup individualistis, serta menguatnya pragmatisme 

sosial berkontribusi pada melemahnya praktik etika dalam kehidupan masyarakat Hindu. 

Kondisi ini tercermin dari menurunnya sikap saling menghormati, kepedulian sosial, serta 

etika pergaulan yang berakar pada nilai Dharma. Fenomena tersebut menegaskan urgensi 

pendidikan berbasis nilai sebagai strategi kultural dan pedagogis untuk merevitalisasi 

etika sosial, khususnya di kalangan generasi muda yang paling rentan terhadap disrupsi 

nilai di era digital (Arsini, 2025; Putra & Muniksu, 2024). 

Dalam konteks tersebut, pasraman sebagai lembaga pendidikan keagamaan 

nonformal memiliki posisi strategis dalam menginternalisasikan nilai-nilai etika sosial 

Hindu. Pasraman tidak hanya mentransmisikan ajaran agama pada tataran kognitif, tetapi 

juga menanamkan etika melalui proses pembiasaan, keteladanan guru, serta praktik 

sosial-keagamaan yang kontekstual dan berkelanjutan. Pendidikan etika di pasraman 

berlangsung secara holistik dengan menyatukan dimensi spiritual, moral, dan sosial 

dalam kehidupan keseharian peserta didik, sehingga nilai-nilai etika tidak berhenti 

sebagai pengetahuan, melainkan dihayati sebagai identitas dan karakter hidup. Temuan 

penelitian di Pasraman Semara Ratih memperkuat pandangan bahwa pasraman berfungsi 

sebagai ruang transformasi nilai yang efektif dalam membentuk etika sosial peserta didik 

yang resilien terhadap pengaruh negatif modernisasi (Purnomo, 2018). 

a. Etika Sebagai Dasar Perilaku Sosial Umat Hindu 

Dalam ajaran Hindu, etika merupakan fondasi utama pembentukan perilaku 

sosial. Nilai-nilai etika yang bersumber dari ajaran suci mengarahkan umat Hindu untuk 

berperilaku jujur, penuh kasih, bertanggung jawab, serta menjaga keharmonisan dengan 

sesama dan lingkungan. Etika tidak diposisikan sebagai aturan abstrak, melainkan sebagai 

pedoman hidup yang membentuk karakter dan orientasi tindakan sosial umat Hindu 

(Sudarsana, 2016). 

Temuan lapangan di Pasraman Semara Ratih menunjukkan bahwa proses 

pendidikan etika tidak ditekankan pada pengulangan definisi konseptual semata, 

melainkan pada internalisasi nilai melalui praktik keseharian peserta didik. Nilai-nilai 

etika seperti kejujuran, disiplin, dan kebersamaan ditanamkan secara sistematis melalui 

pembiasaan aktivitas rutin, antara lain doa bersama, gotong royong dalam persiapan 

upacara keagamaan, serta pola interaksi sosial yang menekankan penghormatan dan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 200 

 

solidaritas. Pola pembelajaran berbasis pengalaman ini menegaskan fungsi etika sebagai 

landasan perilaku sosial yang bersifat kontekstual dan hidup, sekaligus berperan preventif 

terhadap munculnya perilaku menyimpang di lingkungan pendidikan pasraman 

(Sukarlinawati, 2014). 

Temuan tersebut sejalan dengan hasil penelitian Sudarsana dan Mastini (2025) 

yang menegaskan bahwa pendidikan agama Hindu efektif dalam menanamkan nilai-nilai 

moral seperti Satya, Ahimsa, dan Dharma melalui pendekatan pembelajaran kontekstual 

yang mengintegrasikan aktivitas nyata dan refleksi keseharian siswa, khususnya dalam 

merespons tantangan era digital. Penelitian Mertayasa et al. (2025) memperkuat argumen 

bahwa internalisasi nilai-nilai etika Hindu termasuk kesopanan dan solidaritas tidak 

berlangsung secara optimal melalui pendekatan tekstual semata, melainkan melalui 

pembiasaan budaya nilai seperti Tri Kaya Parisudha yang secara langsung membentuk 

orientasi sikap dan perilaku sosial peserta didik. 

b. Etika Sosial Sebagai Refleksi Dari Ajaran Dharma 

Etika sosial dalam ajaran Hindu berakar kuat pada konsep Dharma sebagai hukum 

moral universal yang mengatur kewajiban dan tanggung jawab manusia dalam kehidupan 

personal dan sosial. Dharma menuntun individu untuk bertindak sesuai perannya dalam 

masyarakat dengan mengedepankan keseimbangan, keadilan, dan keharmonisan sosial 

(Widiada, Gara, & Sucita, 2024). Dalam praktik pendidikan di Pasraman Semara Ratih, 

nilai-nilai Dharma tidak hanya diajarkan secara tekstual, tetapi diwujudkan dalam 

pembiasaan sosial yang konkret. Siswa dilatih untuk bertanggung jawab, disiplin, dan 

saling membantu dalam berbagai aktivitas pasraman. Temuan ini menunjukkan bahwa 

etika sosial berfungsi sebagai aktualisasi Dharma dalam kehidupan sehari-hari, sekaligus 

sebagai mekanisme pengendalian sosial berbasis kesadaran moral, bukan paksaan 

normatif. 

Temuan penelitian di Pasraman Semara Ratih konsisten dengan bukti empiris 

terkini yang menekankan bahwa internalisasi etika moral tidak cukup melalui penjelasan 

konseptual semata, tetapi harus diwujudkan dalam praktik kehidupan sehari-hari peserta 

didik. Purwanti et al. (2025) menemukan bahwa teks-teks suci Hindu seperti Bhagavata 

Purana mengandung nilai-nilai moral seperti satya, ahimsa, seva, dan bhakti yang paling 

efektif diinternalisasikan melalui strategi pedagogis yang memfasilitasi pengalaman 

nyata siswa dalam lingkungan pendidikan, sehingga nilai Dharma menjadi hidup dalam 

praktik sosial mereka. Selain itu, Jatiyasa et al. (2024) menunjukkan bahwa karakter dan 

nilai etika seperti tanggung jawab, disiplin, dan solidaritas yang terkandung dalam 

pendidikan agama Hindu dapat terinternalisasi secara signifikan ketika dikaitkan dengan 

aktivitas kontekstual, termasuk kegiatan kreatif dan kolaboratif, yang memperkuat 

konsistensi antara nilai moral dan perilaku sehari-hari peserta didik. 

c. Pentingnya Etika Dalam Pembentukan Karakter Spiritual Dan Sosial 

Etika memegang peran kunci dalam pembentukan karakter spiritual dan sosial 

peserta didik. Dalam dimensi spiritual, etika membimbing individu untuk menjalani 

kehidupan yang selaras dengan prinsip Dharma, sementara dalam dimensi sosial, etika 

menumbuhkan empati, penghargaan terhadap sesama, dan kemampuan berinteraksi 

secara harmonis. Karakter yang terbentuk melalui internalisasi etika menjadi modal 

penting bagi generasi muda Hindu dalam menghadapi tekanan nilai di era modern. Studi 

menunjukkan bahwa revitalisasi nilai tattwa dan etika Hindu dalam pendidikan karakter 

mampu memperkuat integritas moral dan kesadaran spiritual peserta didik, khususnya 

melalui pendekatan yang mengintegrasikan nilai budaya Hindu dengan fenomena 

kontemporer seperti tantangan digital dan globalisasi nilai (Oktaviani, 2025). 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa internalisasi etika di Pasraman Semara Ratih 

berlangsung melalui praktik pembelajaran yang konsisten dan kontekstual, seperti dialog 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 201 

 

nilai, meditasi, serta keterlibatan dalam kegiatan sosial-keagamaan. Pendekatan ini 

memungkinkan peserta didik tidak hanya memahami etika secara kognitif tetapi juga 

menghayatinya sebagai kebiasaan hidup. Penelitian lain dalam konteks pendidikan 

karakter menegaskan bahwa integrasi nilai-nilai etika dan spiritual dalam praktik 

pendidikan melalui narasi kisah keagamaan atau model pembelajaran berbasis teks klasik 

mendorong perkembangan karakter moral serta empati peserta didik dalam konteks sosial 

dan spiritual yang lebih luas (Wismaria et al., 2025). Dengan demikian, etika berfungsi 

sebagai fondasi pembentukan karakter yang resilien terhadap pengaruh negatif globalisasi 

dan perubahan sosial yang cepat (Sukarlinawati, 2014). 

d. Peran Pasraman Sebagai Lembaga Pendidikan Berbasis Etika Hindu 

Pasraman berperan sebagai institusi strategis dalam pendidikan etika Hindu 

karena mengintegrasikan pembelajaran spiritual, moral, dan sosial secara holistik. Di 

Pasraman Semara Ratih, nilai-nilai etika diinternalisasikan melalui kombinasi pengajaran 

ajaran suci, keteladanan guru, serta praktik sosial yang melibatkan siswa secara aktif. 

Temuan penelitian menegaskan bahwa Pasraman tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat pembelajaran agama, tetapi juga sebagai ruang transformasi nilai yang 

membentuk karakter peserta didik secara utuh. Melalui kegiatan seperti pelayanan sosial, 

kerja bakti, dan persembahyangan bersama, siswa belajar mengaktualisasikan nilai 

Dharma, Ahimsa, Satya, Karuna, dan Sewa dalam kehidupan nyata. Hal ini memperkuat 

peran Pasraman sebagai benteng moral dan pelestari nilai etika sosial Hindu di tengah 

dinamika modernisasi (Suarnaya, 2020; Winanti, 2021; Andari & Wiguna, 2025; 

Purnomo, 2024). Selain itu, penggunaan media pembelajaran yang inovatif seperti 

Dharmagita juga terbukti efektif dalam memperdalam pemahaman etika dan nilai moral 

di lingkungan pasraman (Wiasti, 2025). Dengan demikian, Pasraman memperkuat 

fungsinya sebagai benteng moral sekaligus pelestari nilai etika sosial Hindu di tengah 

dinamika modernisasi nilai. 

 

2. Identifikasi Nilai-Nilai Etika Sosial yang Diajarkan 

Etika sosial dalam ajaran Hindu berakar pada konsep Dharma sebagai hukum 

moral universal yang mengatur relasi manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam. Nilai-

nilai inti seperti Ahimsa, Satya, Karuna, dan Sewa berfungsi sebagai pedoman etis yang 

membentuk perilaku sosial umat Hindu. Berbeda dengan pendekatan normatif yang 

bersifat kognitif, pendidikan etika di pasraman menekankan proses internalisasi melalui 

pembiasaan, keteladanan, dan praktik sosial-keagamaan yang berkelanjutan. Hal ini 

menjadikan nilai etika tidak berhenti pada tataran wacana, tetapi menjadi bagian dari 

karakter dan kebiasaan hidup peserta didik. Secara komparatif, internalisasi etika di 

pasraman menunjukkan perbedaan signifikan dengan lembaga pendidikan formal. Jika 

pendidikan formal cenderung menempatkan etika sebagai bagian dari mata pelajaran atau 

aturan institusional, pasraman mengintegrasikan etika secara menyeluruh dalam 

kehidupan keseharian siswa. Etika dipelajari, dialami, dan direfleksikan secara simultan, 

sehingga memiliki daya internalisasi yang lebih kuat. Namun demikian, pasraman juga 

menghadapi tantangan serius di era modern, terutama dalam menjaga konsistensi nilai di 

tengah pengaruh individualisme, pragmatisme, dan teknologi digital. 

a. Dharma (Kewajiban dan Tanggung Jawab Sosial) 

Dharma merupakan prinsip fundamental dalam ajaran Hindu yang menjadi dasar 

pengaturan kewajiban dan tanggung jawab sosial manusia agar selaras dengan tatanan 

moral, sosial, dan kosmis. Dalam konteks pendidikan pasraman, Dharma tidak dipahami 

semata-mata sebagai aturan normatif, melainkan sebagai kesadaran etis yang 

diinternalisasikan melalui pengalaman langsung dalam kehidupan sehari-hari. 

Keterlibatan peserta didik dalam kegiatan seperti gotong royong, pembiasaan disiplin, 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 202 

 

dan partisipasi dalam ritual keagamaan berfungsi sebagai media internalisasi nilai, 

sehingga Dharma tidak berhenti pada tataran kognitif, tetapi membentuk sikap dan 

perilaku sosial. Di tengah dinamika globalisasi yang ditandai oleh kecenderungan 

individualisme dan orientasi materialistik, pasraman berperan sebagai ruang 

pembelajaran nilai yang menekankan kepentingan kolektif dan tanggung jawab sosial. 

Berbeda dengan pendidikan formal yang umumnya menekankan kepatuhan terhadap 

regulasi institusional, pendidikan pasraman menekankan pembentukan kesadaran batin 

bahwa setiap tindakan memiliki implikasi sosial dan spiritual. Pendekatan ini 

memungkinkan peserta didik memahami Dharma sebagai komitmen moral internal, 

bukan sekadar kewajiban eksternal (Ismawati & Jatiyasa, 2025). 

Di Pasraman Semara Ratih, nilai Dharma diimplementasikan melalui berbagai 

kegiatan rutin yang menanamkan disiplin, tanggung jawab, dan kepedulian sosial, seperti 

ketepatan waktu, pemeliharaan kebersihan lingkungan, serta keterlibatan aktif dalam 

pelaksanaan upacara keagamaan. Praktik-praktik tersebut menunjukkan bahwa 

pendidikan pasraman bersifat aplikatif dan berorientasi pada pembentukan karakter sosial 

yang bertanggung jawab. Ekayanti, Sugiarti, dan Yasini (2024) menegaskan bahwa 

peserta didik dibimbing untuk memahami konsekuensi sosial dari setiap tindakan, 

sehingga pelaksanaan Dharma berkontribusi pada terciptanya keseimbangan dan 

kedamaian dalam lingkungan komunitas. 

Secara reflektif, efektivitas internalisasi nilai Dharma di pasraman terletak pada 

integrasi antara pembiasaan praktik, keteladanan pendidik, dan refleksi spiritual yang 

berkelanjutan. Tantangan utama dalam konteks modern adalah menjaga konsistensi 

penerapan nilai Dharma ketika peserta didik berhadapan dengan realitas sosial yang 

kompetitif dan pragmatis di luar lingkungan pasraman. Oleh karena itu, penguatan 

dimensi reflektif dan kontekstual menjadi penting agar Dharma tetap relevan sebagai 

landasan etika sosial dalam membentuk generasi muda Hindu yang berkeadaban, 

bertanggung jawab, dan berkontribusi positif bagi masyarakat.. 

b. Ahimsa (Tanpa Kekerasan) 

Nilai Ahimsa dalam pendidikan Pasraman Semara Ratih tidak hanya dipahami 

sebagai prinsip normatif ajaran Hindu, melainkan diinternalisasikan melalui praktik 

pedagogis yang menekankan kasih sayang, toleransi, dan pengendalian diri dalam 

interaksi sosial sehari-hari. Implementasi Ahimsa dilakukan melalui pembiasaan sikap 

saling menghargai, penyelesaian konflik secara dialogis, serta penolakan terhadap segala 

bentuk kekerasan fisik maupun verbal dalam lingkungan pembelajaran. Pendekatan ini 

memungkinkan peserta didik menghayati Ahimsa tidak sebatas pada ranah kognitif, tetapi 

sebagai nilai praksis yang membentuk pola perilaku sosial (Sukarlinawati, 2014). 

Peran guru menjadi faktor kunci dalam efektivitas internalisasi nilai Ahimsa. Di 

Pasraman Semara Ratih, guru berfungsi sebagai model etis dengan mengedepankan 

keteladanan melalui sikap empatik, komunikasi persuasif, dan pendampingan emosional 

yang konstruktif. Pola ini berbeda dengan praktik di sebagian lembaga pendidikan formal 

yang masih cenderung menekankan pendekatan disiplin berbasis kontrol dan sanksi. 

Keteladanan yang konsisten terbukti menciptakan iklim belajar yang aman dan 

partisipatif, sehingga nilai non-kekerasan dapat diinternalisasi secara lebih mendalam dan 

berkelanjutan. Selain keteladanan, pasraman juga menerapkan strategi reflektif sebagai 

sarana penguatan nilai Ahimsa. Kegiatan refleksi harian, meditasi ringan, dan diskusi 

kelompok mendorong siswa untuk mengevaluasi sikap dan ucapan mereka secara kritis. 

Pendekatan reflektif ini memberikan ruang bagi pembentukan kesadaran moral, bahwa 

setiap tindakan memiliki implikasi sosial dan spiritual. Dalam konteks ini, Ahimsa tidak 

hanya berfungsi sebagai norma sosial, tetapi juga sebagai mekanisme pengendalian diri 

yang berakar pada kesadaran batin. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 203 

 

Jika dibandingkan, internalisasi nilai Ahimsa di pasraman menunjukkan 

keunggulan dalam hal kedalaman dan konsistensi praktik, karena nilai diajarkan secara 

terintegrasi antara aspek spiritual, moral, dan sosial. Namun demikian, tantangan 

implementasi tetap muncul, terutama dalam menghadapi pengaruh budaya kompetitif, 

agresivitas simbolik di media digital, serta pola relasi sosial modern yang cenderung 

pragmatis. Oleh karena itu, penguatan nilai Ahimsa di pasraman memerlukan adaptasi 

pedagogis yang kontekstual agar tetap relevan dengan realitas kehidupan peserta didik. 

Pendidikan berbasis Ahimsa di Pasraman Semara Ratih berkontribusi signifikan dalam 

membentuk individu yang berempati, mampu mengelola konflik secara damai, dan 

memiliki sensitivitas sosial yang tinggi. Nilai ini tidak hanya memperkuat karakter 

religius peserta didik, tetapi juga menegaskan peran pasraman sebagai ruang pendidikan 

etika sosial yang efektif dalam merespons tantangan kehidupan modern. 

c. Satya (Kebenaran dan Kejujuran) 

Satya merupakan prinsip sentral dalam etika sosial Hindu yang menegaskan 

pentingnya kebenaran dan kejujuran sebagai dasar pembentukan integritas moral 

individu. Nilai Satya menuntut keselarasan antara pikiran, ucapan, dan tindakan, sehingga 

menjadi fondasi utama dalam membangun kepercayaan dan tatanan sosial yang 

berkeadaban. Dalam konteks pendidikan Hindu, Satya tidak diposisikan sekadar sebagai 

norma moral normatif, melainkan sebagai nilai substantif yang membentuk tanggung 

jawab personal dan sosial peserta didik (Ismawati & Jatiyasa, 2025). 

Di Pasraman Semara Ratih, internalisasi nilai Satya dilakukan melalui 

pembiasaan sikap jujur dan transparan dalam berbagai aktivitas pendidikan. Peserta didik 

dibimbing untuk berani mengemukakan pendapat, mengakui kesalahan, serta 

mempertanggungjawabkan setiap tugas dan peran yang dijalankan, baik dalam kegiatan 

spiritual maupun sosial. Praktik ini diperkuat melalui mekanisme refleksi diri dan 

pelaporan kegiatan yang menanamkan nilai akuntabilitas sejak dini. Dengan demikian, 

kejujuran tidak hanya diajarkan secara konseptual, tetapi dihidupi sebagai budaya 

kelembagaan. Selain itu, pembelajaran Satya dikembangkan melalui pendekatan reflektif-

kritis, seperti diskusi studi kasus yang mengangkat dilema etis dalam kehidupan sehari-

hari. Melalui metode ini, peserta didik dilatih untuk menganalisis konsekuensi moral dari 

setiap tindakan dan memilih keputusan yang selaras dengan prinsip kebenaran, meskipun 

tidak selalu menguntungkan secara personal. Pendekatan tersebut berfungsi untuk 

membangun kemampuan berpikir moral yang matang serta menegaskan bahwa kejujuran 

merupakan komitmen etis yang harus dijaga secara konsisten (Ekayanti, Sugiarti, & 

Yasini, 2024). 

Praktik ini berbeda dengan pendidikan formal yang cenderung berorientasi pada 

capaian kognitif dan kepatuhan administratif, pasraman menawarkan pendekatan yang 

lebih holistik dalam internalisasi nilai Satya. Pendidikan nilai di pasraman bertumpu pada 

keteladanan guru, relasi interpersonal yang intens, serta integrasi antara dimensi spiritual 

dan sosial. Meskipun demikian, implementasi Satya di era modern menghadapi tantangan 

signifikan, seperti budaya pragmatis, kompetisi akademik, dan pengaruh teknologi digital 

yang berpotensi melemahkan komitmen terhadap kejujuran. 

Dalam konteks tersebut, pendidikan Satya di pasraman memiliki posisi strategis 

sebagai ruang pembentukan integritas moral yang berkelanjutan. Ekayanti, Sugiarti, dan 

Yasini (2024) menegaskan bahwa pendidikan Satya diarahkan untuk membentuk peserta 

didik yang memiliki prinsip hidup kuat, keberanian moral, dan konsistensi dalam 

membela kebenaran di tengah kompleksitas kehidupan sosial. Dengan demikian, 

pasraman tidak hanya menghasilkan individu yang taat pada norma, tetapi juga 

menyiapkan generasi muda Hindu yang berintegritas dan bertanggung jawab secara 

sosial. Secara keseluruhan, internalisasi nilai Satya di Pasraman Semara Ratih 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 204 

 

berkontribusi signifikan dalam pembentukan karakter siswa yang jujur, reflektif, dan 

berkeadaban. Nilai Satya tidak hanya relevan dalam ranah religius, tetapi juga menjadi 

fondasi etika sosial yang penting dalam menghadapi tantangan masyarakat kontemporer 

yang semakin kompleks (Ismawati & Jatiyasa, 2025). 

d. Karuna (Belas Kasih) 

Karuna merupakan nilai fundamental dalam etika sosial Hindu yang menekankan 

belas kasih dan kasih sayang tanpa pamrih terhadap seluruh makhluk hidup. Dalam 

konteks pendidikan pasraman, Karuna diposisikan sebagai landasan pembentukan 

kepekaan sosial dan empati moral yang diwujudkan melalui tindakan nyata, bukan 

sekadar pemahaman normatif. Widiada, Gara, dan Sucita (2023) menegaskan bahwa 

peserta didik dibiasakan untuk menolong sesama, berbagi, serta saling mendukung dalam 

aktivitas belajar dan spiritual sebagai bagian dari proses internalisasi nilai kasih sayang. 

Di Pasraman Semara Ratih, nilai Karuna diintegrasikan secara sistematis dalam 

kegiatan sosial dan keagamaan, seperti program bantuan bagi masyarakat kurang mampu, 

kunjungan kepada orang sakit, serta kegiatan berbagi makanan. Praktik tersebut diperkuat 

oleh keteladanan guru yang memperlakukan seluruh peserta didik secara setara tanpa 

diskriminasi latar belakang sosial maupun kemampuan akademik. Selain itu, 

pembelajaran Karuna juga dikembangkan melalui pendekatan naratif-reflektif dengan 

memanfaatkan kisah epik Mahabharata dan Ramayana, yang memungkinkan peserta 

didik merefleksikan makna kasih sayang dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-

hari (Sukarlinawati, 2014). 

Nilai Karuna juga berfungsi sebagai pendekatan pedagogis dalam penyelesaian 

konflik sosial di lingkungan pasraman. Alih-alih menerapkan hukuman represif, guru 

mendorong penyelesaian konflik melalui dialog, empati, dan sikap saling memaafkan. 

Winanti (2021) menunjukkan bahwa suasana pasraman yang egaliter dan penuh kasih 

menciptakan lingkungan belajar yang aman secara emosional serta mendukung 

perkembangan spiritual dan sosial peserta didik. Dengan demikian, Karuna tidak hanya 

membentuk relasi interpersonal yang harmonis, tetapi juga memperkuat kohesi sosial 

dalam komunitas belajar. 

Jika dibandingkan dengan lembaga pendidikan formal yang cenderung 

menitikberatkan pada pencapaian akademik dan disiplin struktural, pasraman 

menawarkan pendekatan pendidikan nilai yang lebih kontekstual dan relasional. 

Internalitas nilai Karuna di pasraman berlangsung melalui pengalaman langsung, 

interaksi personal yang intens, serta integrasi antara dimensi spiritual dan sosial. Namun 

demikian, implementasi Karuna di era modern menghadapi tantangan signifikan, seperti 

meningkatnya individualisme, kompetisi sosial, dan pengaruh media digital yang 

berpotensi mengikis kepekaan empatik peserta didik. 

Secara keseluruhan, pengajaran dan praktik nilai Karuna di Pasraman Semara 

Ratih berkontribusi penting dalam membentuk pribadi yang empatik, inklusif, dan 

bertanggung jawab secara sosial. Melalui pendekatan holistik yang memadukan 

keteladanan, praktik sosial, dan refleksi moral, pasraman tidak hanya berperan sebagai 

pusat pendidikan spiritual, tetapi juga sebagai ruang strategis pembentukan karakter 

sosial yang berkelanjutan. Dengan demikian, Karuna menjadi elemen kunci dalam 

penguatan pendidikan karakter Hindu yang relevan dengan tantangan masyarakat 

kontemporer. 

e. Sewa (Pengabdian) 

Sewa dalam ajaran Hindu dipahami sebagai praktik pengabdian yang tulus dan 

ikhlas kepada Tuhan, guru, orang tua, dan masyarakat, yang berlandaskan pada orientasi 

pelayanan tanpa pamrih. Nilai ini memiliki kedudukan strategis dalam pembentukan 

karakter etika sosial karena menekankan sikap kerendahan hati, tanggung jawab, dan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 205 

 

kesediaan berkontribusi bagi kepentingan bersama. Dalam konteks pendidikan pasraman, 

Sewa tidak direduksi sebagai kewajiban ritualistik, melainkan dimaknai sebagai laku 

spiritual yang diwujudkan melalui tindakan sosial konkret. Suarnaya (2020) menegaskan 

bahwa pendidikan Sewa diarahkan pada pengabdian aktif, seperti keterlibatan dalam 

upacara keagamaan, pemeliharaan lingkungan, serta pelayanan terhadap guru dan 

komunitas, yang berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai moral dan religius secara 

berkelanjutan. Di Pasraman Semara Ratih, internalisasi nilai Sewa terefleksi dalam 

keterlibatan langsung siswa dalam berbagai aktivitas gotong royong dan pelayanan 

keagamaan, termasuk pembuatan sarana upacara, perawatan lingkungan pura, serta 

dukungan terhadap kelancaran kegiatan pasraman. Praktik ini menempatkan siswa bukan 

hanya sebagai subjek penerima pengetahuan, tetapi juga sebagai pelaku aktif dalam 

kehidupan komunitas religius. Melalui pengalaman langsung tersebut, siswa dibimbing 

untuk memahami bahwa pengabdian merupakan bentuk aktualisasi iman dan wujud 

penghormatan terhadap Tuhan serta sesama manusia. Selain itu, nilai Sewa juga 

diinternalisasikan dalam relasi sosial antarsiswa, seperti membantu teman yang 

mengalami kesulitan belajar dan menunjukkan kepedulian terhadap sesama tanpa 

ekspektasi imbalan, sehingga pengabdian berkembang sebagai etos kolektif. 

Sewa diposisikan sebagai latihan spiritual-reflektif yang menyentuh dimensi batin 

peserta didik. Sudarsana (2016) menekankan pentingnya refleksi harian dan praktik 

sembahyang bersama sebagai mekanisme penguatan motivasi intrinsik, agar pengabdian 

tidak terjebak pada formalitas atau pencarian legitimasi sosial. Melalui refleksi tersebut, 

siswa diajak untuk mengevaluasi orientasi tindakan mereka, sehingga nilai Sewa dihayati 

sebagai panggilan kesadaran spiritual, bukan sekadar rutinitas institusional. 

Pasraman menawarkan pendekatan pendidikan alternatif yang lebih menekankan 

pembentukan karakter berbasis pelayanan dan kolektivitas yang berbeda dengan 

pendidikan di Lembaga formal. Internalisasi nilai Sewa di pasraman berlangsung melalui 

pengalaman sosial yang berulang dan relasi interpersonal yang intens, sehingga nilai 

pengabdian lebih mudah dihayati secara autentik. Namun demikian, dalam konteks 

masyarakat modern yang semakin individualistis dan berorientasi utilitarian, 

implementasi nilai Sewa menghadapi tantangan, terutama dalam menumbuhkan 

komitmen pengabdian tanpa pamrih di tengah dominasi logika prestasi dan efisiensi. 

Secara keseluruhan, nilai Sewa dalam pendidikan pasraman memiliki peran 

fundamental dalam membentuk karakter siswa yang rendah hati, berorientasi pada 

pelayanan, serta memiliki kesadaran spiritual dan sosial yang terintegrasi. Melalui 

perpaduan antara praktik pengabdian nyata dan refleksi batin yang sistematis, pasraman 

berkontribusi dalam menyiapkan generasi muda yang tidak hanya religius secara 

personal, tetapi juga mampu berpartisipasi secara etis dan konstruktif dalam kehidupan 

sosial yang lebih luas. 

 

Kesimpulan  

Penelitian ini menegaskan bahwa Pasraman memiliki peran strategis sebagai 

lembaga pendidikan agama Hindu dalam menginternalisasi dan melestarikan nilai-nilai 

etika sosial di tengah tantangan globalisasi dan modernisasi. Temuan utama menunjukkan 

bahwa Pasraman secara efektif berfungsi sebagai benteng moral dan pelestari budaya 

Hindu melalui pendidikan berbasis nilai yang bersumber dari ajaran Dharma, dengan 

pendekatan holistik yang mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan sosial. Proses 

pembelajaran yang bersifat aplikatif memungkinkan siswa tidak hanya memahami etika 

secara konseptual, tetapi juga menghayatinya dalam praktik kehidupan sehari-hari. 

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi pada kajian pendidikan agama 

Hindu dengan memperkuat pemahaman bahwa etika sosial yang meliputi nilai Dharma, 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 206 

 

Ahimsa, Satya, Karuna, dan Sewa tidak dapat dipisahkan dari proses pembentukan 

karakter spiritual. Temuan ini menegaskan bahwa Pasraman merupakan ruang pendidikan 

alternatif yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai etika sosial Hindu secara kontekstual 

dan berkelanjutan, sehingga memperkaya wacana etnopedagogi dan pendidikan karakter 

berbasis kearifan lokal. Dari sisi praktis, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa 

Pasraman dapat dikembangkan sebagai model pendidikan karakter yang relevan bagi 

generasi muda Hindu, terutama dalam membangun integritas moral, empati sosial, dan 

tanggung jawab kolektif. Pola pembiasaan, keteladanan guru, serta penerapan nilai 

melalui aktivitas nyata menjadi strategi efektif yang dapat direplikasi dan diadaptasi oleh 

pasraman lain maupun lembaga pendidikan berbasis nilai. Penelitian ini memiliki 

keterbatasan karena berfokus pada satu lokasi pasraman dengan pendekatan kualitatif 

deskriptif, sehingga temuan belum dapat digeneralisasi secara luas. Oleh karena itu, 

penelitian selanjutnya disarankan untuk melibatkan perbandingan antar-pasraman, 

menggunakan pendekatan metodologis yang lebih beragam, atau mengkaji efektivitas 

pendidikan etika sosial Hindu dalam konteks pendidikan formal, guna memperluas dan 

memperdalam pemahaman tentang peran pasraman dalam penguatan karakter generasi 

muda. 

 

Daftar Pustaka  

Andari, I. A. M. Y., & Wiguna, I. B. A. A. (2025). Acarya’s Educational Communication 

Serves as a Learning Strategy to Promote Religious Moderation at Pasraman Sad 

Dharma Dwijendra in Mataram. Samvada: Jurnal Riset Komunikasi, Media, Dan 

Public Relations, 4(1), 2498.  

Andari, I. A. M. Y., Arta Wiguna, I. B. A., Candrawati, D. M., & Endrawan, I. M. T. 

(2025). Multicultural Education Based on Hindu Philosophy and the 

Internalization of the Value of Religious Moderation in Pasraman Saraswati Tri 

Parartha Mataram. Sophia Dharma: Jurnal Filsafat, Agama Hindu, Dan 

Masyarakat, 8(1), 1–13.  

Arsini, N. W. (2025). Pendekatan Pendidikan Agama Hindu Dalam Mengatasi Krisis 

Moral Di Kalangan Siswa. Padma Sari: Jurnal Ilmu Pendidikan, 5(1), 63–74.  

Arthur, J., Kristjánsson, K., Harrison, T., Sanderse, W., & Wright, D. (2016). Teaching 

Character and Virtue in Schools. London, England: Routledge. 

Banks, J. A. (2015). Cultural Diversity and Education: Foundations, Curriculum, and 

Teaching (6th ed.). New York, NY: Routledge. 

Berkowitz, M. W., & Bier, M. C. (2007). What Works in Character Education. Journal 

of Research in Character Education, 5(1), 29–48.  

Ekayanti, N. L., Sugiarti, S., & Yasini, K. (2024). Peranan Pasraman Formal Dalam 

Pembentukan Karakter Siswa (Studi Di Utama Widya Pasraman Wira Dharma 

Kota Palu). Widya Genitri: Jurnal Ilmiah Pendidikan, Agama Dan Kebudayaan 

Hindu, 15(1), 1–20.  

Halstead, J. M., & Taylor, M. J. (2000). Learning and Teaching About Values: A Review 

of Recent Research. Cambridge Journal of Education, 30(2), 169–202.  

Ismawati, I., & Jatiyasa, I. W. (2025). Pendidikan Etika Agama Hindu Bagi Siswa Adi 

Widya Pasraman Sutasoma. Metta: Jurnal Ilmu Multidisiplin, 5(1), 15–21.  

Jatiyasa, I. W., Apriani, N. W., & Paramanandani, N. K. A. (2024). Internalization of 

Character Education Values in the Creative Process of Lontar Transcripts of 

STKIP Agama Hindu Amlapura Students. JPPI (Jurnal Penelitian Pendidikan 

Indonesia), 10(2), 709–721.  

Lickona, T. (1992). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility. New York, NY: Bantam Books. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 207 

 

Mertayasa, K., Agusvina, R., Mudiyanti, N. N., & Mariyati, K. (2025). The 

Internalization of Hindu Ethical Values for Elementary School Students’ 

Politeness in the Digital Era. Bawi Ayah: Jurnal Pendidikan Agama Dan Budaya 

Hindu, 16(2), 1–15.  

Nucci, L. P., & Ilten-Gee, R. (2018). Moral Education. In J. W. Fraser (Ed.), The Oxford 

Handbook of Religion and American Education (pp. 117–131). New York, NY: 

Oxford University Press. 

Oktaviani, N. M. A. D. (2025). Revitalisasi Nilai Tattwa Dan Etika Hindu Dalam 

Pendidikan Karakter Siswa Di Era Digital. Padma Sari: Jurnal Ilmu Pendidikan, 

4(2), 149–159.  

Purnomo, I. M. B. (2018). Internalisasi Pendidikan Karakter Hindu Melalui Pembelajaran 

Bhagavad Gita Digital Di Pasraman Gopisvara Buleleng. Satya Widya: Jurnal 

Studi Agama, 1(2), 183–190.  

Purwanti, E. S., Dhevi, P. L. S., Janiasih, N., Parmiyanti, K. N., & Widastri, N. W. (2025). 

Internalisasi Nilai Pendidikan Agama Hindu Dalam Bhagavata Purana Sebagai 

Upaya Pembentukan Karakter Spiritual Siswa. Pramana: Jurnal Hasil Penelitian, 

5(2), 122–131.  

Putera, G. N. K., Handoko, H., Dharmawan, I. G. A., Sana, I. N. L., & Gunada, I. W. A. 

(2025). The Concept of Tri Guna in Strengthening Character Education Based on 

Hindu Sacred Teachings in the Modernization Era. Jurnal Penelitian Agama 

Hindu, 9(3), 55–67.  

Putra, I. G. D. D., & Muniksu, I. M. S. (2024). Internalisasi Nilai Moderasi Beragama 

Pada Pasraman Dharmajati Di Desa Tukadmungga Kecamatan Buleleng 

Kabupaten Buleleng. Guna Widya: Jurnal Pendidikan Hindu, 11(1), 38–44.  

Suarnaya, I. P. (2020). Eksistensi Pasraman Dalam Menanamkan Nilai Moral Bagi Umat 

Hindu. Cetta: Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(2), 205–211.  

Sudarsana, I. K. (2016). Development Model of Pasraman Kilat Learning to Improve the 

Spiritual Values of Hindu Youth. Jurnal Ilmiah Peuradeun, 4(2), 217–230.  

Sudarsana, I. K., & Mastini, G. N. (2025). The Role of Hindu Religious Education in 

Instilling Character Values in the Young Generation in the Digital Era. Jurnal 

Penelitian Agama Hindu, 9(2), 216–226.  

Sueca, I. N., Arini, N. W., & Adnyani, N. W. S. (2023). Character Education Based on 

Religion and Local Wisdom. Vidyottama Sanatana: International Journal of 

Hindu Science and Religious Studies, 7(2), 279–288.  

Sukarlinawati, W. (2014). Implementasi Ajaran Etika Hindu Di Pasraman Dharma Kerti 

Banjar Satriya Bandar Lampung. Jurnal Pendidikan Agama, 5(1), 95–106. 

Swana, I. P., & Dewi, N. L. M. L. K. (2025). Eksplorasi Konsep Etika Hindu Untuk 

Membangun Karakter Positif Generasi Digital Native. Padma Sari: Jurnal Ilmu 

Pendidikan, 5(1), 75–84.  

Tawil, S., & Locatelli, R. (2015). Rethinking Education: Towards a Global Common 

Good. Paris, France: UNESCO.  

UNESCO. (2021). Education for Sustainable Development: A Roadmap. Paris, France: 

UNESCO Publishing.  

Wiasti, N. K. (2025). Eksistensi Dharmagita Sebagai Media Pembelajaran Yang Inovatif 

Dan Menyenangkan Di Pasraman Se-Kota Mataram. Padma Sari: Jurnal Ilmu 

Pendidikan, 4(2), 2407.  

Widiada, K., Gara, I. W., & Sucita, D. N. (2024). Pasraman Non-Formal Semara Ratih 

Dalam Penanaman Nilai Sosial Budaya Komunikasi Keagamaan Hindu Desa 

Tukadmungga. Praba Vidya, 3(2). 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 208 

 

Winanti, N. P. (2021). Pasraman Sebagai Upaya Peningkatan Mutu Pendidikan Berbasis 

Budaya Dan Spiritual. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 5(1), 105–110.  

Wismaria, N. K., Susanti, N. K., & Mutapa, G. P. (2025). Model Pendidikan Etika 

Berbasis Kisah Dalam Shiva Purana: Perspektif Pendidikan Karakter Hindu. 

Pramana: Jurnal Hasil Penelitian, 5(2), 132–144.  


