
 

Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu 
 

 

Volume 10 Nomor 1 (2026) 

ISSN: 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 209 

 

Makna Tradisi Tingkeban Dalam Upacara Manusa Yadnya 

Sebagai Fungsi Etnopedagogik di Desa Kalirejo, Kendal, Jawa Tengah 
 

Ni Nyoman Sudiani*, I Wayan Saklit, Risnia Kusmiani 

Sekolah Tinggi Agama Hindu Dharma Nusantara Jakarta, Indonesia 

*sudianistah@gmail.com 

 

Abstract 

The Tingkeban tradition is an important ritual in Javanese culture, performed 

when a pregnancy enters the seventh month. Within the framework of Hindu teachings, 

Tingkeban can be understood as part of the Manusa Yadnya ceremony, a sacred sacrifice 

intended for human welfare and honoring new life. Although the tradition seems ancient, 

Hinduism has not abandoned tradition because tradition or culture is created through 

mind. Every culture contains values that are beneficial to humanity, but in the modern 

era, belief in them has faded. Therefore, the values in the Tingkeban tradition that is 

carried out to this day are important to reveal through research. This study aims to 

uncover the meaning behind the Tingkeban tradition practiced by Javanese Hindus, 

including the form, meaning, and function of the Tingkeban tradition in Kalirejo Village, 

Kendal, Central Java. This research is a qualitative study, data collected in the field 

through interviews, observation, and documentation. The results reveal that each element, 

both in rituals and offerings, contains spiritual, social, and philosophical meanings that 

reflect the harmonious relationship between humans, nature, ancestors, and God. The 

Tingkeban tradition also has a strong social function, including strengthening social 

relations, fostering a spirit of mutual cooperation, and serving as an ethnopedagogical 

medium for passing on cultural values to the younger generation. Amidst the rapid flow 

of modernization, the people of Kalirejo Village continue to maintain this tradition as a 

cultural identity and community identity, as well as a form of local wisdom that is still 

alive and relevant to today's society. The conclusion is that the Tingkeban tradition 

contains noble values that are worth maintaining until now because through this ritual, 

pregnant women are psychologically calmed which has an impact on fetal development. 

 

Keywords: Tingkeban, Javanese Tradition; Offerings; Manusa Yadnya; Local Culture 

 

Abstrak 

Tradisi Tingkeban merupakan ritual penting dalam budaya Jawa, yang 

dilaksanakan saat kehamilan memasuki bulan ketujuh. Dalam kerangka ajaran Hindu, 

Tingkeban dapat dipahami sebagai bagian dari upacara Manusa Yadnya, sebuah 

pengorbanan suci yang ditujukan untuk kesejahteraan manusia dan penghormatan 

terhadap kehidupan baru. Walaupun terkesan tradisi sudah kuno, namun agama Hindu 

tidak meninggalkan tradisi karena tradisi atau budaya diciptakan melalui budi. Setiap 

budaya mengandung nilai-nilai yang bermanfaat bagi umat manusia, namun di era 

modern keyakinan terhadap itu sudah luntur. Oleh karena itu nilai-nilai dalam tradisi 

Tingkeban yang dilakukan sampai saat ini penting diungkap melalui penelitian. Penelitian 

ini bertujuan mengungkap makna di balik tradisi Tingkeban yang dilaksanakan oleh umat 

Hindu Jawa meliputi bentuk, makna, dan fungsi tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo, 

Kendal, Jawa Tengah. Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif, data diambil di 

lapangan melalui wawancara, observasi dan dokumentasi. Hasil penelitian 

mengungkapkan bahwa setiap unsur, baik dalam ritual maupun sesajen, mengandung 

makna  spiritual, sosial, dan  filosofis  yang  mencerminkan  hubungan  harmonis  antara 

mailto:sudianistah@gmail.com


 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 210 

 

manusia, alam, leluhur, dan Tuhan. Tradisi Tingkeban juga memiliki fungsi sosial yang 

kuat, antara lain mempererat hubungan sosial, menumbuhkan semangat gotong royong, 

dan berfungsi sebagai media etnopedagogis untuk mewariskan nilai-nilai budaya kepada 

generasi muda. Di tengah derasnya arus modernisasi, masyarakat Desa Kalirejo tetap 

mempertahankan tradisi ini sebagai identitas budaya dan identitas masyarakat, sekaligus 

sebagai bentuk kearifan lokal yang masih hidup dan relevan dengan masyarakat saat ini. 

Kesimpulan bahwa tradisi Tingkeban mengandung nilai-nilai luhur yang layak 

dipertahankan sampai saat ini karena melalui ritual ibu hamil secara psikologi dibuat 

tenang yang berpengaruh pada perkembangan janin.  

 

Kata Kunci: Tingkeban; Tradisi Jawa; Sesaji; Manusa Yadnya; Budaya Lokal 

 

Pendahuluan  

Setiap daerah memiliki tradisi masing-masing dan dalam ajaran Hindu tradisi 

disebut acara dan memiliki berbagai makna simbolik. Begitupula masyarakat Jawa 

memiliki beragam tradisi yang berkaitan dengan siklus kelahiran, kehidupan, dan 

kematian. Salah satu tradisi yang masih hidup dan lestari hingga saat ini adalah tradisi 

Tingkeban atau mitoni, sebuah upacara kehamilan tujuh bulan yang dilakukan ketika 

kehamilan memasuki tujuh bulan pertama (Nuraisyah & Hudaidah, 2021), (Erawati et al., 

2022). Tradisi ini merupakan bagian dari ritual untuk mendoakan keselamatan dan 

harapan agar proses kehamilan berjalan lancar, serta membawa kesejahteraan bagi ibu 

dan bayi. Dalam konteks budaya Jawa, Tingkeban dipahami tidak hanya sebagai tradisi 

keluarga, tetapi juga sebagai warisan leluhur yang mengandung nilai-nilai simbolis, 

religius, dan sosial yang kuat  (Khaerani et al., 2019), (Ningrum & Arsana, 2022). 

Penelitian Khaerani dan Ningrum mengkaji Tingkeban sebagai nilai-nilai simbolis 

religious dan sosial namun tidak dalam konteks Manusa Yadnya.  

Dari perspektif Hindu, tradisi Tingkeban dapat dikaitkan dengan konsep Manusa 

Yadnya, sebuah persembahan suci yang diberikan kepada manusia di berbagai tahap 

kehidupan. Manusa Yadnya mencakup berbagai ritual penyucian dan pemeliharaan 

kehidupan, mulai dari masa pranatal hingga dewasa. Oleh karena itu, Tingkeban 

dipandang sebagai bentuk penghormatan terhadap kehidupan baru yang sedang tumbuh 

di dalam rahim, sekaligus sebagai upaya spiritual untuk menjaga keharmonisan antara 

manusia, alam, dan kekuatan supranatural (Damayanti, 2020). Dalam kajian antropologi 

ritual, Tingkeban juga dianggap sebagai representasi hubungan manusia dengan dunia 

transenden melalui simbolisme sesaji dan tahapan prosesinya (Amri, 2025). Penelitian 

Amri memiliki kesamaan dengan penelitian ini yaitu simbolisme sesaji yang digunakan, 

namun perbedaannya terletak pada etnopedagogik yang dikaji pada penelitian ini.   

Di Desa Kalirejo, Kabupaten Kendal, tradisi Tingkeban masih dipraktikkan secara 

turun-temurun dan merupakan bagian penting dari identitas budaya masyarakat. 

Meskipun mayoritas masyarakat menganut agama Islam atau Hindu, tradisi ini tetap 

diterima secara luas karena sifatnya yang inklusif dan berpegang teguh pada nilai-nilai 

agama. Penelitian tentang praktik mitoni di berbagai daerah menunjukkan bahwa tradisi 

ini telah mengalami akulturasi yang fleksibel, sehingga memungkinkannya beradaptasi 

dengan konteks sosial dan agama setempat tanpa kehilangan makna utamanya (Boanergis 

& Engel, 2019). Hal ini menunjukkan fleksibilitas budaya Tingkeban yang tinggi, yang 

memungkinkan masyarakat untuk mempertahankan warisan leluhur sekaligus 

beradaptasi dengan nilai-nilai agama kontemporer. 

Dari perspektif sosial, Tingkeban berfungsi sebagai media integrasi sosial yang 

mempererat hubungan dan solidaritas antarwarga (Boanergis & Engel, 2019). Penelitian 

Boanergis tidak mengkaji dalam perspketif Manusa Yadnya. Persiapan dan pelaksanaan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 211 

 

upacara melibatkan banyak pihak, mulai dari keluarga dekat, tetangga, tokoh adat, tokoh 

agama, hingga dukun. Kegiatan kolektif ini memperkuat jaringan sosial dan 

menumbuhkan semangat gotong royong yang menjadi ciri khas kehidupan masyarakat 

Jawa (Asikin, 2021), (Dziaul Akbar, 2024), (Khairani, 2025). Lebih lanjut, tradisi 

Tingkeban juga berfungsi sebagai perangkat etnopedagogis, yaitu media pendidikan 

budaya yang memperkenalkan nilai-nilai moralitas, kerukunan, dan rasa hormat terhadap 

kehidupan kepada generasi muda (Eviana & Dora, 2024). Begitupula penelitian Eviana 

terdapat perbedaan dengan penelitian ini yaitu tidak mengkaji dalam perspektif Manusa 

Yadnya.  

Setiap tahapan prosesi Tingkeban, mulai dari bersih-bersih sungai, slametan, 

siraman, hingga Procotan, memiliki simbolisme mendalam yang mencerminkan 

hubungan antara manusia dengan alam, leluhur, dan Tuhan. Simbolisme ini terlihat dalam 

penggunaan unsur-unsur tertentu seperti air, bunga setaman, telur, punar ketan, pisang 

raja, dan boneka lanang-wadon. Penelitian semiotik menunjukkan bahwa simbol-simbol 

ini berfungsi sebagai representasi nilai-nilai estetika, religius, dan filosofis yang 

mencerminkan pandangan dunia Jawa tentang kehidupan, kesucian, dan perlindungan 

(Ferdiansyah & Rumilah, 2025). Dengan demikian, tradisi Tingkeban memiliki makna 

yang mendalam yang melampaui sekadar prosesi fisik. Namun, arus modernisasi 

membawa tantangan bagi keberlanjutan tradisi Tingkeban. Perubahan gaya hidup, 

globalisasi informasi, dan dominasi budaya populer telah menyebabkan sebagian anak 

muda mulai memandang tradisi Tingkeban hanya sebagai acara seremonial tanpa 

memahami makna filosofis di baliknya. Penelitian menunjukkan bahwa generasi muda 

cenderung mengalami pergeseran orientasi budaya, yang menyebabkan beberapa tradisi 

lokal disederhanakan atau bahkan ditinggalkan (Yekti et al., 2025). Meskipun demikian, 

masyarakat Desa Kalirejo terus berupaya mempertahankan tradisi Tingkeban sebagai 

bagian dari identitas budaya dan spiritual mereka.  

Beberapa penelitian tersebut memiliki kesamaan dan perbedaan dengan penelitian 

ini, seperti dalam perspektif Manusa Yadnya, dan etnopedagogis, namun tidak secara 

mendalam mengkaji tentang makna sesaji, adaptasi dan implementasinya di era modern. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka penelitian ini bertujuan untuk: (1) 

Mendeskripsikan bentuk dan tahapan tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo ditinjau dari 

sudut pandang Manusa Yadnya; (2) Menganalisis bentuk, makna, dan fungsi sesajen 

dalam prosesi Tingkeban; dan (3) Mengkaji implementasi, fungsi sosial, dan relevansi 

tradisi Tingkeban dalam kehidupan masyarakat Desa Kalirejo di era modern. Kajian ini 

diharapkan dapat memperkaya literatur tentang budaya Jawa, menekankan nilai-nilai 

kearifan lokal yang terkandung dalam tradisi Tingkeban, dan memberikan pemahaman 

yang lebih mendalam tentang fungsi sosial dan spiritual ritual ini dalam konteks 

masyarakat kontemporer. 

 

Metode   

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan 

deskriptif yang dilakukan selama enam bulan. Penelitian kualitatif merupakan penelitian 

untuk mengungkap secara mendalam makna upacara Tingkeban yang dilakukan dan 

dipahami oleh masyarakat Kalirejo. Penelitian ini bertujuan mencatat dan 

mendeskripsikan makna dan nilai-nilai yang terkandung dalam upacara Tingkeban yang 

sampai saat ini masih dilakukan oleh masyarakat Kalirejo. Penelitian ini juga mengamati 

perilaku masyarakat Kalirejo pada saat melaksanakan upacara Tingkeban. Penelitian ini 

mengkaji secara komprehensif bentuk, makna, dan fungsi tradisi Tingkeban yang masih 

dilestarikan oleh masyarakat Desa Kalirejo, Kendal, Jawa Tengah. Sumber data berupa 

data primer dan sekunder. Data primer diambil dari lapangan, sedangkan data sekunder 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 212 

 

melalui studi pustaka. Pengumpulan data primer dilakukan melalui wawancara dan 

observasi. Teknik penentuan informan menggunakan purposive sampling yaitu 

menentukan informan berdasarkan orang yang mengetahui makna upacara Tingkeban. 

Informan yang diwawancarai adalah tetua adat, bidan, dan cah angon, seperti Surati, 

Saripin, Ponidjan, dan Kusno. Selain wawancara, peneliti juga melakukan observasi 

terhadap sesajen yang digunakan. Triangulasi sumber data dilakukan untuk 

memverifikasi data yang diperoleh dari berbagai informan. Selanjutnya, analisis 

dilakukan menggunakan model Miles dan Huberman. Langkah-langkah analisis data 

dilakukan melalui reduksi data, penyajian data, dan terakhir penarikan kesimpulan.  

 

Hasil dan Pembahasan 

1. Sekilas Tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo 

Desa Kalirejo merupakan wilayah di Kabupaten Kendal yang masih melestarikan 

berbagai tradisi leluhur, termasuk upacara Tingkeban atau mitoni. Penduduk desa ini 

sebagian besar beragama Jawa, yang menjunjung tinggi nilai-nilai budaya, adat, dan 

agama yang diwariskan secara turun-temurun (Syam, 2017). Secara agama, 

masyarakatnya menganut agama Hindu dan Islam, tetapi praktik budaya seperti 

Tingkeban masih dipraktikkan karena dianggap sebagai bagian dari identitas etnis dan 

warisan budaya yang tidak bertentangan dengan ajaran agama.  

Secara historis, Tingkeban memiliki akar budaya kuno dan terkait dengan kisah-

kisah simbolis, seperti tokoh Niken Satingkeb dari Kerajaan Kediri. Kepercayaan ini 

memperkuat legitimasi tradisi dalam masyarakat dan menjadikannya sebagai jalinan 

budaya yang lestari. Tingkeban di Desa Kalirejo memiliki dua dimensi penting: dimensi 

spiritual sebagai ritual untuk mencari keselamatan, dan dimensi sosial sebagai sarana 

mempererat ikatan komunitas. 

Lebih lanjut, masyarakat Desa Kalirejo masih meyakini adanya hubungan erat 

antara perilaku ibu hamil, kondisi lingkungan, dan aspek spiritual terkait keselamatan 

kehamilan (Rifa’i, 2017). Keyakinan ini menunjukkan bahwa masyarakat Jawa masih 

menganut berbagai tabu dan kepercayaan selama kehamilan sebagai bentuk perlindungan 

spiritual dan sosial bagi ibu hamil. Dengan demikian, tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo 

merupakan sistem budaya yang mencakup unsur mitologi, religiusitas, nilai-nilai sosial, 

dan praktik simbolis yang telah membentuk identitas masyarakat secara turun-temurun 

(Austiyana, 2021). 

 

2. Bentuk dan Tahapan Tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo 

Kegiatan ritual tidak terlepas dari keyakinan terhadap religi. Koentjaraningrat 

menyatakan bahwa religi memuat tentang keyakinan, upacara, sikap dan perilaku. 

Begitupula menurut Durkheim bahwa religi merupakan suatu system yang berkaitan dari 

keyakinan dan upacara keramat karena percaya Tuhan (Durkheim, 2011), (Firmansyah & 

Putrisari, 2017). Tradisi Tingkeban merupakan bentuk ritual yang mewujudkan emosi 

keagamaan masyarakat sekaligus mendukung budaya (Ferdiansyah & Rumilah, 2025), 

(Koentjaraningrat, 2010). Rangkaian Tingkeban di Desa Kalirejo terdiri dari beberapa 

tahapan prosesi yang saling berkaitan dan membentuk satu kesatuan ritual. Tahapan-

tahapan ini mencerminkan filosofi Jawa tentang penyucian, keseimbangan, dan 

perlindungan kehidupan. 

a. Resik-Resik Kali 

Tahap pertama adalah resik-resik kali, yaitu kegiatan membersihkan aliran sungai 

atau tempat mandi tradisional (sendang) bersama ibu hamil, dukun bayi, dan keluarga. 

Air dianggap sebagai simbol penyucian dan sumber kehidupan, sehingga pembersihan 

sungai dimaknai sebagai bentuk penyucian fisik dan spiritual. Agama Hindu menyatakan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 213 

 

bahwa air memiliki makna kosmologis sebagai unsur penyucian yang menghubungkan 

manusia dengan alam dan kekuatan supranatural (Paramita, 2021). Pembersihan sungai 

juga memiliki dimensi ekologis karena mengajarkan masyarakat untuk menjaga 

kebersihan lingkungan. Tahap ini menunjukkan bahwa tradisi Tingkeban 

menggabungkan aspek simbolis dan pragmatis dalam satu praktik ritual, dan dalam 

agama Hindu dikenal dengan ajaran Tri Hita Karana.  

b. Slametan 

Slametan merupakan inti dari berbagai upacara adat Jawa dan juga hadir dalam 

Tingkeban (Amrina, 2024). Prosesi ini diawali dengan doa yang dibacakan oleh tokoh 

adat atau agama, dilanjutkan dengan persembahan makanan dan sesajen. Di Desa 

Kalirejo, slametan diadakan di rumah ibu hamil, dihadiri oleh keluarga, tetangga, dan 

tokoh masyarakat. Hidangan yang disajikan antara lain tumpeng pitu, lauk pauk, sayuran, 

dan beberapa jenis penganan tradisional. Makna utama slametan adalah untuk mendoakan 

keselamatan ibu dan bayi serta mempererat solidaritas sosial. Slametan berarti memohon 

keselamatan dari Tuhan.  

c. Siraman 

Siraman melibatkan memandikan ibu hamil dengan air dari bunga setaman atau 

tujuh jenis bunga. Siraman menyucikan jiwa dan raga ibu hamil (Alfero & Putra, 2025). 

Air dituangkan ke dalam kendi dan dipercikkan secara bergantian oleh tokoh-tokoh 

penting keluarga. Bunga setaman melambangkan keharuman kebaikan dan keindahan 

hidup. Bunga sering digunakan dalam ritual Jawa sebagai simbol kesucian, keindahan, 

dan harapan. Dalam beberapa tradisi, telur ayam kampung dipecahkan di perut ibu hamil 

untuk melambangkan pecahnya ketuban dan persalinan yang lancar. Dalam agama Hindu, 

telur dianggap sebagai benih alam semesta (Debroy & Debroy, 2002) dan siraman sebagai 

symbol menghanyutkan segala kotoran baik kotoran jasmani maupun rohani. 

d. Procotan 

Procotan merupakan tahapan simbolis yang kompleks dan bermakna. Sesaji 

disusun di atas tampah (keranjang tuak) besar berisi berbagai bahan seperti pisang raja, 

ketupat, lepet, ketan, pala, ikan asin, ular, boneka laki-laki dan perempuan, alu dan lesung, 

cermin, sisir, benang, jarum, dan tujuh jenis bunga. Tahap procotan berfungsi sebagai 

permohonan perlindungan dan simbol pembukaan jalan lahir. Yekti berpendapat bahwa 

procotan merupakan tahapan semiotik yang merepresentasikan perjalanan bayi ke dunia 

melalui simbol-simbol material (Yekti et al., 2025). Tampah terkadang digoyang atau 

diterbangkan (ngumbulke tampah) untuk melambangkan pelepasan energi negatif dan 

permohonan agar kelahiran berjalan lancar. 

e. Ngumbulke Tampah dan Bur-Buran 

Ngumbulke Tampah dilakukan dengan mengangkat, menggoyang, atau 

menggoyang tampah berisi sesajen sebagai simbol untuk menangkal gangguan 

supranatural. Setelah itu, makanan dan bingkisan kecil dibagikan kepada anak-anak desa 

melalui kegiatan Bur-buran. Hal ini menunjukkan bahwa tahap ini merupakan bentuk 

internalisasi kegembiraan kolektif atas kedatangan kehidupan baru dan menghubungkan 

tradisi dengan dunia anak-anak sebagai penerus budaya (Ferdiansyah & Rumilah, 2025). 

Dalam agama Hindu, kelahiran kembali merupakan cara untuk memperbaiki diri, 

sehingga kelahiran disambut dan patut disyukuri.  

 

3. Bentuk, Makna, dan Fungsi Sesaji dalam Tradisi Tingkeban 

Sesaji merupakan elemen tak terpisahkan dari tradisi Tingkeban karena berperan 

sebagai media simbolis yang menghubungkan manusia dengan Tuhan, alam, dan leluhur. 

Dari perspektif antropologi simbolis, setiap sesaji merupakan bahasa budaya yang 

mengandung makna implisit, nilai-nilai etika, dan pesan-pesan kosmologis yang 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 214 

 

diwariskan lintas generasi (Trisnawati, 2025). Sebagaimana dikemukakan Clifford 

Geertz, mengenai teori yang berkaitan dengan simbol dalam budaya, yang dikenal 

sebagai teori interpretatif simbolis, Geertz menafsirkan materi etnografi tertentu sebagai 

media analisis yang terikat pada manusia dalam perilaku simbolisnya. Geertz memandang 

makna tidak berada di dalam kepala seseorang. Makna dan simbol dibagikan oleh anggota 

masyarakat, berada di antara komunitas, bukan di dalam diri seorang individu. Makna 

dan simbol bersifat umum atau disebut juga publik, bukan privat (Geertz, 1992). Ritual 

adalah simbol, sehingga umat Hindu senantiasa melaksanakan ritual sebagai simbol rasa 

syukur kepada Tuhan (Ni Nyoman Sudiani et al., 2022). Masyarakat suku Awa tidak 

pernah memandang sesaji hanya sebagai sesaji fisik, melainkan sebagai bentuk 

komunikasi spiritual antara dunia nyata dan dunia gaib. Dalam tradisi Tingkeban di Desa 

Kalirejo, berbagai sesaji disusun secara khusus, dipilih dengan cermat, dan ditempatkan 

pada waktu dan posisi yang ditentukan dalam aturan adat (Ferdiansyah & Rumilah, 2025). 

Berikut ini adalah penjabaran lengkap dari masing-masing sesaji tersebut. 

a. Bucu Agung (Tumpeng Pitu) 

Bucu Agung atau Tumpeng Pitu merupakan pusat dari keseluruhan komposisi 

persembahan. Bucu yang berbentuk kerucut melambangkan gunung, simbol paling sakral 

dalam kosmologi Jawa. Gunung dipandang sebagai poros dunia, tempat bersemayam para 

dewa dan leluhur, serta simbol kesuburan dan kekuatan kosmik. Dalam tradisi Hindu, 

gunung melambangkan tempat bersemayam Tuhan, hubungan vertikal antara manusia 

dan Sang Pencipta (Wijayanti et al., 2024). Angka tujuh pada Tumpeng Pitu memiliki 

makna filosofis: melambangkan kesempurnaan, berkaitan dengan bulan ketujuh 

kehamilan, mewakili tujuh lapisan kosmos, dan merupakan simbol permohonan 

keselamatan penuh. Dalam ritual Jawa, Tumpeng berfungsi sebagai titik fokus energi 

spiritual yang menjadi pusat doa bersama keluarga (Sukaryo et al., 2024). Oleh karena 

itu, Tumpeng bukan hanya makanan suci, tetapi juga simbol harapan agar ibu dan bayi 

mendapatkan perlindungan dari kekuatan kosmik. 

b. Pisang Raja 

Pisang raja hampir selalu hadir dalam setiap tradisi kehamilan Jawa. Selain 

bentuknya yang indah dan rasanya yang manis, pisang raja dipandang sebagai simbol 

keluhuran, kejayaan, dan kehidupan yang sejahtera (Robiyanti, 2025). Dalam konteks 

Tingkeban, pisang raja mengandung pesan-pesan filosofis, antara lain: (1) harapan untuk 

melahirkan anak yang berakhlak mulia, memiliki kekuatan moral seorang pemimpin; (2) 

simbol kesuburan, karena pohon pisang dapat tumbuh subur dalam berbagai kondisi; dan 

(3) representasi spiral kehidupan, karena pertumbuhan pisang mencerminkan 

kesinambungan generasi, karena setiap pohon menghasilkan tunas-tunas baru. Dalam 

struktur persembahan procotan, pisang raja ditempatkan di bagian depan sebagai tanda 

penghormatan terhadap kehidupan yang sedang dikandung. Setiap upacara Hindu selalu 

dilengkapi dengan pisang, karena pisang melambangkan rasa tulus ikhlas bersedia 

mengorbankan diri. 

c. Pala Kapendhem 

Pala kependhem atau umbi-umbian seperti singkong dan ubi jalar merupakan 

simbol kehidupan yang tumbuh dari bumi. Umbi-umbian telah menjadi makanan pokok 

masyarakat Jawa sejak zaman prasejarah, sehingga kedudukannya dalam ritual juga 

sangat penting. Makna simbolisnya meliputi: (1) Kesadaran ekologis, yaitu bahwa 

manusia bergantung pada bumi sebagai sumber kehidupan. Brihad Aranyaka Upanisad 

menyebutkan bahwa manusia dan alam saling membutuhkan (Sudiani, 2020); (2) 

Kestabilan dan kekuatan, karena umbi tumbuh di tanah yang gelap dan keras; dan (3) 

Simbol keutuhan rahim, yang juga tersembunyi dan "dipelihara" oleh rahim ibu. Dengan 

demikian, kehadiran kependhem pala dalam Tingkeban merupakan bentuk doa agar bayi 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 215 

 

tumbuh kuat, stabil, dan terlindungi dari segala gangguan. Pala Kapendhem dalam agama 

Hindu sebagai symbol benih sehingga ditanam pada saat upacara pernikahan Hindu 

(Sudiani, 2019).  

d. Ketan Punar 

Ketan punar adalah nasi ketan kuning yang melambangkan ikatan yang kuat. Nasi 

ketan dimaknai sebagai simbol hubungan manusia dengan nilai-nilai ketuhanan, keluarga, 

dan masyarakat. Warna kuning melambangkan kemuliaan, cahaya, dan kebahagiaan. 

Dalam konteks kehamilan, ketan punar memiliki makna yang mendalam: (1) memastikan 

ibu dan bayi tetap terhubung secara spiritual; (2) menjaga keharmonisan hubungan suami-

istri; dan (3) memastikan keluarga menyambut kelahiran bayi dengan sukacita. Dari 

perspektif semiotik Jawa, ketan punar merupakan simbol "menyatukan kosmos" 

menyatukan unsur langit dan bumi, sebagaimana diyakini dalam konsep kawruh Jawa. 

e. Alu dan Lumpang 

Alu dan lumpang merupakan salah satu simbol yang paling menonjol dalam 

procotan. Alu melambangkan laki-laki (ayah), sedangkan lesung melambangkan 

perempuan (ibu). Simbol ini erat kaitannya dengan proses biologis melahirkan anak. 

Dalam budaya Jawa, peralatan rumah tangga sering digunakan sebagai simbol metaforis 

untuk menggambarkan relasi gender, reproduksi, dan kesuburan (Austiyana, 2021). 

Maknanya meliputi: (1) Keharmonisan hubungan suami-istri sebagai landasan lahirnya 

kehidupan; (2) Kesucian hubungan karena kelahiran anak dipandang sebagai hasil 

penyatuan dua energi; dan (3) Keseimbangan peran ayah dan ibu dalam mengasuh 

kehidupan baru. Meletakkan alu dan lesung di dalam keranjang penampi procotan 

berfungsi sebagai pengingat bahwa kelahiran anak merupakan hasil dari hubungan yang 

sakral, bukan sekadar proses biologis. Alu dan lumpang adalah symbol Lingga dan Yoni 

yaitu merupakan symbol penciptaan.  

f. Uler-uleran 

Uler-uleran adalah bentuk makanan yang menyerupai ulat. Ulat dimaknai sebagai 

simbol transformasi. Dari ulat yang tidak menarik, ia bertransformasi menjadi kupu-kupu 

yang indah. Dalam tradisi Tingkeban, simbol ini menyampaikan pesan-pesan filosofis, 

antara lain: (1) bahwa bayi akan mengalami proses perkembangan yang panjang menuju 

dewasa; (2) bahwa hidup penuh tantangan tetapi pada akhirnya mengarah pada 

keindahan; dan (3) bahwa manusia harus memiliki keberanian untuk mengatasi fase-fase 

sulit dalam hidup.  

g. Wong-wongan 

Wong-wongan adalah boneka kecil dari tepung beras berbentuk laki-laki (lanang) 

dan perempuan (wadon). Boneka-boneka ini melambangkan bayi yang belum lahir. 

Fungsi wong-wongan antara lain: (1) Melambangkan kehadiran bayi, baik laki-laki 

maupun perempuan, tanpa diskriminasi; (2) Media edukasi bagi keluarga untuk 

memahami tanggung jawab mereka sebagai orang tua; dan (3) Penangkal bencana, karena 

boneka dianggap sebagai pengganti sementara untuk menangkal niat jahat roh. Wong-

wongan dalam tradisi Jawa berfungsi sebagai representasi naratif struktur keluarga dan 

pendidikan nilai gender (Amrina, 2024). 

h. Sajen Ider Kali 

Sajen Ider Kali merupakan salah satu bagian paling sakral. Sajen ini 

didistribusikan di jembatan-jembatan kecil, persimpangan, pertigaan, sungai, dan belik. 

Tempat-tempat ini dipercaya sebagai titik-titik kerawanan spiritual. Oleh karena itu, 

sosiokosmos desa harus diamankan sebelum kelahiran bayi. Sajen ini terdiri dari: 

tumpeng kecil, gereh bakar, pisang raja, rujak wulu, sirih, rokok, kupat-lepet, jenang, 

ayam, dan hidangan slametan. Anak laki-laki anggon bertanggung jawab untuk 

mendistribusikannya sambil membaca doa. Fungsi Ider Kali meliputi: (1) Menangkal 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 216 

 

bencana dari energi negatif di wilayah desa; (2) Menyucikan ruang sosial, bukan hanya 

rumah; dan (3) Memperkuat solidaritas antargenerasi, karena anak-anak terlibat dalam 

ritual tersebut. Hal ini menunjukkan keselarasan antara ruang fisik, sosial, dan spiritual 

dalam kepercayaan Jawa. 

 

4. Fungsi Sosial dan Etnopedagogik Tingkeban dalam Tradisi Tingkeban 

Pada teori tindakan sosial menyatakan bahwa ketika bertindak akan memberikan 

arti yang subyektif yang berorientasi pada tujuan dan harapan (Fathiha, 2022), (Weber, 

2013), dalam hal ini tujuan yang dimaksud adalah memperkuat hubungan sosial. Pada 

masyarakat pedesaan setiap kegiatan dapat menjadi media untuk merekatkan hubungan 

masyarakat. Agama Hindu membangun hubungan antar umat melalui kegiatan ritual, 

sebab melalui kegiatan ritual masyarakat akan berkumpul untuk saling membantu, maka 

akan muncul perasaan saling membutuhkan. Menurut Deva bahwa ritual dapat memicu 

timbulnya komunikasi (Sinta et al., 2025). Begitupula kegiatan upacara Tingkeban yang 

dilakukan oleh umat mampu menciptakan hubungan sosial masyarakat.  

a. Memperkuat Hubungan Sosial 

Tingkeban melibatkan banyak pihak, termasuk keluarga, tetangga, kerabat, tokoh 

adat, dan dukun. Kegiatan seperti memasak bersama, menyiapkan tempat, dan 

berpartisipasi dalam ritual menjadikan tradisi ini sebagai wadah pembentukan hubungan 

sosial. Ritual slametan dan tradisi Jawa lainnya berperan sebagai perekat sosial yang 

mengikat masyarakat (Asikin, 2021), (Dziaul Akbar, 2024), (Khairani, 2025). Hal ini juga 

berlaku di Desa Kalirejo, di mana Tingkeban memperkuat hubungan antar warga, 

mengurangi konflik sosial, dan menumbuhkan rasa kepemilikan masyarakat (Boanergis 

& Engel, 2019). 

b. Media Pendidikan Budaya (Etnopedagogik) 

Tingkeban juga berfungsi sebagai media pendidikan budaya bagi generasi muda 

(Ulya, 2018). Anak-anak (bocah anggon) diberi tanggung jawab menyebar sajen Ider 

Kali, mempelajari doa-doa lokal, serta mempelajari norma kesakralan ruang desa. Nilai 

yang dipelajari meliputi tanggung jawab, kedisiplinan, kesantunan, penghormatan 

terhadap tradisi, serta pemahaman tentang hubungan manusia dan alam. Dengan cara ini, 

Tingkeban menjadi wahana edukatif yang tidak hanya teoretis, tetapi dipraktikkan 

langsung (Eviana & Dora, 2024). 

c. Penanaman Nilai Moral Dan Keagamaan 

Berbagai pantangan bagi ibu hamil, seperti tidak makan tebu, tidak berbicara kasar 

kepada anak kecil, dan menjaga perilaku, dan hal ini berfungsi sebagai sarana pendidikan 

moral dan pengendalian diri. Dalam perspektif Hindu pantangan ini berkaitan dengan 

nilai susila, yaitu tata perilaku yang baik, benar, dan harmonis. Nilai moral yang 

terkandung meliputi: (1) etika komunikasi, (2) kesabaran, (3) kebijaksanaan, (3) kehati-

hatian dalam bertindak, dan (4) kesucian batin. Dengan demikian, Tingkeban bukan 

hanya ritual, tetapi juga sistem pendidikan moral yang hidup dalam masyarakat. Selain 

itu kegiatan ini juga memberikan kesempatan bagi warga untuk memberikan doa kepada 

ibu yang sedang hamil (Rifa’i, 2017). 

 

5. Tradisi Tingkeban sebagai Upacara Manusa Yadnya di Era Modern 

Menurut Koentjaraningrat ritual merupakan tindakan yang tertata yang berlaku 

dalam masyarakat yang berkaitan dengan peristiwa yang dialami dan dianggap masih 

memiliki nilai (Fathiha, 2022), (Koentjaraningrat, 2010). Tradisi Tingkeban memiliki 

kedudukan penting dalam ajaran Hindu, khususnya dalam kategori Manusa Yadnya, yaitu 

ritual suci yang ditujukan untuk memuliakan dan merawat kehidupan manusia sejak masa 

pra-kelahiran. Menurut Hindu etnis Bali, upacara tiga bulanan ibu hamil disebut 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 217 

 

magedong-gedongan (Yasa, 2024). Dalam tradisi Hindu-Jawa, kehidupan dianggap 

sebagai anugerah yang harus disucikan dan dirawat melalui tahapan ritual sesuai 

perkembangan usia manusia. Tingkeban yang dilaksanakan ketika kandungan berusia 

tujuh bulan menempati posisi signifikan sebagai bentuk penghormatan terhadap 

kehidupan baru, perlindungan secara spiritual, serta penyerasian hubungan manusia 

dengan alam dan kekuatan adikodrati. Dalam konteks masyarakat Desa Kalirejo, 

pelaksanaan Tingkeban tidak hanya mencerminkan nilai religius, tetapi juga 

menggambarkan kemampuan masyarakat memadukan tradisi leluhur dengan tuntutan 

zaman (Tanzela & Evianty, 2025). Dua aspek penting yang menggambarkan dinamika 

ini, yakni adaptasi tradisi dan relevansinya di era modern. Adapun relevansinya adalah:  

a. Adaptasi Tradisi Tingkeban di Era Modern 

Melestarikan dan melaksanakan tradisi di era modern tidaklah mudah, karena 

generasi muda khususnya tidak mau melakukan hal-hal yang dianggap tidak bermakna 

dan merepotkan. Oleh karena itu perlu dilakukan adaptasi dari nilai religious dipraktikkan 

pada budaya local mengikuti jaman modern, sehingga tradisi tetap dapat dilaksanakan. 

Modernisasi dan globalisasi membawa perubahan dalam berbagai aspek kehidupan, 

termasuk tata cara masyarakat menjalankan tradisi budaya. Namun, adaptasi tidak selalu 

berarti kehilangan nilai (Erawati et al., 2022). Dalam tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo, 

adaptasi dilakukan secara selektif: unsur-unsur teknis menyesuaikan perkembangan 

zaman, tetapi inti nilai dan simbolisme tetap dijaga dengan ketat. Beberapa bentuk 

adaptasi yang ditemukan antara lain: (1) Integrasi Nilai Agama Hindu dengan budaya 

Jawa. Sebagian masyarakat Kalirejo adalah penganut Islam, namun tetap melestarikan 

Tingkeban sebagai tradisi agama Hindu dengan cara melakukan adaptasi nilai-nilai Hindu 

pada upacara Tingkeban. Tingkeban di berbagai daerah Jawa mengalami akulturasi, tetapi 

tetap mempertahankan nilai inti yaitu permohonan keselamatan ibu dan bayi; dan (2) 

Keterlibatan Perempuan dan Generasi Muda dalam Bentuk Baru. Jika pada masa lalu 

dukun bayi memegang peranan utama, kini perempuan muda dan ibu-ibu PKK mulai 

terlibat dalam penataan sajen, dekorasi, dan organisasi acara. Adaptasi ini memperbesar 

partisipasi masyarakat, sekaligus memastikan tradisi tetap hidup (Boanergis & Engel, 

2019). Dengan demikian, adaptasi tradisi Tingkeban di era modern bukanlah bentuk 

pengurangan makna, tetapi strategi masyarakat Kalirejo dalam mempertahankan tradisi 

agar tetap relevan dan dapat dijalankan sesuai perkembangan zaman.  

b. Relevansi Tradisi Tingkeban Sebagai Manusa Yadnya di Masa Kini 

Ritual dapat dijadikan acuan untuk tindakan manusia di era modern, karena 

manusia baru mau bertindak apabila dilandasi oleh adanya keyakinan religius. Meskipun 

masyarakat telah mengalami modernisasi dalam berbagai aspek kehidupan, tradisi 

Tingkeban tetap dianggap relevan dan memiliki fungsi penting, baik dalam aspek 

spiritual, sosial, maupun pendidikan budaya (Nuraisyah & Hudaidah, 2021). Relevansi 

tersebut dapat dilihat dari beberapa aspek berikut: (1) Di setiap jaman manusia selalu 

menghormati terjadinya kehidupan baru yaitu kelahiran. Esensi utama Manusa Yadnya 

adalah penghormatan terhadap proses kehidupan manusia. Dalam Tingkeban, 

penghormatan ini diwujudkan melalui doa, sajen, dan simbolisme yang mendoakan 

keselamatan ibu dan calon bayi. Hal ini tetap relevan meskipun masyarakat kini memiliki 

akses terhadap layanan medis dan teknologi kesehatan yang lebih maju; (2) Walaupun 

jaman sudah modern, ibu hamil dapat dibuat menjadi tenang secara spikologis mealalui 

kegiatan ritual. Artinya apabila spiritual ibu hamil diciptakan maka secara psikologis ibu 

halim menjadi tenang, dan ini bermanfaat untuk kelancaran kehamilan sampai proses 

persalinan. Menjaga Keseimbangan Spiritual dan Psikologis (Ningrum & Arsana, 2022). 

Bagi ibu hamil, Tingkeban memberikan ketenangan batin, rasa aman, dan dukungan 

emosional dari keluarga. Tingkeban dilaksanakan saat kehamilan berusia tujuh bulan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 218 

 

(Erawati et al., 2022). Ritual ini menghadirkan suasana positif yang membantu ibu 

memasuki tahap akhir kehamilan; (3) Memperkuat Identitas Budaya Masyarakat. Tradisi 

Tingkeban dipertahankan karena menjadi simbol identitas kolektif masyarakat Kalirejo. 

Ketika tradisi dilestarikan secara komunal, masyarakat memiliki rasa kebanggaan dan 

identitas yang kuat sebagai pewaris budaya Jawa (Alfero & Putra, 2025); (4) Sarana 

Memupuk Gotong Royong dan Solidaritas. Dalam dunia modern yang semakin 

individualistik, Tingkeban menjadi ruang di mana relasi sosial kembali diperkuat. Gotong 

royong mempersiapkan acara, memasak bersama, dan berbagi makanan merupakan 

praktik nyata solidaritas sosial (Dziaul Akbar, 2024). Tradisi ini mengajarkan nilai susila, 

tata krama, dan pengendalian diri yang penting bagi kehidupan modern. Nilai susila 

dalam ajaran Hindu tetap relevan untuk membangun karakter yang harmonis di tengah 

dinamika sosial kontemporer; dan (6) Pendidikan Budaya Antargenerasi. Tingkeban 

memberi ruang bagi generasi muda untuk mempelajari nilai, simbol, doa, dan etika tradisi 

(Ulya, 2018). Anak-anak yang terlibat dalam menyebar Sajen Ider Kali secara tidak 

langsung mendapat pendidikan budaya (etnopedagogik) (Eviana & Dora, 2024). Dengan 

demikian, relevansi tradisi Tingkeban tidak hanya terletak pada aspek ritualnya, tetapi 

juga pada fungsi sosial, psikologis, dan kultural yang semakin penting justru di era 

modern (Ningrum & Arsana, 2022). Tradisi ini menjadi contoh nyata bagaimana suatu 

praktik budaya mampu hidup berdampingan dengan perkembangan zaman tanpa 

kehilangan substansi ajaran dan nilai filosofisnya. 

 

Kesimpulan 

Tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo, Kendal, Jawa Tengah, merupakan salah satu 

warisan budaya Jawa yang memiliki kedalaman makna spiritual, sosial, dan simbolik. 

Dalam perspektif Upacara Manusa Yadnya, Tingkeban diinterpretasikan sebagai bentuk 

penghormatan terhadap kehidupan baru, yaitu jabang bayi yang sedang dikandung. 

Beragam sajen yang digunakan dalam Tingkeban bukan hanya benda persembahan, tetapi 

bahasa simbolik yang merepresentasikan fungsi religious, moral, ekologis dan sosial. 

Melalui simbol-simbol tersebut, masyarakat mengekspresikan doa dan harapan demi 

keselamatan ibu dan calon bayi serta menjaga keseimbangan kosmos. Dari aspek sosial, 

Tingkeban berperan penting sebagai mekanisme penguatan solidaritas dan kohesi sosial 

antarwarga. Tradisi gotong royong dalam mempersiapkan dan melaksanakan upacara 

menciptakan ruang interaksi yang memperkokoh hubungan antarkeluarga dan komunitas. 

Selain itu, tradisi ini memiliki nilai etnopedagogik yang signifikan, terutama melalui 

pelibatan anak-anak (bocah anggon) dalam mempersiapkan Sajen Ider Kali. Proses ini 

menjadi media transmisi nilai budaya, etika sosial, dan norma kesakralan ruang desa 

kepada generasi muda. Dalam konteks era modern, Tingkeban tetap relevan karena 

mampu beradaptasi tanpa kehilangan substansi nilai dan makna filosofisnya. Masyarakat 

Desa Kalirejo mengintegrasikan unsur-unsur modern seperti dokumentasi digital dan 

penggunaan peralatan praktis, namun tetap mempertahankan struktur ritual dan 

simbolisme utama. Dengan demikian, Tingkeban berfungsi sebagai ruang untuk menjaga 

identitas budaya sekaligus menginternalisasi nilai moral, spiritual, dan sosial yang relevan 

bagi kehidupan masyarakat kontemporer. Secara keseluruhan, tradisi Tingkeban di Desa 

Kalirejo bukan hanya ritual adat, melainkan sistem budaya komprehensif yang 

mencerminkan hubungan harmonis antara manusia, alam, leluhur, dan Tuhan. 

Keberlanjutannya menjadi bukti ketangguhan budaya lokal dalam menghadapi arus 

perubahan zaman. Ke depan, upaya dokumentasi, penelitian lanjutan, dan integrasi tradisi 

dalam pendidikan budaya sangat diperlukan untuk memastikan bahwa makna dan 

kearifan lokal yang terkandung dalam Tingkeban tetap diwariskan kepada generasi 

berikutnya 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 219 

 

Daftar Pustaka 

Alfero, M., & Putra, K. (2025). Makna Di Balik Tradisi Mitoni Dalam Budaya Jawa: 

Teori Ikonologi–Ikonografi. Jurnal Diwangkara, 4(2), 81–86. 

Amri, Y. K. (2025). The Symbolic Meaning of Culture in the Seven-Monthly Ceremony: 

C. S. Peirce’s Semiotic Perspective. Jurnal Ilmiah Pendidikan Profesi Guru, 8(2), 

307–318. 

Amrina, L. A. (2024). International Symposium on Javanese Culture: Sajen Selametan 

Tingkeban: Sebuah Filosofi Masyarakat Jawa. Yogyakarta: Karaton 

Ngayogyakarta Hadiningrat. 

Asikin, A. (2021). Social Cohesion of Local Wisdom for Plural Communities. 

International Journal Ihya’ ‘Ulum Al-Din, 23(2), 210–223. 

Austiyana, M. (2021). Tingkeban: Javanese Ritual During Pregnancy in Kalisari, 

Bojonegoro, East Java. Muqoddima: Jurnal Pemikiran Dan Riset Sosiologi, 2(2), 

159–176.  

Boanergis, Y., & Engel, J. D. (2019). Tradisi Mitoni Sebagai Perekat Sosial Budaya 

Masyarakat Jawa. Jurnal Ilmu Budaya, 16(1), 49–62.  

Damayanti, N. L. A. E. (2020). Pelaksanaan Upacara Magedong-Gedongan Pada 

Masyarakat Hindu Di Kota Palu (The Implementation of the Magedong-

Gedongan Ceremony on Hindu Society in Palu City). Widya Genitri: Jurnal 

Ilmiah Pendidikan, Agama Dan Kebudayaan Hindu, 11(1), 60–70. 

Debroy, B., & Debroy, D. (2002). Brahmanda Purana (I. W. Maswinara, Ed.; Cet. 

Pertama). Surabaya: Paramita. 

Durkheim, E. (2011). The Elementary Forms of the Religious Life (E. A. Iyubenu & A. 

Fahrudin, Ed.; Ed. Baru). Yogyakarta: IRCiSoD. 

Dziaul Akbar. (2024). Tradisi Mayoran Sebagai Instrumen Penting Dalam Membangun 

Kohesivitas Sosial Masyarakat Desa Kalipang. Anda: Jurnal Kajian Budaya, 

Bahasa, Dan Sastra, 4(4), 13–23. 

Erawati, A., Harahap, R., & Wuriyani, E. P. (2022). Kajian Semiotik Pada Tradisi 

Tingkeban (Tujuh Bulanan) Etnis Jawa Di Desa Persatuan Kabupaten Asahan. 

Sintaks: Jurnal Bahasa Dan Sastra Indonesia, 2(1), 119–123. 

Eviana, J., & Dora, N. (2024). Tradisi Tingkeban Sebagai Etnopedagogik Etnis Jawa. 

Didaktika: Jurnal Kependidikan, 13(3), 3157–3168. 

Fathiha, A. R. (2022). Analisis Tindakan Sosial Max Weber Terhadap Tradisi Siraman 

Sedudo. Jurnal Pendidikan Sosial Dan Budaya, 4(2), 68–76. 

Ferdiansyah, P., & Rumilah, S. (2025). Penggunaan Semiotika Dalam Penafsiran 

Mitologi Jawa: Kajian Tentang Perspektif Simbol Dalam Tradisi Jawa. Wacana: 

Jurnal Penelitian Bahasa, Sastra, Dan Pengajaran, 23(1), 11–17. 

Firmansyah, E. K., & Putrisari, N. D. (2017). Sistem Religi Dan Kepercayaan Masyarakat 

Kampung Adat Kuta Kecamatan Tambaksari Kabupaten Ciamis. Jurnal 

Pengabdian Kepada Masyarakat, 1(4), 236–243. 

Geertz, C. (1992). The Interpretation of Cultures: Selected Essays (4th ed.). Yogyakarta: 

Kanisius. 

Khaerani, Alfiandra, & Faisal, E. El. (2019). Analisis Nilai-Nilai Dalam Tradisi 

Tingkeban Pada Masyarakat Jawa Di Desa Cendana Kecamatan Muara Sugihan 

Kabupaten Banyuasin. Jurnal Bhinneka Tunggal Ika, 6(1), 64–82. 

Khairani, L. (2025). The Symbolic Communication of Kenduri: Ritual Adaptation, 

Identity Formation, and Social Cohesion in Javanese Diaspora Communities. 

Jurnal Penelitian, 22(1), 27–42. 

Koentjaraningrat. (2010). Manusia Dan Kebudayaan Di Indonesia. Jakarta: Djambatan. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 220 

 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2018). Qualitative Data Analysis: A 

Methods Sourcebook (4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Ni Nyoman Sudiani, Sihombing, A. A., Saklit, I. W., & Hemamalini, K. (2022). The 

Implementation of Brata Śivalatri Values for Human Being in the Covid-19 Era. 

Vidyottama Sanatana: International Journal of Hindu Science and Religious 

Studies, 6(2), 235–245.  

Ningrum, K. L. S. W., & Arsana, I. W. (2022). Upacara Tujuh Bulanan (Tingkeban) Bagi 

Ibu Hamil Pada Masyarakat Desa Jubel Kidul Kecamatan Sugio Kabupaten 

Lamongan. Pacivic: Jurnal Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, 2(1), 

58–69. 

Nuraisyah, F., & Hudaidah. (2021). Mitoni Sebagai Tradisi Budaya Dalam Masyarakat 

Jawa. Historia Madania, 5(2), 170–180. 

Paramita, A. A. G. K. (2021). Filosofi Tirta Sebagai Air Suci Dalam Implementasi 

Upacara Dewa Yadnya. Widya Katambung: Jurnal Filsafat Agama Hindu, 12(2), 

32–40. 

Rifa’i, M. (2017). Etnografi Komunikasi Ritual Tingkeban Neloni Dan Mitoni: Studi 

Etnografi Komunikasi Bagi Etnis Jawa Di Desa Sumbersuko Kecamatan Gempol 

Kabupaten Pasuruan. Ettisal: Journal of Communication, 2(1). 

Robiyanti, D. (2025). Tradisi Adat Jawa Tujuh Bulan Pada Ibu Hamil (Tingkeban). 

Journal Scientific of Mandalika, 6(1), 176–186. 

Sinta, S. C., Basri, M., & Kuswanti, H. (2025). Interaksi Sosial Dalam Ritual Adat Dan 

Gotong Royong Proses Berladang Suku Dayak Tamambalo Apalin Desa Sungai 

Uluk Palin. Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 14(9), 1568–1575. 

Sudiani, N. N. (2019). Makna Simbol-Simbol Uparengga Pada Upacara Mekala-Kalaan 

Dalam Perkawinan Umat Hindu Etnis Bali. Pasupati, 6(2), 147–176. 

Sudiani, N. N. (2020). Pencegahan Wabah Covid-19 Melalui Pendidikan Karakter Peduli 

Lingkungan Pada Anak Usia Dini. Dalam K. A. P. Dewi & J. Simarmata (Ed.), 

Book Chapter Covid-19: Perspektif Pendidikan. Bali: Yayasan Kita Menulis. 

Sukaryo, R. L., Krismiyanto, A., Edwin, P., & Paska, I. N. (2024). Makna Tradisi 

Tumpeng Dalam Budaya Jawa Dan Relevansinya Bagi Penghayatan Perayaan 

Ekaristi Di Paroki Maria Ratu Damai Purworejo Malang. Jurnal Ilmu Agama Dan 

Kebudayaan, 24(2), 118–127. 

Syam, T. (2017). Symbolism of Javanese Culture. Dalam H. Daulay et al. (Ed.), 

Proceedings of the 2nd International Conference on Social and Political 

Development (ICOSOP 2017). Paris: Atlantis Press. 

Tanzela, S. I., & Evianty, R. (2025). Semiotic Analysis of the 7-Month “Mitoni” Ritual 

in Javanese Tradition. Asian Journal of Applied Education (AJAE), 4(2), 125–144. 

Trisnawati, A. A. A. (2025). Makna Upacara Magedong-Gedongan Dan Sarananya. 

Jakarta: RRI. 

Ulya, I. (2018). Nilai Pendidikan Dalam Tradisi Mitoni: Studi Tradisi Perempuan Jawa 

Santri Mendidik Anak Dalam Kandungan Di Pati, Jawa Tengah. Edukasi 

Islamika: Jurnal Pendidikan Islam, 3(1), 116–130.  

Weber, M. (2013). Teori Dasar Analisis Kebudayaan (A. Yusuf, Ed.; Cet. II). 

Yogyakarta: IRCiSoD. 

Wijayanti, N. P. S., Murti, I. W. I. W., & Dharmawan, I. G. A. (2024). Candi Bentar 

Monumen Religius Hindu (Suatu Kajian Filosofis). Widya Katambung: Jurnal 

Filsafat Agama Hindu, 15(2), 76–84. 

Yasa, I. N. K. (2024). Tradisi Upacara Tiga Bulan Menurut Agama Hindu Di Bali. Jurnal 

Nirwasita, 5(1), 75–87. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 221 

 

Yekti, V. W. S., Rudagi, R., & Jamurin. (2025). Pergeseran Nilai-Nilai Budaya Dan 

Tradisi Dalam Upacara Tingkeban Pada Masyarakat Suku Jawa Di Nagari Padang 

Canduh Kecamatan Kinali Kabupaten Pasaman Barat. Pendas: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Dasar, 10(3), 343–352. 


