Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 10 Nomor 1 (2026)
ISSN: 2579-9843 (Media Online)

-y 3
4
Sepzacagus frosd

Makna Tradisi Tingkeban Dalam Upacara Manusa Yadnya
Sebagai Fungsi Etnopedagogik di Desa Kalirejo, Kendal, Jawa Tengah

Ni Nyoman Sudiani”, I Wayan Saklit, Risnia Kusmiani
Sekolah Tinggi Agama Hindu Dharma Nusantara Jakarta, Indonesia
*sudianistah@gmail.com

Abstract

The Tingkeban tradition is an important ritual in Javanese culture, performed
when a pregnancy enters the seventh month. Within the framework of Hindu teachings,
Tingkeban can be understood as part of the Manusa Yadnya ceremony, a sacred sacrifice
intended for human welfare and honoring new life. Although the tradition seems ancient,
Hinduism has not abandoned tradition because tradition or culture is created through
mind. Every culture contains values that are beneficial to humanity, but in the modern
era, belief in them has faded. Therefore, the values in the Tingkeban tradition that is
carried out to this day are important to reveal through research. This study aims to
uncover the meaning behind the Tingkeban tradition practiced by Javanese Hindus,
including the form, meaning, and function of the Tingkeban tradition in Kalirejo Village,
Kendal, Central Java. This research is a qualitative study, data collected in the field
through interviews, observation, and documentation. The results reveal that each element,
both in rituals and offerings, contains spiritual, social, and philosophical meanings that
reflect the harmonious relationship between humans, nature, ancestors, and God. The
Tingkeban tradition also has a strong social function, including strengthening social
relations, fostering a spirit of mutual cooperation, and serving as an ethnopedagogical
medium for passing on cultural values to the younger generation. Amidst the rapid flow
of modernization, the people of Kalirejo Village continue to maintain this tradition as a
cultural identity and community identity, as well as a form of local wisdom that is still
alive and relevant to today's society. The conclusion is that the Tingkeban tradition
contains noble values that are worth maintaining until now because through this ritual,
pregnant women are psychologically calmed which has an impact on fetal development.

Keywords: Tingkeban, Javanese Tradition; Offerings; Manusa Yadnya; Local Culture

Abstrak

Tradisi Tingkeban merupakan ritual penting dalam budaya Jawa, yang
dilaksanakan saat kehamilan memasuki bulan ketujuh. Dalam kerangka ajaran Hindu,
Tingkeban dapat dipahami sebagai bagian dari upacara Manusa Yadnya, sebuah
pengorbanan suci yang ditujukan untuk kesejahteraan manusia dan penghormatan
terhadap kehidupan baru. Walaupun terkesan tradisi sudah kuno, namun agama Hindu
tidak meninggalkan tradisi karena tradisi atau budaya diciptakan melalui budi. Setiap
budaya mengandung nilai-nilai yang bermanfaat bagi umat manusia, namun di era
modern keyakinan terhadap itu sudah luntur. Oleh karena itu nilai-nilai dalam tradisi
Tingkeban yang dilakukan sampai saat ini penting diungkap melalui penelitian. Penelitian
ini bertujuan mengungkap makna di balik tradisi Tingkeban yang dilaksanakan oleh umat
Hindu Jawa meliputi bentuk, makna, dan fungsi tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo,
Kendal, Jawa Tengah. Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif, data diambil di
lapangan melalui wawancara, observasi dan dokumentasi. Hasil penelitian
mengungkapkan bahwa setiap unsur, baik dalam ritual maupun sesajen, mengandung
makna spiritual, sosial, dan filosofis yang mencerminkan hubungan harmonis antara

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH


mailto:sudianistah@gmail.com

manusia, alam, leluhur, dan Tuhan. Tradisi Tingkeban juga memiliki fungsi sosial yang
kuat, antara lain mempererat hubungan sosial, menumbuhkan semangat gotong royong,
dan berfungsi sebagai media etnopedagogis untuk mewariskan nilai-nilai budaya kepada
generasi muda. Di tengah derasnya arus modernisasi, masyarakat Desa Kalirejo tetap
mempertahankan tradisi ini sebagai identitas budaya dan identitas masyarakat, sekaligus
sebagai bentuk kearifan lokal yang masih hidup dan relevan dengan masyarakat saat ini.
Kesimpulan bahwa tradisi Tingkeban mengandung nilai-nilai luhur yang layak
dipertahankan sampai saat ini karena melalui ritual ibu hamil secara psikologi dibuat
tenang yang berpengaruh pada perkembangan janin.

Kata Kunci: Tingkeban; Tradisi Jawa; Sesaji; Manusa Yadnya; Budaya Lokal

Pendahuluan

Setiap daerah memiliki tradisi masing-masing dan dalam ajaran Hindu tradisi
disebut acara dan memiliki berbagai makna simbolik. Begitupula masyarakat Jawa
memiliki beragam tradisi yang berkaitan dengan siklus kelahiran, kehidupan, dan
kematian. Salah satu tradisi yang masih hidup dan lestari hingga saat ini adalah tradisi
Tingkeban atau mitoni, sebuah upacara kehamilan tujuh bulan yang dilakukan ketika
kehamilan memasuki tujuh bulan pertama (Nuraisyah & Hudaidah, 2021), (Erawati et al.,
2022). Tradisi ini merupakan bagian dari ritual untuk mendoakan keselamatan dan
harapan agar proses kehamilan berjalan lancar, serta membawa kesejahteraan bagi ibu
dan bayi. Dalam konteks budaya Jawa, Tingkeban dipahami tidak hanya sebagai tradisi
keluarga, tetapi juga sebagai warisan leluhur yang mengandung nilai-nilai simbolis,
religius, dan sosial yang kuat (Khaerani et al., 2019), (Ningrum & Arsana, 2022).
Penelitian Khaerani dan Ningrum mengkaji Tingkeban sebagai nilai-nilai simbolis
religious dan sosial namun tidak dalam konteks Manusa Yadnya.

Dari perspektif Hindu, tradisi Tingkeban dapat dikaitkan dengan konsep Manusa
Yadnya, sebuah persembahan suci yang diberikan kepada manusia di berbagai tahap
kehidupan. Manusa Yadnya mencakup berbagai ritual penyucian dan pemeliharaan
kehidupan, mulai dari masa pranatal hingga dewasa. Oleh karena itu, Tingkeban
dipandang sebagai bentuk penghormatan terhadap kehidupan baru yang sedang tumbuh
di dalam rahim, sekaligus sebagai upaya spiritual untuk menjaga keharmonisan antara
manusia, alam, dan kekuatan supranatural (Damayanti, 2020). Dalam kajian antropologi
ritual, Tingkeban juga dianggap sebagai representasi hubungan manusia dengan dunia
transenden melalui simbolisme sesaji dan tahapan prosesinya (Amri, 2025). Penelitian
Amri memiliki kesamaan dengan penelitian ini yaitu simbolisme sesaji yang digunakan,
namun perbedaannya terletak pada etnopedagogik yang dikaji pada penelitian ini.

Di Desa Kalirejo, Kabupaten Kendal, tradisi Tingkeban masih dipraktikkan secara
turun-temurun dan merupakan bagian penting dari identitas budaya masyarakat.
Meskipun mayoritas masyarakat menganut agama Islam atau Hindu, tradisi ini tetap
diterima secara luas karena sifatnya yang inklusif dan berpegang teguh pada nilai-nilai
agama. Penelitian tentang praktik mitoni di berbagai daerah menunjukkan bahwa tradisi
ini telah mengalami akulturasi yang fleksibel, sehingga memungkinkannya beradaptasi
dengan konteks sosial dan agama setempat tanpa kehilangan makna utamanya (Boanergis
& Engel, 2019). Hal ini menunjukkan fleksibilitas budaya Tingkeban yang tinggi, yang
memungkinkan masyarakat untuk mempertahankan warisan leluhur sekaligus
beradaptasi dengan nilai-nilai agama kontemporer.

Dari perspektif sosial, Tingkeban berfungsi sebagai media integrasi sosial yang
mempererat hubungan dan solidaritas antarwarga (Boanergis & Engel, 2019). Penelitian
Boanergis tidak mengkaji dalam perspketif Manusa Yadnya. Persiapan dan pelaksanaan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



upacara melibatkan banyak pihak, mulai dari keluarga dekat, tetangga, tokoh adat, tokoh
agama, hingga dukun. Kegiatan kolektif ini memperkuat jaringan sosial dan
menumbuhkan semangat gotong royong yang menjadi ciri khas kehidupan masyarakat
Jawa (Asikin, 2021), (Dziaul Akbar, 2024), (Khairani, 2025). Lebih lanjut, tradisi
Tingkeban juga berfungsi sebagai perangkat etnopedagogis, yaitu media pendidikan
budaya yang memperkenalkan nilai-nilai moralitas, kerukunan, dan rasa hormat terhadap
kehidupan kepada generasi muda (Eviana & Dora, 2024). Begitupula penelitian Eviana
terdapat perbedaan dengan penelitian ini yaitu tidak mengkaji dalam perspektif Manusa
Yadnya.

Setiap tahapan prosesi Tingkeban, mulai dari bersih-bersih sungai, slametan,
siraman, hingga Procotan, memiliki simbolisme mendalam yang mencerminkan
hubungan antara manusia dengan alam, leluhur, dan Tuhan. Simbolisme ini terlihat dalam
penggunaan unsur-unsur tertentu seperti air, bunga setaman, telur, punar ketan, pisang
raja, dan boneka lanang-wadon. Penelitian semiotik menunjukkan bahwa simbol-simbol
ini berfungsi sebagai representasi nilai-nilai estetika, religius, dan filosofis yang
mencerminkan pandangan dunia Jawa tentang kehidupan, kesucian, dan perlindungan
(Ferdiansyah & Rumilah, 2025). Dengan demikian, tradisi Tingkeban memiliki makna
yang mendalam yang melampaui sekadar prosesi fisik. Namun, arus modernisasi
membawa tantangan bagi keberlanjutan tradisi Tingkeban. Perubahan gaya hidup,
globalisasi informasi, dan dominasi budaya populer telah menyebabkan sebagian anak
muda mulai memandang tradisi Tingkeban hanya sebagai acara seremonial tanpa
memahami makna filosofis di baliknya. Penelitian menunjukkan bahwa generasi muda
cenderung mengalami pergeseran orientasi budaya, yang menyebabkan beberapa tradisi
lokal disederhanakan atau bahkan ditinggalkan (Yekti et al., 2025). Meskipun demikian,
masyarakat Desa Kalirejo terus berupaya mempertahankan tradisi Tingkeban sebagai
bagian dari identitas budaya dan spiritual mereka.

Beberapa penelitian tersebut memiliki kesamaan dan perbedaan dengan penelitian
ini, seperti dalam perspektif Manusa Yadnya, dan etnopedagogis, namun tidak secara
mendalam mengkaji tentang makna sesaji, adaptasi dan implementasinya di era modern.
Berdasarkan latar belakang tersebut, maka penelitian ini bertujuan untuk: (1)
Mendeskripsikan bentuk dan tahapan tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo ditinjau dari
sudut pandang Manusa Yadnya; (2) Menganalisis bentuk, makna, dan fungsi sesajen
dalam prosesi Tingkeban; dan (3) Mengkaji implementasi, fungsi sosial, dan relevansi
tradisi Tingkeban dalam kehidupan masyarakat Desa Kalirejo di era modern. Kajian ini
diharapkan dapat memperkaya literatur tentang budaya Jawa, menekankan nilai-nilai
kearifan lokal yang terkandung dalam tradisi Tingkeban, dan memberikan pemahaman
yang lebih mendalam tentang fungsi sosial dan spiritual ritual ini dalam konteks
masyarakat kontemporer.

Metode

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan
deskriptif yang dilakukan selama enam bulan. Penelitian kualitatif merupakan penelitian
untuk mengungkap secara mendalam makna upacara 7Tingkeban yang dilakukan dan
dipahami oleh masyarakat Kalirejo. Penelitian ini bertujuan mencatat dan
mendeskripsikan makna dan nilai-nilai yang terkandung dalam upacara 7ingkeban yang
sampai saat ini masih dilakukan oleh masyarakat Kalirejo. Penelitian ini juga mengamati
perilaku masyarakat Kalirejo pada saat melaksanakan upacara 7ingkeban. Penelitian ini
mengkaji secara komprehensif bentuk, makna, dan fungsi tradisi Tingkeban yang masih
dilestarikan oleh masyarakat Desa Kalirejo, Kendal, Jawa Tengah. Sumber data berupa
data primer dan sekunder. Data primer diambil dari lapangan, sedangkan data sekunder

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



melalui studi pustaka. Pengumpulan data primer dilakukan melalui wawancara dan
observasi. Teknik penentuan informan menggunakan purposive sampling yaitu
menentukan informan berdasarkan orang yang mengetahui makna upacara Tingkeban.
Informan yang diwawancarai adalah tetua adat, bidan, dan cah angon, seperti Surati,
Saripin, Ponidjan, dan Kusno. Selain wawancara, peneliti juga melakukan observasi
terhadap sesajen yang digunakan. Triangulasi sumber data dilakukan untuk
memverifikasi data yang diperoleh dari berbagai informan. Selanjutnya, analisis
dilakukan menggunakan model Miles dan Huberman. Langkah-langkah analisis data
dilakukan melalui reduksi data, penyajian data, dan terakhir penarikan kesimpulan.

Hasil dan Pembahasan
1. Sekilas Tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo

Desa Kalirejo merupakan wilayah di Kabupaten Kendal yang masih melestarikan
berbagai tradisi leluhur, termasuk upacara Tingkeban atau mitoni. Penduduk desa ini
sebagian besar beragama Jawa, yang menjunjung tinggi nilai-nilai budaya, adat, dan
agama Yyang diwariskan secara turun-temurun (Syam, 2017). Secara agama,
masyarakatnya menganut agama Hindu dan Islam, tetapi praktik budaya seperti
Tingkeban masih dipraktikkan karena dianggap sebagai bagian dari identitas etnis dan
warisan budaya yang tidak bertentangan dengan ajaran agama.

Secara historis, Tingkeban memiliki akar budaya kuno dan terkait dengan kisah-
kisah simbolis, seperti tokoh Niken Satingkeb dari Kerajaan Kediri. Kepercayaan ini
memperkuat legitimasi tradisi dalam masyarakat dan menjadikannya sebagai jalinan
budaya yang lestari. Tingkeban di Desa Kalirejo memiliki dua dimensi penting: dimensi
spiritual sebagai ritual untuk mencari keselamatan, dan dimensi sosial sebagai sarana
mempererat ikatan komunitas.

Lebih lanjut, masyarakat Desa Kalirejo masih meyakini adanya hubungan erat
antara perilaku ibu hamil, kondisi lingkungan, dan aspek spiritual terkait keselamatan
kehamilan (Rifa’i, 2017). Keyakinan ini menunjukkan bahwa masyarakat Jawa masih
menganut berbagai tabu dan kepercayaan selama kehamilan sebagai bentuk perlindungan
spiritual dan sosial bagi ibu hamil. Dengan demikian, tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo
merupakan sistem budaya yang mencakup unsur mitologi, religiusitas, nilai-nilai sosial,
dan praktik simbolis yang telah membentuk identitas masyarakat secara turun-temurun
(Austiyana, 2021).

2. Bentuk dan Tahapan Tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo

Kegiatan ritual tidak terlepas dari keyakinan terhadap religi. Koentjaraningrat
menyatakan bahwa religi memuat tentang keyakinan, upacara, sikap dan perilaku.
Begitupula menurut Durkheim bahwa religi merupakan suatu system yang berkaitan dari
keyakinan dan upacara keramat karena percaya Tuhan (Durkheim, 2011), (Firmansyah &
Putrisari, 2017). Tradisi Tingkeban merupakan bentuk ritual yang mewujudkan emosi
keagamaan masyarakat sekaligus mendukung budaya (Ferdiansyah & Rumilah, 2025),
(Koentjaraningrat, 2010). Rangkaian Tingkeban di Desa Kalirejo terdiri dari beberapa
tahapan prosesi yang saling berkaitan dan membentuk satu kesatuan ritual. Tahapan-
tahapan ini mencerminkan filosofi Jawa tentang penyucian, keseimbangan, dan
perlindungan kehidupan.
a. Resik-Resik Kali

Tahap pertama adalah resik-resik kali, yaitu kegiatan membersihkan aliran sungai

atau tempat mandi tradisional (sendang) bersama ibu hamil, dukun bayi, dan keluarga.
Air dianggap sebagai simbol penyucian dan sumber kehidupan, sehingga pembersihan
sungai dimaknai sebagai bentuk penyucian fisik dan spiritual. Agama Hindu menyatakan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



bahwa air memiliki makna kosmologis sebagai unsur penyucian yang menghubungkan
manusia dengan alam dan kekuatan supranatural (Paramita, 2021). Pembersihan sungai
juga memiliki dimensi ekologis karena mengajarkan masyarakat untuk menjaga
kebersihan lingkungan. Tahap ini  menunjukkan bahwa tradisi Tingkeban
menggabungkan aspek simbolis dan pragmatis dalam satu praktik ritual, dan dalam
agama Hindu dikenal dengan ajaran Tri Hita Karana.
b. Slametan

Slametan merupakan inti dari berbagai upacara adat Jawa dan juga hadir dalam
Tingkeban (Amrina, 2024). Prosesi ini diawali dengan doa yang dibacakan oleh tokoh
adat atau agama, dilanjutkan dengan persembahan makanan dan sesajen. Di Desa
Kalirejo, slametan diadakan di rumah ibu hamil, dihadiri oleh keluarga, tetangga, dan
tokoh masyarakat. Hidangan yang disajikan antara lain tumpeng pitu, lauk pauk, sayuran,
dan beberapa jenis penganan tradisional. Makna utama slametan adalah untuk mendoakan
keselamatan ibu dan bayi serta mempererat solidaritas sosial. Slametan berarti memohon
keselamatan dari Tuhan.
c. Siraman

Siraman melibatkan memandikan ibu hamil dengan air dari bunga setaman atau
tujuh jenis bunga. Siraman menyucikan jiwa dan raga ibu hamil (Alfero & Putra, 2025).
Air dituangkan ke dalam kendi dan dipercikkan secara bergantian oleh tokoh-tokoh
penting keluarga. Bunga setaman melambangkan keharuman kebaikan dan keindahan
hidup. Bunga sering digunakan dalam ritual Jawa sebagai simbol kesucian, keindahan,
dan harapan. Dalam beberapa tradisi, telur ayam kampung dipecahkan di perut ibu hamil
untuk melambangkan pecahnya ketuban dan persalinan yang lancar. Dalam agama Hindu,
telur dianggap sebagai benih alam semesta (Debroy & Debroy, 2002) dan siraman sebagai
symbol menghanyutkan segala kotoran baik kotoran jasmani maupun rohani.
d. Procotan

Procotan merupakan tahapan simbolis yang kompleks dan bermakna. Sesaji
disusun di atas tampah (keranjang tuak) besar berisi berbagai bahan seperti pisang raja,
ketupat, lepet, ketan, pala, ikan asin, ular, boneka laki-laki dan perempuan, alu dan lesung,
cermin, sisir, benang, jarum, dan tujuh jenis bunga. Tahap procotan berfungsi sebagai
permohonan perlindungan dan simbol pembukaan jalan lahir. Yekti berpendapat bahwa
procotan merupakan tahapan semiotik yang merepresentasikan perjalanan bayi ke dunia
melalui simbol-simbol material (Yekti et al., 2025). Tampah terkadang digoyang atau
diterbangkan (ngumbulke tampah) untuk melambangkan pelepasan energi negatif dan
permohonan agar kelahiran berjalan lancar.
e. Ngumbulke Tampah dan Bur-Buran

Ngumbulke Tampah dilakukan dengan mengangkat, menggoyang, atau
menggoyang tampah berisi sesajen sebagai simbol untuk menangkal gangguan
supranatural. Setelah itu, makanan dan bingkisan kecil dibagikan kepada anak-anak desa
melalui kegiatan Bur-buran. Hal ini menunjukkan bahwa tahap ini merupakan bentuk
internalisasi kegembiraan kolektif atas kedatangan kehidupan baru dan menghubungkan
tradisi dengan dunia anak-anak sebagai penerus budaya (Ferdiansyah & Rumilah, 2025).
Dalam agama Hindu, kelahiran kembali merupakan cara untuk memperbaiki diri,
sehingga kelahiran disambut dan patut disyukuri.

3. Bentuk, Makna, dan Fungsi Sesaji dalam Tradisi Tingkeban

Sesaji merupakan elemen tak terpisahkan dari tradisi Tingkeban karena berperan
sebagai media simbolis yang menghubungkan manusia dengan Tuhan, alam, dan leluhur.
Dari perspektif antropologi simbolis, setiap sesaji merupakan bahasa budaya yang
mengandung makna implisit, nilai-nilai etika, dan pesan-pesan kosmologis yang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



diwariskan lintas generasi (Trisnawati, 2025). Sebagaimana dikemukakan Clifford
Geertz, mengenai teori yang berkaitan dengan simbol dalam budaya, yang dikenal
sebagai teori interpretatif simbolis, Geertz menafsirkan materi etnografi tertentu sebagai
media analisis yang terikat pada manusia dalam perilaku simbolisnya. Geertz memandang
makna tidak berada di dalam kepala seseorang. Makna dan simbol dibagikan oleh anggota
masyarakat, berada di antara komunitas, bukan di dalam diri seorang individu. Makna
dan simbol bersifat umum atau disebut juga publik, bukan privat (Geertz, 1992). Ritual
adalah simbol, sehingga umat Hindu senantiasa melaksanakan ritual sebagai simbol rasa
syukur kepada Tuhan (Ni Nyoman Sudiani et al., 2022). Masyarakat suku Awa tidak
pernah memandang sesaji hanya sebagai sesaji fisik, melainkan sebagai bentuk
komunikasi spiritual antara dunia nyata dan dunia gaib. Dalam tradisi Tingkeban di Desa
Kalirejo, berbagai sesaji disusun secara khusus, dipilih dengan cermat, dan ditempatkan
pada waktu dan posisi yang ditentukan dalam aturan adat (Ferdiansyah & Rumilah, 2025).
Berikut ini adalah penjabaran lengkap dari masing-masing sesaji tersebut.

a. Bucu Agung (Tumpeng Pitu)

Bucu Agung atau Tumpeng Pitu merupakan pusat dari keseluruhan komposisi
persembahan. Bucu yang berbentuk kerucut melambangkan gunung, simbol paling sakral
dalam kosmologi Jawa. Gunung dipandang sebagai poros dunia, tempat bersemayam para
dewa dan leluhur, serta simbol kesuburan dan kekuatan kosmik. Dalam tradisi Hindu,
gunung melambangkan tempat bersemayam Tuhan, hubungan vertikal antara manusia
dan Sang Pencipta (Wijayanti et al., 2024). Angka tujuh pada Tumpeng Pitu memiliki
makna filosofis: melambangkan kesempurnaan, berkaitan dengan bulan ketujuh
kehamilan, mewakili tujuh lapisan kosmos, dan merupakan simbol permohonan
keselamatan penuh. Dalam ritual Jawa, Tumpeng berfungsi sebagai titik fokus energi
spiritual yang menjadi pusat doa bersama keluarga (Sukaryo et al., 2024). Oleh karena
itu, Tumpeng bukan hanya makanan suci, tetapi juga simbol harapan agar ibu dan bayi
mendapatkan perlindungan dari kekuatan kosmik.

b. Pisang Raja

Pisang raja hampir selalu hadir dalam setiap tradisi kehamilan Jawa. Selain
bentuknya yang indah dan rasanya yang manis, pisang raja dipandang sebagai simbol
keluhuran, kejayaan, dan kehidupan yang sejahtera (Robiyanti, 2025). Dalam konteks
Tingkeban, pisang raja mengandung pesan-pesan filosofis, antara lain: (1) harapan untuk
melahirkan anak yang berakhlak mulia, memiliki kekuatan moral seorang pemimpin; (2)
simbol kesuburan, karena pohon pisang dapat tumbuh subur dalam berbagai kondisi; dan
(3) representasi spiral kehidupan, karena pertumbuhan pisang mencerminkan
kesinambungan generasi, karena setiap pohon menghasilkan tunas-tunas baru. Dalam
struktur persembahan procotan, pisang raja ditempatkan di bagian depan sebagai tanda
penghormatan terhadap kehidupan yang sedang dikandung. Setiap upacara Hindu selalu
dilengkapi dengan pisang, karena pisang melambangkan rasa tulus ikhlas bersedia
mengorbankan diri.

c. Pala Kapendhem

Pala kependhem atau umbi-umbian seperti singkong dan ubi jalar merupakan
simbol kehidupan yang tumbuh dari bumi. Umbi-umbian telah menjadi makanan pokok
masyarakat Jawa sejak zaman prasejarah, sehingga kedudukannya dalam ritual juga
sangat penting. Makna simbolisnya meliputi: (1) Kesadaran ekologis, yaitu bahwa
manusia bergantung pada bumi sebagai sumber kehidupan. Brihad Aranyaka Upanisad
menyebutkan bahwa manusia dan alam saling membutuhkan (Sudiani, 2020); (2)
Kestabilan dan kekuatan, karena umbi tumbuh di tanah yang gelap dan keras; dan (3)
Simbol keutuhan rahim, yang juga tersembunyi dan "dipelihara™ oleh rahim ibu. Dengan
demikian, kehadiran kependhem pala dalam Tingkeban merupakan bentuk doa agar bayi

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



tumbuh kuat, stabil, dan terlindungi dari segala gangguan. Pala Kapendhem dalam agama
Hindu sebagai symbol benih sehingga ditanam pada saat upacara pernikahan Hindu
(Sudiani, 2019).
d. Ketan Punar

Ketan punar adalah nasi ketan kuning yang melambangkan ikatan yang kuat. Nasi
ketan dimaknai sebagai simbol hubungan manusia dengan nilai-nilai ketuhanan, keluarga,
dan masyarakat. Warna kuning melambangkan kemuliaan, cahaya, dan kebahagiaan.
Dalam konteks kehamilan, ketan punar memiliki makna yang mendalam: (1) memastikan
ibu dan bayi tetap terhubung secara spiritual; (2) menjaga keharmonisan hubungan suami-
istri; dan (3) memastikan keluarga menyambut kelahiran bayi dengan sukacita. Dari
perspektif semiotik Jawa, ketan punar merupakan simbol "menyatukan kosmos"
menyatukan unsur langit dan bumi, sebagaimana diyakini dalam konsep kawruh Jawa.
e. Alu dan Lumpang

Alu dan lumpang merupakan salah satu simbol yang paling menonjol dalam
procotan. Alu melambangkan laki-laki (ayah), sedangkan lesung melambangkan
perempuan (ibu). Simbol ini erat kaitannya dengan proses biologis melahirkan anak.
Dalam budaya Jawa, peralatan rumah tangga sering digunakan sebagai simbol metaforis
untuk menggambarkan relasi gender, reproduksi, dan kesuburan (Austiyana, 2021).
Maknanya meliputi: (1) Keharmonisan hubungan suami-istri sebagai landasan lahirnya
kehidupan; (2) Kesucian hubungan karena kelahiran anak dipandang sebagai hasil
penyatuan dua energi; dan (3) Keseimbangan peran ayah dan ibu dalam mengasuh
kehidupan baru. Meletakkan alu dan lesung di dalam keranjang penampi procotan
berfungsi sebagai pengingat bahwa kelahiran anak merupakan hasil dari hubungan yang
sakral, bukan sekadar proses biologis. Alu dan lumpang adalah symbol Lingga dan Yoni
yaitu merupakan symbol penciptaan.
f. Uler-uleran

Uler-uleran adalah bentuk makanan yang menyerupai ulat. Ulat dimaknai sebagai
simbol transformasi. Dari ulat yang tidak menarik, ia bertransformasi menjadi kupu-kupu
yang indah. Dalam tradisi Tingkeban, simbol ini menyampaikan pesan-pesan filosofis,
antara lain: (1) bahwa bayi akan mengalami proses perkembangan yang panjang menuju
dewasa; (2) bahwa hidup penuh tantangan tetapi pada akhirnya mengarah pada
keindahan; dan (3) bahwa manusia harus memiliki keberanian untuk mengatasi fase-fase
sulit dalam hidup.
g. Wong-wongan

Wong-wongan adalah boneka kecil dari tepung beras berbentuk laki-laki (lanang)
dan perempuan (wadon). Boneka-boneka ini melambangkan bayi yang belum lahir.
Fungsi wong-wongan antara lain: (1) Melambangkan kehadiran bayi, baik laki-laki
maupun perempuan, tanpa diskriminasi; (2) Media edukasi bagi keluarga untuk
memahami tanggung jawab mereka sebagai orang tua; dan (3) Penangkal bencana, karena
boneka dianggap sebagai pengganti sementara untuk menangkal niat jahat roh. Wong-
wongan dalam tradisi Jawa berfungsi sebagai representasi naratif struktur keluarga dan
pendidikan nilai gender (Amrina, 2024).
h. Sajen Ider Kali

Sajen lder Kali merupakan salah satu bagian paling sakral. Sajen ini
didistribusikan di jembatan-jembatan kecil, persimpangan, pertigaan, sungai, dan belik.
Tempat-tempat ini dipercaya sebagai titik-titik kerawanan spiritual. Oleh karena itu,
sosiokosmos desa harus diamankan sebelum kelahiran bayi. Sajen ini terdiri dari:
tumpeng kecil, gereh bakar, pisang raja, rujak wulu, sirih, rokok, kupat-lepet, jenang,
ayam, dan hidangan slametan. Anak laki-laki anggon bertanggung jawab untuk
mendistribusikannya sambil membaca doa. Fungsi Ider Kali meliputi: (1) Menangkal

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



bencana dari energi negatif di wilayah desa; (2) Menyucikan ruang sosial, bukan hanya
rumah; dan (3) Memperkuat solidaritas antargenerasi, karena anak-anak terlibat dalam
ritual tersebut. Hal ini menunjukkan keselarasan antara ruang fisik, sosial, dan spiritual
dalam kepercayaan Jawa.

4. Fungsi Sosial dan Etnopedagogik Tingkeban dalam Tradisi Tingkeban

Pada teori tindakan sosial menyatakan bahwa ketika bertindak akan memberikan
arti yang subyektif yang berorientasi pada tujuan dan harapan (Fathiha, 2022), (Weber,
2013), dalam hal ini tujuan yang dimaksud adalah memperkuat hubungan sosial. Pada
masyarakat pedesaan setiap kegiatan dapat menjadi media untuk merekatkan hubungan
masyarakat. Agama Hindu membangun hubungan antar umat melalui kegiatan ritual,
sebab melalui kegiatan ritual masyarakat akan berkumpul untuk saling membantu, maka
akan muncul perasaan saling membutuhkan. Menurut Deva bahwa ritual dapat memicu
timbulnya komunikasi (Sinta et al., 2025). Begitupula kegiatan upacara Tingkeban yang
dilakukan oleh umat mampu menciptakan hubungan sosial masyarakat.
a. Memperkuat Hubungan Sosial

Tingkeban melibatkan banyak pihak, termasuk keluarga, tetangga, kerabat, tokoh
adat, dan dukun. Kegiatan seperti memasak bersama, menyiapkan tempat, dan
berpartisipasi dalam ritual menjadikan tradisi ini sebagai wadah pembentukan hubungan
sosial. Ritual slametan dan tradisi Jawa lainnya berperan sebagai perekat sosial yang
mengikat masyarakat (Asikin, 2021), (Dziaul Akbar, 2024), (Khairani, 2025). Hal ini juga
berlaku di Desa Kalirejo, di mana Tingkeban memperkuat hubungan antar warga,
mengurangi konflik sosial, dan menumbuhkan rasa kepemilikan masyarakat (Boanergis
& Engel, 2019).
b. Media Pendidikan Budaya (Etnopedagogik)

Tingkeban juga berfungsi sebagai media pendidikan budaya bagi generasi muda
(Ulya, 2018). Anak-anak (bocah anggon) diberi tanggung jawab menyebar sajen Ider
Kali, mempelajari doa-doa lokal, serta mempelajari norma kesakralan ruang desa. Nilai
yang dipelajari meliputi tanggung jawab, kedisiplinan, kesantunan, penghormatan
terhadap tradisi, serta pemahaman tentang hubungan manusia dan alam. Dengan cara ini,
Tingkeban menjadi wahana edukatif yang tidak hanya teoretis, tetapi dipraktikkan
langsung (Eviana & Dora, 2024).
c¢. Penanaman Nilai Moral Dan Keagamaan

Berbagai pantangan bagi ibu hamil, seperti tidak makan tebu, tidak berbicara kasar
kepada anak kecil, dan menjaga perilaku, dan hal ini berfungsi sebagai sarana pendidikan
moral dan pengendalian diri. Dalam perspektif Hindu pantangan ini berkaitan dengan
nilai susila, yaitu tata perilaku yang baik, benar, dan harmonis. Nilai moral yang
terkandung meliputi: (1) etika komunikasi, (2) kesabaran, (3) kebijaksanaan, (3) kehati-
hatian dalam bertindak, dan (4) kesucian batin. Dengan demikian, Tingkeban bukan
hanya ritual, tetapi juga sistem pendidikan moral yang hidup dalam masyarakat. Selain
itu kegiatan ini juga memberikan kesempatan bagi warga untuk memberikan doa kepada
ibu yang sedang hamil (Rifa’i, 2017).

5. Tradisi Tingkeban sebagai Upacara Manusa Yadnya di Era Modern

Menurut Koentjaraningrat ritual merupakan tindakan yang tertata yang berlaku
dalam masyarakat yang berkaitan dengan peristiwa yang dialami dan dianggap masih
memiliki nilai (Fathiha, 2022), (Koentjaraningrat, 2010). Tradisi Tingkeban memiliki
kedudukan penting dalam ajaran Hindu, khususnya dalam kategori Manusa Yadnya, yaitu
ritual suci yang ditujukan untuk memuliakan dan merawat kehidupan manusia sejak masa
pra-kelahiran. Menurut Hindu etnis Bali, upacara tiga bulanan ibu hamil disebut

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



magedong-gedongan (Yasa, 2024). Dalam tradisi Hindu-Jawa, kehidupan dianggap
sebagai anugerah yang harus disucikan dan dirawat melalui tahapan ritual sesuai
perkembangan usia manusia. Tingkeban yang dilaksanakan ketika kandungan berusia
tujuh bulan menempati posisi signifikan sebagai bentuk penghormatan terhadap
kehidupan baru, perlindungan secara spiritual, serta penyerasian hubungan manusia
dengan alam dan kekuatan adikodrati. Dalam konteks masyarakat Desa Kalirejo,
pelaksanaan Tingkeban tidak hanya mencerminkan nilai religius, tetapi juga
menggambarkan kemampuan masyarakat memadukan tradisi leluhur dengan tuntutan
zaman (Tanzela & Evianty, 2025). Dua aspek penting yang menggambarkan dinamika
ini, yakni adaptasi tradisi dan relevansinya di era modern. Adapun relevansinya adalah:
a. Adaptasi Tradisi Tingkeban di Era Modern

Melestarikan dan melaksanakan tradisi di era modern tidaklah mudah, karena
generasi muda khususnya tidak mau melakukan hal-hal yang dianggap tidak bermakna
dan merepotkan. Oleh karena itu perlu dilakukan adaptasi dari nilai religious dipraktikkan
pada budaya local mengikuti jaman modern, sehingga tradisi tetap dapat dilaksanakan.
Modernisasi dan globalisasi membawa perubahan dalam berbagai aspek kehidupan,
termasuk tata cara masyarakat menjalankan tradisi budaya. Namun, adaptasi tidak selalu
berarti kehilangan nilai (Erawati et al., 2022). Dalam tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo,
adaptasi dilakukan secara selektif: unsur-unsur teknis menyesuaikan perkembangan
zaman, tetapi inti nilai dan simbolisme tetap dijaga dengan ketat. Beberapa bentuk
adaptasi yang ditemukan antara lain: (1) Integrasi Nilai Agama Hindu dengan budaya
Jawa. Sebagian masyarakat Kalirejo adalah penganut Islam, namun tetap melestarikan
Tingkeban sebagai tradisi agama Hindu dengan cara melakukan adaptasi nilai-nilai Hindu
pada upacara Tingkeban. Tingkeban di berbagai daerah Jawa mengalami akulturasi, tetapi
tetap mempertahankan nilai inti yaitu permohonan keselamatan ibu dan bayi; dan (2)
Keterlibatan Perempuan dan Generasi Muda dalam Bentuk Baru. Jika pada masa lalu
dukun bayi memegang peranan utama, kini perempuan muda dan ibu-ibu PKK mulai
terlibat dalam penataan sajen, dekorasi, dan organisasi acara. Adaptasi ini memperbesar
partisipasi masyarakat, sekaligus memastikan tradisi tetap hidup (Boanergis & Engel,
2019). Dengan demikian, adaptasi tradisi Tingkeban di era modern bukanlah bentuk
pengurangan makna, tetapi strategi masyarakat Kalirejo dalam mempertahankan tradisi
agar tetap relevan dan dapat dijalankan sesuai perkembangan zaman.
b. Relevansi Tradisi Tingkeban Sebagai Manusa Yadnya di Masa Kini

Ritual dapat dijadikan acuan untuk tindakan manusia di era modern, karena
manusia baru mau bertindak apabila dilandasi oleh adanya keyakinan religius. Meskipun
masyarakat telah mengalami modernisasi dalam berbagai aspek kehidupan, tradisi
Tingkeban tetap dianggap relevan dan memiliki fungsi penting, baik dalam aspek
spiritual, sosial, maupun pendidikan budaya (Nuraisyah & Hudaidah, 2021). Relevansi
tersebut dapat dilihat dari beberapa aspek berikut: (1) Di setiap jaman manusia selalu
menghormati terjadinya kehidupan baru yaitu kelahiran. Esensi utama Manusa Yadnya
adalah penghormatan terhadap proses kehidupan manusia. Dalam Tingkeban,
penghormatan ini diwujudkan melalui doa, sajen, dan simbolisme yang mendoakan
keselamatan ibu dan calon bayi. Hal ini tetap relevan meskipun masyarakat kini memiliki
akses terhadap layanan medis dan teknologi kesehatan yang lebih maju; (2) Walaupun
jaman sudah modern, ibu hamil dapat dibuat menjadi tenang secara spikologis mealalui
kegiatan ritual. Artinya apabila spiritual ibu hamil diciptakan maka secara psikologis ibu
halim menjadi tenang, dan ini bermanfaat untuk kelancaran kehamilan sampai proses
persalinan. Menjaga Keseimbangan Spiritual dan Psikologis (Ningrum & Arsana, 2022).
Bagi ibu hamil, Tingkeban memberikan ketenangan batin, rasa aman, dan dukungan
emosional dari keluarga. Tingkeban dilaksanakan saat kehamilan berusia tujuh bulan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



(Erawati et al., 2022). Ritual ini menghadirkan suasana positif yang membantu ibu
memasuki tahap akhir kehamilan; (3) Memperkuat Identitas Budaya Masyarakat. Tradisi
Tingkeban dipertahankan karena menjadi simbol identitas kolektif masyarakat Kalirejo.
Ketika tradisi dilestarikan secara komunal, masyarakat memiliki rasa kebanggaan dan
identitas yang kuat sebagai pewaris budaya Jawa (Alfero & Putra, 2025); (4) Sarana
Memupuk Gotong Royong dan Solidaritas. Dalam dunia modern yang semakin
individualistik, Tingkeban menjadi ruang di mana relasi sosial kembali diperkuat. Gotong
royong mempersiapkan acara, memasak bersama, dan berbagi makanan merupakan
praktik nyata solidaritas sosial (Dziaul Akbar, 2024). Tradisi ini mengajarkan nilai susila,
tata krama, dan pengendalian diri yang penting bagi kehidupan modern. Nilai susila
dalam ajaran Hindu tetap relevan untuk membangun karakter yang harmonis di tengah
dinamika sosial kontemporer; dan (6) Pendidikan Budaya Antargenerasi. Tingkeban
memberi ruang bagi generasi muda untuk mempelajari nilai, simbol, doa, dan etika tradisi
(Ulya, 2018). Anak-anak yang terlibat dalam menyebar Sajen Ider Kali secara tidak
langsung mendapat pendidikan budaya (etnopedagogik) (Eviana & Dora, 2024). Dengan
demikian, relevansi tradisi Tingkeban tidak hanya terletak pada aspek ritualnya, tetapi
juga pada fungsi sosial, psikologis, dan kultural yang semakin penting justru di era
modern (Ningrum & Arsana, 2022). Tradisi ini menjadi contoh nyata bagaimana suatu
praktik budaya mampu hidup berdampingan dengan perkembangan zaman tanpa
kehilangan substansi ajaran dan nilai filosofisnya.

Kesimpulan

Tradisi Tingkeban di Desa Kalirejo, Kendal, Jawa Tengah, merupakan salah satu
warisan budaya Jawa yang memiliki kedalaman makna spiritual, sosial, dan simbolik.
Dalam perspektif Upacara Manusa Yadnya, Tingkeban diinterpretasikan sebagai bentuk
penghormatan terhadap kehidupan baru, yaitu jabang bayi yang sedang dikandung.
Beragam sajen yang digunakan dalam Tingkeban bukan hanya benda persembahan, tetapi
bahasa simbolik yang merepresentasikan fungsi religious, moral, ekologis dan sosial.
Melalui simbol-simbol tersebut, masyarakat mengekspresikan doa dan harapan demi
keselamatan ibu dan calon bayi serta menjaga keseimbangan kosmos. Dari aspek sosial,
Tingkeban berperan penting sebagai mekanisme penguatan solidaritas dan kohesi sosial
antarwarga. Tradisi gotong royong dalam mempersiapkan dan melaksanakan upacara
menciptakan ruang interaksi yang memperkokoh hubungan antarkeluarga dan komunitas.
Selain itu, tradisi ini memiliki nilai ethopedagogik yang signifikan, terutama melalui
pelibatan anak-anak (bocah anggon) dalam mempersiapkan Sajen Ider Kali. Proses ini
menjadi media transmisi nilai budaya, etika sosial, dan norma kesakralan ruang desa
kepada generasi muda. Dalam konteks era modern, Tingkeban tetap relevan karena
mampu beradaptasi tanpa kehilangan substansi nilai dan makna filosofisnya. Masyarakat
Desa Kalirejo mengintegrasikan unsur-unsur modern seperti dokumentasi digital dan
penggunaan peralatan praktis, namun tetap mempertahankan struktur ritual dan
simbolisme utama. Dengan demikian, Tingkeban berfungsi sebagai ruang untuk menjaga
identitas budaya sekaligus menginternalisasi nilai moral, spiritual, dan sosial yang relevan
bagi kehidupan masyarakat kontemporer. Secara keseluruhan, tradisi Tingkeban di Desa
Kalirejo bukan hanya ritual adat, melainkan sistem budaya komprehensif yang
mencerminkan hubungan harmonis antara manusia, alam, leluhur, dan Tuhan.
Keberlanjutannya menjadi bukti ketangguhan budaya lokal dalam menghadapi arus
perubahan zaman. Ke depan, upaya dokumentasi, penelitian lanjutan, dan integrasi tradisi
dalam pendidikan budaya sangat diperlukan untuk memastikan bahwa makna dan
kearifan lokal yang terkandung dalam Tingkeban tetap diwariskan kepada generasi
berikutnya

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Daftar Pustaka

Alfero, M., & Putra, K. (2025). Makna Di Balik Tradisi Mitoni Dalam Budaya Jawa:
Teori Ikonologi—lkonografi. Jurnal Diwangkara, 4(2), 81-86.

Amri, Y. K. (2025). The Symbolic Meaning of Culture in the Seven-Monthly Ceremony:
C. S. Peirce’s Semiotic Perspective. Jurnal limiah Pendidikan Profesi Guru, 8(2),
307-318.

Amrina, L. A. (2024). International Symposium on Javanese Culture: Sajen Selametan
Tingkeban: Sebuah Filosofi Masyarakat Jawa. Yogyakarta: Karaton
Ngayogyakarta Hadiningrat.

Asikin, A. (2021). Social Cohesion of Local Wisdom for Plural Communities.
International Journal 7iya’ ‘Ulum Al-Din, 23(2), 210-223.

Austiyana, M. (2021). Tingkeban: Javanese Ritual During Pregnancy in Kalisari,
Bojonegoro, East Java. Mugoddima: Jurnal Pemikiran Dan Riset Sosiologi, 2(2),
159-176.

Boanergis, Y., & Engel, J. D. (2019). Tradisi Mitoni Sebagai Perekat Sosial Budaya
Masyarakat Jawa. Jurnal limu Budaya, 16(1), 49-62.

Damayanti, N. L. A. E. (2020). Pelaksanaan Upacara Magedong-Gedongan Pada
Masyarakat Hindu Di Kota Palu (The Implementation of the Magedong-
Gedongan Ceremony on Hindu Society in Palu City). Widya Genitri: Jurnal
IiImiah Pendidikan, Agama Dan Kebudayaan Hindu, 11(1), 60-70.

Debroy, B., & Debroy, D. (2002). Brahmanda Purana (I. W. Maswinara, Ed.; Cet.
Pertama). Surabaya: Paramita.

Durkheim, E. (2011). The Elementary Forms of the Religious Life (E. A. lyubenu & A.
Fahrudin, Ed.; Ed. Baru). Yogyakarta: IRCiSoD.

Dziaul Akbar. (2024). Tradisi Mayoran Sebagai Instrumen Penting Dalam Membangun
Kohesivitas Sosial Masyarakat Desa Kalipang. Anda: Jurnal Kajian Budaya,
Bahasa, Dan Sastra, 4(4), 13-23.

Erawati, A., Harahap, R., & Wouriyani, E. P. (2022). Kajian Semiotik Pada Tradisi
Tingkeban (Tujuh Bulanan) Etnis Jawa Di Desa Persatuan Kabupaten Asahan.
Sintaks: Jurnal Bahasa Dan Sastra Indonesia, 2(1), 119-123.

Eviana, J., & Dora, N. (2024). Tradisi Tingkeban Sebagai Etnopedagogik Etnis Jawa.
Didaktika: Jurnal Kependidikan, 13(3), 3157-3168.

Fathiha, A. R. (2022). Analisis Tindakan Sosial Max Weber Terhadap Tradisi Siraman
Sedudo. Jurnal Pendidikan Sosial Dan Budaya, 4(2), 68-76.

Ferdiansyah, P., & Rumilah, S. (2025). Penggunaan Semiotika Dalam Penafsiran
Mitologi Jawa: Kajian Tentang Perspektif Simbol Dalam Tradisi Jawa. Wacana:
Jurnal Penelitian Bahasa, Sastra, Dan Pengajaran, 23(1), 11-17.

Firmansyah, E. K., & Putrisari, N. D. (2017). Sistem Religi Dan Kepercayaan Masyarakat
Kampung Adat Kuta Kecamatan Tambaksari Kabupaten Ciamis. Jurnal
Pengabdian Kepada Masyarakat, 1(4), 236-243.

Geertz, C. (1992). The Interpretation of Cultures: Selected Essays (4th ed.). Yogyakarta:
Kanisius.

Khaerani, Alfiandra, & Faisal, E. El. (2019). Analisis Nilai-Nilai Dalam Tradisi
Tingkeban Pada Masyarakat Jawa Di Desa Cendana Kecamatan Muara Sugihan
Kabupaten Banyuasin. Jurnal Bhinneka Tunggal Ika, 6(1), 64-82.

Khairani, L. (2025). The Symbolic Communication of Kenduri: Ritual Adaptation,
Identity Formation, and Social Cohesion in Javanese Diaspora Communities.
Jurnal Penelitian, 22(1), 27-42.

Koentjaraningrat. (2010). Manusia Dan Kebudayaan Di Indonesia. Jakarta: Djambatan.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafa, J. (2018). Qualitative Data Analysis: A
Methods Sourcebook (4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Ni Nyoman Sudiani, Sihombing, A. A., Saklit, I. W.; & Hemamalini, K. (2022). The
Implementation of Brata Sivalatri Values for Human Being in the Covid-19 Era.
Vidyottama Sanatana: International Journal of Hindu Science and Religious
Studies, 6(2), 235-245.

Ningrum, K. L. S. W., & Arsana, |. W. (2022). Upacara Tujuh Bulanan (Tingkeban) Bagi
Ibu Hamil Pada Masyarakat Desa Jubel Kidul Kecamatan Sugio Kabupaten
Lamongan. Pacivic: Jurnal Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, 2(1),
58-69.

Nuraisyah, F., & Hudaidah. (2021). Mitoni Sebagai Tradisi Budaya Dalam Masyarakat
Jawa. Historia Madania, 5(2), 170-180.

Paramita, A. A. G. K. (2021). Filosofi Tirta Sebagai Air Suci Dalam Implementasi
Upacara Dewa Yadnya. Widya Katambung: Jurnal Filsafat Agama Hindu, 12(2),
32-40.

Rifa’i, M. (2017). Etnografi Komunikasi Ritual Tingkeban Neloni Dan Mitoni: Studi
Etnografi Komunikasi Bagi Etnis Jawa Di Desa Sumbersuko Kecamatan Gempol
Kabupaten Pasuruan. Ettisal: Journal of Communication, 2(1).

Robiyanti, D. (2025). Tradisi Adat Jawa Tujuh Bulan Pada Ibu Hamil (Tingkeban).
Journal Scientific of Mandalika, 6(1), 176-186.

Sinta, S. C., Basri, M., & Kuswanti, H. (2025). Interaksi Sosial Dalam Ritual Adat Dan
Gotong Royong Proses Berladang Suku Dayak Tamambalo Apalin Desa Sungai
Uluk Palin. Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 14(9), 1568-1575.

Sudiani, N. N. (2019). Makna Simbol-Simbol Uparengga Pada Upacara Mekala-Kalaan
Dalam Perkawinan Umat Hindu Etnis Bali. Pasupati, 6(2), 147-176.

Sudiani, N. N. (2020). Pencegahan Wabah Covid-19 Melalui Pendidikan Karakter Peduli
Lingkungan Pada Anak Usia Dini. Dalam K. A. P. Dewi & J. Simarmata (Ed.),
Book Chapter Covid-19: Perspektif Pendidikan. Bali: Yayasan Kita Menulis.

Sukaryo, R. L., Krismiyanto, A., Edwin, P., & Paska, I. N. (2024). Makna Tradisi
Tumpeng Dalam Budaya Jawa Dan Relevansinya Bagi Penghayatan Perayaan
Ekaristi Di Paroki Maria Ratu Damai Purworejo Malang. Jurnal llmu Agama Dan
Kebudayaan, 24(2), 118-127.

Syam, T. (2017). Symbolism of Javanese Culture. Dalam H. Daulay et al. (Ed.),
Proceedings of the 2nd International Conference on Social and Political
Development (ICOSOP 2017). Paris: Atlantis Press.

Tanzela, S. I., & Evianty, R. (2025). Semiotic Analysis of the 7-Month “Mitoni” Ritual
in Javanese Tradition. Asian Journal of Applied Education (AJAE), 4(2), 125-144.

Trisnawati, A. A. A. (2025). Makna Upacara Magedong-Gedongan Dan Sarananya.
Jakarta: RRI.

Ulya, I. (2018). Nilai Pendidikan Dalam Tradisi Mitoni: Studi Tradisi Perempuan Jawa
Santri Mendidik Anak Dalam Kandungan Di Pati, Jawa Tengah. Edukasi
Islamika: Jurnal Pendidikan Islam, 3(1), 116-130.

Weber, M. (2013). Teori Dasar Analisis Kebudayaan (A. Yusuf, Ed.; Cet. II).
Yogyakarta: IRCiSoD.

Wijayanti, N. P. S., Murti, I. W. I. W., & Dharmawan, I. G. A. (2024). Candi Bentar
Monumen Religius Hindu (Suatu Kajian Filosofis). Widya Katambung: Jurnal
Filsafat Agama Hindu, 15(2), 76-84.

Yasa, I. N. K. (2024). Tradisi Upacara Tiga Bulan Menurut Agama Hindu Di Bali. Jurnal
Nirwasita, 5(1), 75-87.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Yekti, V. W. S., Rudagi, R., & Jamurin. (2025). Pergeseran Nilai-Nilai Budaya Dan
Tradisi Dalam Upacara Tingkeban Pada Masyarakat Suku Jawa Di Nagari Padang

Canduh Kecamatan Kinali Kabupaten Pasaman Barat. Pendas: Jurnal limiah
Pendidikan Dasar, 10(3), 343-352.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



