Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 10 Nomor 1 (2026)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

Sepzpengns =

Relasi Agama dan Media Digital Transformasi
Otoritas Keagamaan di Era Komunikasi Virtual

Ni Made Yuliani
Universitas Hindu Negeri | Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia
madeyuliani23771@gmail.com

Abstract

The transformation of religious authority has become a central issue in the era of
digital communication, as religious discourse increasingly shifts from institutional spaces
to virtual platforms. This study examines how digital media reshapes religious authority
through virtual communication practices on YouTube, Instagram, and TikTok. Employing
a qualitative descriptive-analytical approach, the research utilizes digital ethnographic
observation, in-depth interviews, and documentation of online preaching content and
community interactions. The findings reveal that digital media produces new
configurations of religious authority that are no longer grounded solely in institutional
legitimacy, but also in communicative competence, audience intimacy, and strategic
engagement with social media algorithms. While digital platforms expand access to
religious knowledge and encourage participatory engagement among believers, they
simultaneously generate challenges related to authority fragmentation, authenticity, and
the circulation of unverified religious narratives. The study theoretically implies a shift
from a hierarchical model of religious authority toward a networked and relational form,
in which legitimacy is continuously negotiated within digital spaces rather than formally
ascribed.

Keywords: Religion; Digital Media; Religious Authority; Virtual Communication;
Da'wah

Abstrak

Transformasi otoritas keagamaan menjadi isu sentral di era komunikasi digital,
seiring pergeseran wacana keagamaan dari ruang institusional ke ruang virtual. Penelitian
ini bertujuan menganalisis bagaimana media digital membentuk ulang otoritas
keagamaan melalui praktik komunikasi virtual pada platform YouTube, Instagram, dan
TikTok. Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis,
melalui observasi etnografi digital, wawancara mendalam, serta dokumentasi konten
dakwah dan interaksi komunitas daring. Hasil penelitian menunjukkan bahwa media
digital melahirkan bentuk-bentuk baru otoritas keagamaan yang tidak lagi bertumpu
semata pada legitimasi institusional, tetapi juga pada kemampuan komunikatif, kedekatan
dengan audiens, serta pemanfaatan algoritma media sosial untuk memperluas jangkauan
pesan. Di satu sisi, media digital memperluas akses umat terhadap informasi keagamaan
dan mendorong partisipasi aktif; di sisi lain, media ini memunculkan tantangan berupa
fragmentasi otoritas, persoalan autentisitas, dan potensi penyebaran wacana keagamaan
yang tidak terverifikasi. Secara teoretis, temuan ini mengindikasikan pergeseran dari
model otoritas keagamaan yang hierarkis menuju bentuk otoritas yang bersifat relasional
dan berjaringan, di mana legitimasi tidak lagi diberikan secara formal, melainkan
dinegosiasikan secara dinamis di ruang digital.

Kata Kunci: Agama; Media Digital; Otoritas Keagamaan; Komunikasi Virtual;
Dakwah

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pendahuluan

Perkembangan teknologi komunikasi digital dalam dua dekade terakhir telah
membawa dampak signifikan pada hampir seluruh aspek kehidupan manusia, termasuk
pada ranah keagamaan. Media digital tidak hanya menjadi ruang pertukaran informasi,
tetapi juga menjadi arena baru bagi praktik keagamaan, penyebaran wacana religius, serta
pembentukan otoritas spiritual. Jika sebelumnya otoritas keagamaan cenderung terpusat
pada lembaga formal dan figur otoritatif tradisional seperti ulama, pendeta, atau pemuka
agama yang memperoleh legitimasi melalui jalur institusional dan tradisi keilmuan, maka
kini muncul aktor-aktor baru di ruang virtual yang juga mengklaim posisi otoritatif dalam
menyampaikan ajaran agama.

Fenomena ini menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai bagaimana otoritas
keagamaan didefinisikan ulang, siapa yang berhak menafsirkan teks suci, dan bagaimana
publik keagamaan memposisikan diri di tengah banjir informasi religius yang bersumber
dari berbagai kanal digital (Campbell & Tsuria, 2021). Masalah yang dikaji dalam artikel
ini berpusat pada relasi antara agama dan media digital, khususnya terkait transformasi
otoritas keagamaan di era komunikasi virtual. Hal ini menjadi penting karena otoritas
keagamaan tidak lagi bersifat tunggal, melainkan terfragmentasi dan dinegosiasikan
ulang dalam ruang maya.

Penelitian-penelitian sebelumnya telah menunjukkan adanya gejala pergeseran
otoritas religius ke arah digitalisasi. Campbell (2012) misalnya, mengidentifikasi adanya
fenomena digital religion yang menempatkan ruang maya sebagai lokasi baru
berlangsungnya praktik-praktik keagamaan, baik dalam bentuk interaksi simbolik,
produksi konten, maupun komunitas religius daring. Sementara itu, Ikhwan (2019)
menekankan bahwa otoritas keagamaan dalam konteks modern dipengaruhi tidak hanya
oleh legitimasi tekstual dan kelembagaan, melainkan juga oleh kemampuan menguasai
media sebagai saluran komunikasi.

Artikel ini berdiri di antara kajian-kajian tersebut, namun menawarkan orisinalitas
dengan menekankan analisis pada bagaimana komunikasi virtual melalui media digital
berkontribusi secara langsung dalam mendefinisikan, mendistribusikan, bahkan
mendeligitimasi otoritas keagamaan tradisional. Urgensi mengangkat masalah ini terletak
pada dampaknya yang luas terhadap kehidupan sosial-keagamaan masyarakat. Pertama,
media digital telah meruntuhkan batasan geografis dan memungkinkan pesan keagamaan
menjangkau audiens global secara instan (Peterson, 2020).

Seorang pendakwah dapat menyampaikan ceramah melalui kanal YouTube dan
didengar oleh jutaan orang dari berbagai belahan dunia dalam waktu singkat. Kondisi ini
tidak hanya memperluas akses terhadap ilmu agama, tetapi juga memunculkan kompetisi
otoritas di ruang digital. Kedua, terdapat persoalan serius terkait validitas dan otentisitas
konten keagamaan yang beredar. Tidak semua konten berasal dari sumber yang memiliki
otoritas formal atau keilmuan memadai, namun algoritma media sosial kerap memberikan
ruang lebih besar bagi konten yang populer dibandingkan konten yang akurat
(Marchlewska et al., 2019).

Akibatnya, otoritas keagamaan menjadi rawan terfragmentasi dan otoritas
tradisional kerap ditantang oleh figur baru yang muncul dari ruang digital. Ketiga,
fenomena ini memiliki implikasi langsung terhadap kehidupan beragama di tingkat akar
rumput, seperti munculnya konflik interpretasi, polarisasi komunitas, hingga lahirnya
bentuk-bentuk baru praktik keberagamaan yang bersifat instan dan konsumtif. Dalam
ranah akademik, sejumlah karya telah menyinggung pentingnya memahami hubungan
agama dan media. Madjid (2002) menegaskan bahwa agama tidak dapat dilepaskan dari
konteks sosial-budaya yang melingkupinya, sehingga medium penyampaian agama akan
selalu memengaruhi pemahaman umat.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Sementara itu, Rakhmat (1989) melalui kajiannya tentang psikologi komunikasi
menunjukkan bahwa media berperan krusial dalam membentuk persepsi dan sikap
keagamaan audiens. Lebih jauh, penelitian terbaru oleh Hidayat & Khalika (2019)
menunjukkan bagaimana media sosial menjadi ruang baru reproduksi otoritas keagamaan
sekaligus sarana bagi munculnya otoritas alternatif yang berkompetisi dengan otoritas
tradisional. Dari telaah singkat ini, dapat dipahami bahwa artikel ini menempati posisi
penting dengan menawarkan analisis tajam mengenai pergeseran otoritas keagamaan di
ruang virtual, sebuah ranah yang belum banyak dikaji secara sistematis. Aspek penting
yang dibahas dalam artikel ini adalah bagaimana praktik komunikasi virtual melalui
media digital mengubah lanskap otoritas keagamaan (Jero & Surpi, 2025).

Hal ini menyangkut tidak hanya aktor-aktor yang terlibat, tetapi juga dinamika
interaksi antara pengguna, konten, dan algoritma platform digital. Otoritas keagamaan di
era digital tidak hanya ditentukan oleh kedalaman keilmuan atau legitimasi institusional,
tetapi juga oleh kemampuan figur atau komunitas untuk membangun kedekatan
emosional dengan audiens, mengemas pesan secara menarik, serta memanfaatkan strategi
komunikasi yang sesuai dengan logika media digital. Dengan kata lain, otoritas
keagamaan kini bergeser dari sekadar scholarly authority menjadi mediated authority
yang dibentuk melalui interaksi, popularitas, dan kredibilitas di ruang maya (Cichocka,
2016). Tujuan artikel ini adalah untuk menyingkap mekanisme transformasi otoritas
keagamaan di era komunikasi virtual serta implikasinya bagi praktik keberagamaan umat.

Secara spesifik, artikel ini berupaya menjawab tiga pertanyaan utama, yakni (1)
bagaimana media digital berperan dalam mendistribusikan dan mendefinisikan ulang
otoritas keagamaan, (2) aktor-aktor baru apa saja yang muncul sebagai figur otoritatif di
ruang digital; dan (3) tantangan serta peluang apa yang ditimbulkan oleh pergeseran
otoritas keagamaan tersebut. Dengan merumuskan pertanyaan-pertanyaan ini, artikel
berkontribusi pada pengayaan diskursus akademik mengenai hubungan agama,
komunikasi, dan media, sekaligus memberikan kerangka analisis yang relevan bagi studi
komunikasi agama di era digital. Untuk menjawab pertanyaan tersebut, artikel ini
menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif analitis.

Data diperoleh melalui observasi netnografi terhadap konten keagamaan di media
sosial, wawancara mendalam dengan informan yang aktif dalam produksi maupun
konsumsi konten dakwah/dharmawacana digital, serta dokumentasi arsip digital berupa
teks, gambar, dan video. Analisis dilakukan melalui proses reduksi data, kategorisasi
tema, interpretasi makna, dan penarikan kesimpulan, sehingga mampu mengungkap pola-
pola komunikasi virtual yang membentuk otoritas keagamaan. Dengan pendekatan ini,
penulis berupaya membangun pemahaman yang komprehensif tentang relasi agama dan
media digital, serta menunjukkan bahwa transformasi otoritas keagamaan merupakan
konsekuensi logis dari perubahan ekologi komunikasi di era teknologi informasi.

Dengan demikian, kajian mengenai transformasi otoritas keagamaan di era digital
bukan sekadar fenomena temporer, melainkan isu mendasar yang akan terus
memengaruhi kehidupan beragama masyarakat kontemporer. Kontribusi artikel ini
terletak pada upaya memberikan perspektif baru mengenai bagaimana otoritas religius
dikonstruksi, dinegosiasikan, dan dipertahankan dalam ruang komunikasi virtual,
sekaligus membuka ruang diskusi kritis mengenai implikasi sosial, teologis, dan kultural
dari pergeseran otoritas tersebut.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain analisis wacana
kritis untuk memahami bagaimana media digital membentuk dan mentransformasikan
otoritas keagamaan. Data diperoleh melalui observasi netnografi terhadap aktivitas

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



keagamaan di media sosial, khususnya konten dakwah dan interaksi komunitas daring
pada platform seperti YouTube, Instagram, dan TikTok. Netnografi dipilih karena mampu
menangkap dinamika komunikasi virtual dalam konteks sosial keagamaan secara
mendalam (Kozinets, 2015). Selain itu, teknik dokumentasi digital dilakukan dengan
mengumpulkan teks, video, serta komentar pengguna sebagai korpus data. Analisis
dilakukan melalui tahapan pengkodean, identifikasi tema, dan interpretasi makna
simbolik pesan keagamaan, sejalan dengan prinsip analisis wacana kritis Fairclough
(1995) yang menekankan relasi antara bahasa, kekuasaan, dan ideologi.

Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan
berbagai platform digital serta melibatkan literatur akademik tentang komunikasi agama
di era digital (Campbell & Tsuria, 2021). Dengan metode ini, penelitian berupaya
menyingkap proses transformasi otoritas keagamaan dari otoritas tradisional menuju
otoritas digital yang berbasis interaksi, algoritma, dan popularitas. Pemilihan informan
dan akun tokoh agama dalam penelitian ini dilakukan secara purposif dengan kriteria, (1)
memiliki peran aktif sebagai penyampai wacana keagamaan di media digital, (2) memiliki
jumlah pengikut yang signifikan dan tingkat interaksi tinggi, serta (3) secara konsisten
memproduksi konten dakwah selama periode penelitian, yaitu dalam rentang waktu
Januari-Desember 2024.

Akun-akun yang diamati merepresentasikan beragam latar belakang otoritas
keagamaan, baik yang berbasis institusional maupun non-institusional, guna menangkap
variasi bentuk legitimasi di ruang digital. VValiditas data dijaga melalui triangulasi sumber
dan platform, dengan membandingkan konten, narasi, dan pola interaksi pada YouTube,
Instagram, dan TikTok, serta triangulasi teoretis melalui dialog dengan literatur
komunikasi agama digital. Selain itu, dilakukan pengecekan berulang (peer debriefing)
terhadap hasil pengkodean dan temuan awal untuk meminimalkan bias interpretasi.

Analisis data dilakukan secara sistematis melalui tahap transkripsi dan klasifikasi
data digital, pengkodean tematik, analisis teks dan visual, hingga penafsiran wacana
dengan kerangka Analisis Wacana Kritis Fairclough, yang dipilih karena mampu
mengungkap relasi antara praktik bahasa, struktur kekuasaan, dan ideologi dalam
produksi otoritas keagamaan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menelusuri
bagaimana otoritas dikonstruksi, dinegosiasikan, dan dilegitimasi melalui bahasa, simbol,
serta mekanisme algoritmik dalam konteks sosial komunikasi keagamaan digital
kontemporer.

Hasil dan Pembahasan

Penelitian ini mengkaji relasi agama dan media digital dengan menyoroti
bagaimana otoritas keagamaan mengalami transformasi di era komunikasi virtual.
Temuan penelitian memperlihatkan bahwa media digital bukan sekadar medium
penyampai pesan, melainkan arena baru mengenai otoritas keagamaan dinegosiasikan,
ditantang, dan diredefinisi. Empat tokoh lintas agama yang menjadi sampel Habib Husein
Ja’far (Islam), Pendeta Marcel (Kristen), Bhikkhu Atthapiyo (Buddha), dan Anand
Krishna (Hindu) menjadi representasi konkret bagaimana figur religius membangun
otoritas di ruang digital sekaligus menghadapi peluang dan tantangan yang lahir darinya.

1. Relasi Agama dan Media Digital

Temuan pertama menunjukkan bahwa media digital telah mengubah cara agama
direpresentasikan dan dipraktikkan. Media sosial seperti YouTube, Instagram, dan TikTok
memungkinkan tokoh agama menyampaikan pesan dengan format baru yang lebih visual,
singkat, dan interaktif. Habib Husein Ja’far memanfaatkan gaya dakwah populer,
humoris, dan dekat dengan isu anak muda. Pendeta Marcel menghadirkan pelayanan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



rohani melalui siaran langsung ibadah, menjembatani jemaat yang tidak dapat hadir
secara fisik. Bhikkhu Atthapiyo mengemas ajaran meditasi dan etika Buddhis dalam
bentuk refleksi singkat yang menenangkan, sementara Anand Krishna membangun
komunikasi spiritual berbasis humanisme universal yang dapat menjangkau audiens
lintas agama. Relasi agama dan media digital ini memperlihatkan bahwa otoritas religius
tidak lagi hanya berbasis institusional, melainkan juga dibentuk melalui engagement
audiens digital. Media digital memberi ruang partisipasi umat untuk merespons,
mendiskusikan, bahkan mengkritisi pesan agama secara terbuka.

Hal ini menandai pergeseran dari komunikasi satu arah menuju komunikasi
interaktif, yaitu publik tidak lagi pasif, melainkan turut berperan dalam menentukan
legitimasi seorang tokoh agama. Media digital telah menjadi ruang baru bagi penyebaran
ajaran agama. Kanal YouTube, Instagram, TikTok, dan podcast membuka ruang dialog
yang lebih egaliter, hingga publik bukan hanya konsumen, tetapi juga produsen dan
pengontrol wacana keagamaan. Hasil observasi memperlihatkan bahwa para tokoh agama
lintas tradisi memanfaatkan logika algoritma media sosial seperti recommendation
system YouTube atau For You Page TikTok untuk memperluas jangkauan
dakwah/dharmawacana.

Algoritma ini bekerja dengan mengutamakan konten yang banyak berinteraksi
(high engagement), sehingga figur religius yang mampu menghadirkan konten menarik
akan lebih mudah memperoleh legitimasi di mata publik digital. Habib Husein Ja’far,
dengan YouTube Channel Jeda Nulis mencatat rata-rata 400 ribu-1 juta penayangan per
video, dengan engagement rate (jumlah like, komentar, dan share dibanding total
viewers) sekitar 6-8%, jauh di atas rata-rata konten hiburan biasa. Algoritma YouTube
mendorong video Habib Ja’far karena tingginya komentar diskusi, terutama dari generasi
muda, serta frekuensi tayang rutin. Hal ini menjadikan dakwahnya muncul berulang kali
di beranda audiens yang pernah menonton konten sejenis.

Pendeta Marcel, kanal YouTube gerejanya menayangkan ibadah online dengan
rata-rata 30-50 ribu penonton siaran langsung, serta puluhan ribu penonton tayangan
ulang. Engagement utamanya bukan pada “like”, tetapi pada interaksi real-time di live
chat, dengan ratusan jemaat mengirim doa dan salam. Algoritma YouTube Live cenderung
memperluas jangkauan ketika interaksi real-time tinggi, sehingga banyak jemaat dari luar
kota juga ikut serta.

Bhikkhu Atthapiyo: konten meditasi singkat di TikTok memperoleh rata-rata 100-
200 ribu views dengan completion rate tinggi (60-70%), artinya banyak audiens
menonton video sampai selesai. Algoritma TikTok sangat menekankan completion rate,
sehingga konten beliau cenderung stabil muncul di FYP (For You Page). Engagement
utamanya adalah komentar reflektif, sehingga audiens lintas agama mengungkapkan
pengalaman ketenangan. Anand Krishna, aktivitas digitalnya terfokus pada YouTube dan
situs resmi, dengan rata-rata 50-70 ribu penayangan per video ceramah, serta ribuan share
ke komunitas lintas iman. Engagement lebih banyak berupa diskusi panjang di kolom
komentar, terutama dari kalangan terdidik dan pembaca karya-karyanya.

Algoritma YouTube menilai komentar panjang sebagai bentuk interaksi bernilai
tinggi, sehingga konten beliau cenderung memiliki daya tahan tayang lebih lama. Dengan
demikian, relasi agama dan media digital terbukti bersifat simbiotik, agama mendapatkan
medium baru yang efektif, sementara media digital mendapatkan konten bernilai tinggi
dari otoritas keagamaan yang mampu membangun interaksi. Semua tokoh agama dapat
memiliki pengaruh yang besar di sosial media. Untuk lebih jelasnya perbandingan
engagement sosial media para tokoh agama tertera pada tabel 1 berikut.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Table 1. Perbandingan Tokoh Agama dan Aktivitas Digital

Tokoh Agama Platform Rata-rata Engagement Karakter
Utama Views Interaksi
Habib Husein  YouTube, 400 ribu-1 6-8% (tinggi)  Diskusi anak
Ja’far Instagram juta/video muda,
komentar
humoris &
reflektif
Pendeta YouTube 30-50 Interaksi live  Doa bersama,
Marcel (Live), ribu/live chat tinggi salam &
Instagram streaming respon jemaat
Bhikkhu TikTok, 100-200 Completion Refleksi
Atthapiyo YouTube ribu/video rate 60-70%  pribadi,
apresiasi
lintas iman
Anand YouTube, 50-70 Komentar Diskusi
Krishna Website ribu/video panjang & filsafat, dialog
diskusi pluralisme

Sumber: Hasil Olah Data, 2025

Tabel tersebut memperlihatkan perbedaan pola pemanfaatan media digital oleh
tokoh agama lintas tradisi. Habib Husein Ja’far, misalnya, memanfaatkan YouTube dan
Instagram untuk menyasar audiens muda dengan gaya dakwah populer dan interaktif,
yang ditandai dengan engagement tinggi 6-8% serta diskusi humoris-reflektif. Sementara
itu, Pendeta Marcel lebih menekankan pelayanan rohani berbasis komunitas digital
melalui live streaming, dengan demikian interaksi real-time jemaat dalam bentuk doa dan
salam memperkuat otoritas pastoralnya.

Bhikkhu Atthapiyo menggunakan TikTok dan YouTube dengan pendekatan
kontemplatif. Tingginya completion rate menunjukkan bahwa pesan reflektif yang ia
sampaikan mampu menahan perhatian audiens hingga akhir video, sebuah indikator
penting dalam logika algoritma TikTok. Sebaliknya, Anand Krishna mengandalkan
YouTube dan situs web untuk menyampaikan gagasan pluralisme dan humanisme
universal. Engagement yang terbentuk berupa diskusi panjang dan mendalam,
mencerminkan karakter audiens yang lebih dewasa dan kritis.

Interpretasi dari tabel ini menegaskan bahwa transformasi otoritas keagamaan di
era digital tidak hanya ditentukan oleh platform yang digunakan, tetapi juga oleh gaya
komunikasi, karakter audiens, dan logika algoritma. Dengan kata lain, setiap tokoh agama
membangun otoritasnya melalui strategi komunikasi yang sesuai dengan medium digital
yang mereka kuasai, sehingga lahirlah bentuk otoritas hibrid yang unik di era komunikasi
virtual.

2. Transformasi Otoritas Keagamaan

Pertanyaan inti penelitian ini adalah bagaimana otoritas keagamaan
ditransformasikan di era komunikasi virtual. Data menunjukkan bahwa keempat tokoh
sampel memperoleh otoritas bukan hanya dari legitimasi tradisional (status sebagai
ulama, pendeta, bhikkhu, atau guru spiritual), tetapi juga dari kemampuan mereka
membangun kedekatan emosional dan kredibilitas di ruang digital. Habib Husein Ja’far
dipandang otoritatif oleh generasi muda karena mampu menghadirkan Islam yang ramah,
toleran, dan sesuai dengan konteks kekinian.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pendeta Marcel memperoleh legitimasi sebagai gembala jemaat digital, karena
otoritasnya terbentuk dari kehadiran konsisten dalam mendampingi jemaat secara virtual.
Bhikkhu Atthapiyo dihargai karena konsistensinya dalam mengajarkan ketenangan dan
welas asih, nilai yang sangat dibutuhkan di tengah dinamika kehidupan digital yang serba
cepat. Sementara itu, Anand Krishna menguatkan otoritasnya melalui integrasi filsafat
Hindu dengan wacana pluralisme dan cinta kasih universal, menjadikan dirinya relevan
tidak hanya bagi umat Hindu, tetapi juga masyarakat luas.

Transformasi ini memperlihatkan pergeseran otoritas dari model scholarly
authority (otoritas berbasis keilmuan dan institusi) ke arah mediated authority (otoritas
berbasis media). Dengan kata lain, otoritas kini sangat dipengaruhi oleh popularitas
digital, algoritma media sosial, serta kemampuan tokoh membangun interaksi yang
dipercaya audiens. Transformasi otoritas keagamaan di era komunikasi virtual dapat
dilihat secara nyata melalui cara para tokoh lintas tradisi membangun kehadiran digital
mereka.

Otoritas yang semula bertumpu pada legitimasi tradisional seperti garis keturunan,
kelembagaan, atau pendidikan formal kini bergeser menjadi otoritas yang diproduksi
secara relasional melalui interaksi dengan audiens, engagement yang terukur, dan
algoritma media sosial yang memediasi pesan. Dengan demikian, media digital tidak
hanya menjadi sarana distribusi dakwah, melainkan juga arena negosiasi legitimasi
religius (Campbell & Tsuria, 2021). Habib Husein Ja’far menampilkan contoh paling
jelas dari pergeseran ini. Dengan lebih dari dua juta pengikut di media sosial dan jutaan
penayangan konten dakwahnya, ia memanfaatkan gaya komunikasi humoris, populer, dan
kontekstual.

Paradigma dakwah yang biasanya serius dan kaku digeser menjadi lebih dekat
dengan bahasa generasi muda. Keberhasilannya menunjukkan bahwa kepercayaan publik
digital dapat menjadi sumber otoritas baru, setara bahkan kadang lebih kuat daripada
legitimasi tradisional. Otoritasnya bukan hanya karena status sebagai habib, tetapi juga
karena kemampuannya menguasai logika algoritma YouTube dan TikTok, karena
keterlibatan tinggi (likes, komentar, dan share) mendorong videonya lebih sering
direkomendasikan kepada audiens baru. Hal ini sesuai dengan pandangan Cheong (2013)
bahwa popularitas digital dapat menjadi basis otoritas religius di ruang virtual.

Berbeda dengan Habib Husein Ja’far, Pendeta Marcel membangun otoritas
pastoral digital melalui pelayanan ibadah daring dan siaran langsung. Engagement yang
terbentuk dalam live chat pada ratusan jemaat menuliskan doa, salam, atau permohonan
dukungan spiritual memberikan pengalaman kedekatan yang nyaris menyerupai interaksi
tatap muka. Keintiman spiritual ini memperlihatkan bahwa otoritas pastoral kini dapat
hadir dalam bentuk virtual. Kehadiran digital bukan sekadar pengganti dari interaksi fisik,
melainkan ruang baru untuk membangun komunitas iman. Hal ini sejalan dengan
Hutchings (2017) yang menunjukkan bahwa praktik ibadah daring menciptakan bentuk
ritual baru yang tetap sahih bagi jemaat.

Dalam tradisi Buddhis, Bhikkhu Atthapiyo memanfaatkan kesederhanaan pesan
sebagai kekuatan. Konten singkat tentang meditasi dan etika Buddhis yang diunggah di
TikTok memiliki tingkat completion rate tinggi, yang menjadi indikator penting dalam
logika algoritma platform tersebut. Konsistensi dalam menyampaikan pesan reflektif dan
menenangkan membuat ajarannya resonan, tidak hanya bagi umat Buddhis tetapi juga
audiens lintas iman yang mencari kedamaian batin. Kasus ini memperlihatkan bahwa
otoritas religius dapat dibangun bukan melalui jumlah kata atau kompleksitas argumen,
melainkan melalui konsistensi nilai yang sederhana, sesuai dengan karakter budaya
digital yang serba cepat (Roncakova, 2020).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Adapun Anand Krishna menghadirkan model otoritas hibrid. la mengintegrasikan
basis legitimasi tradisional berupa karya tulis, komunitas fisik berupa pusat meditasi, dan
ruang digital berupa kanal YouTube serta situs resmi. Otoritasnya dibangun dari reputasi
panjang sebagai penulis dan pemikir lintas agama, lalu diperkuat oleh distribusi digital
yang memungkinkan pesan pluralisme dan humanisme universalnya menjangkau
khalayak lebih luas. Model hibrid ini memperlihatkan bahwa otoritas keagamaan tidak
harus bergeser total ke ruang digital, melainkan bisa dipadukan antara tradisi dan
modernitas, antara teks cetak dan algoritma virtual.

Keempat tokoh ini bersama-sama memperlihatkan pola yang sama: otoritas
keagamaan di era digital bersifat relasional. la dibentuk oleh interaksi antara figur
religius, algoritma media sosial, dan audiens yang berpartisipasi aktif dalam membangun
legitimasi. Dalam perspektif komunikasi agama, hal ini menggeser otoritas dari scholarly
authority menuju mediated authority yang berbasis pada performa komunikasi dan
penerimaan publik (Campbell & Tsuria, 2021). Transformasi ini menghadirkan tantangan
berupa risiko fragmentasi otoritas, tetapi sekaligus membuka peluang besar bagi
terciptanya otoritas keagamaan yang lebih inklusif, dialogis, dan kontekstual dengan
kebutuhan masyarakat digital masa kini.

3. Tantangan dan Peluang dalam Relasi Agama Media Digital

Meskipun memberikan peluang besar bagi perluasan dakwah dan komunikasi
lintas iman, transformasi otoritas keagamaan di era digital juga menghadirkan sejumlah
tantangan. Pertama, terdapat risiko reduksi pesan agama menjadi sekadar komoditas
populer, yaitu konten yang ringan dan menghibur lebih cepat viral dibandingkan konten
yang mendalam secara teologis. Kedua, fragmentasi otoritas dapat terjadi ketika audiens
lebih mempercayai figur populer di media sosial dibandingkan pemuka agama tradisional
yang tidak aktif secara digital. Ketiga, algoritma media sosial berpotensi menciptakan
echo chamber religius, yang memperkuat bias audiens dan mempersulit terjadinya dialog
Kritis.

Namun demikian, peluang juga sangat terbuka. Keempat tokoh yang diteliti
memanfaatkan media digital bukan hanya untuk memperkuat identitas agamanya masing-
masing, tetapi juga untuk membangun jembatan lintas agama. Pesan-pesan tentang
toleransi, cinta kasih, welas asih, dan kebangsaan menjadi tema yang sering muncul
dalam konten (Surpi, Widiana & Wika, 2021). Hal ini membuktikan bahwa relasi agama
dan media digital dapat berkontribusi pada kohesi sosial dan memperkuat dialog
antariman, jika dikelola secara etis dan bertanggung jawab.

Transformasi otoritas keagamaan di era komunikasi virtual memperlihatkan
dinamika ganda: media digital menghadirkan peluang besar bagi perluasan
dakwah/dharmawacana dan dialog lintas iman, tetapi sekaligus menyimpan tantangan
serius yang berakar pada logika komunikasi massa modern. Temuan penelitian
memperlihatkan bahwa peluang dan tantangan ini dapat dibaca melalui lensa teori
komunikasi massa, khususnya dalam kerangka Uses and Gratifications Theory, Agenda
Setting, dan Mediatization of Religion.

Media digital membuka ruang partisipasi audiens dalam mengonsumsi sekaligus
memproduksi wacana keagamaan. Berdasarkan Uses and Gratifications Theory, audiens
dipandang sebagai subjek aktif yang mencari kepuasan tertentu melalui media, baik
berupa informasi, hiburan, identitas, maupun interaksi sosial (Katz et al., 1973). Hal ini
menjelaskan mengapa konten dakwah Habib Husein Ja’far yang dikemas dengan humor
dan kedekatan budaya populer mampu menarik generasi muda: audiens merasa
kebutuhan mereka baik spiritual maupun hiburan terpenuhi dalam satu waktu.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Demikian pula, jemaat Pendeta Marcel menggunakan media digital bukan hanya
untuk menyimak khotbah, tetapi juga untuk memenuhi kebutuhan komunitas rohani
melalui interaksi real-time di ruang chat. Dari perspektif Agenda Setting Theory
McCombs & Shaw (1972) para tokoh agama yang aktif di ruang digital memiliki
kesempatan untuk memengaruhi agenda publik dengan mengangkat isu-isu tertentu.
Misalnya, Anand Krishna konsisten menekankan pentingnya toleransi dan pluralisme,
sehingga topik tersebut memperoleh perhatian lebih luas dari audiens digital.
Keberhasilan ini menunjukkan bahwa pemuka agama tidak lagi hanya menjadi penerus
pesan tradisi, tetapi juga aktor yang dapat membentuk wacana publik melalui media.

Sementara itu, Bhikkhu Atthapiyo menunjukkan tentang ajaran Buddhis dapat
diposisikan sebagai alternatif jawaban atas kebutuhan audiens yang mencari ketenangan
batin di tengah hiruk-pikuk dunia digital. Pesan meditasi singkat yang diunggahnya bukan
sekadar konten religius, tetapi juga menjadi bentuk gratification psikologis yang sangat
relevan dengan kondisi masyarakat urban modern. Dengan demikian, peluang besar
media digital terletak pada kemampuannya menjembatani otoritas religius dengan
kebutuhan nyata audiens kontemporer.

Di sisi lain, logika komunikasi massa juga menjelaskan tantangan serius yang
dihadapi otoritas keagamaan di ruang digital. Menurut konsep Mediatization of Religion
Hjarvard (2011), agama semakin bergantung pada media untuk mengekspresikan diri,
tetapi pada saat yang sama juga tunduk pada logika media tersebut. Artinya, pesan
keagamaan kerap harus menyesuaikan diri dengan algoritma, estetika, dan tempo media
digital agar tetap relevan dan terlihat oleh audiens. Hal ini menimbulkan risiko reduksi
pesan agama menjadi sekadar konten populer.

Konten religius yang ringan dan menghibur lebih mudah dipromosikan algoritma
ketimbang konten teologis yang berat, sehingga muncul kecenderungan komodifikasi
pesan agama. Misalnya, video dakwah singkat di TikTok yang bersifat viral dapat lebih
cepat menyebar dibandingkan ceramah panjang yang sarat substansi, meskipun secara
kualitas teologis berbeda jauh. Selain itu, terjadi potensi fragmentasi otoritas. Jika dalam
tradisi keagamaan otoritas dikukuhkan secara vertikal (dari institusi ke pemuka agama,
lalu ke umat), maka di ruang digital otoritas menjadi horizontal dan terfragmentasi.
Audiens dapat memilih untuk mengikuti Habib Husein Ja’far atau seorang influencer
religius lain yang populer meskipun tidak memiliki legitimasi keilmuan mendalam.

Fragmentasi ini menguatkan tesis bahwa otoritas di era digital tidak lagi bersifat
tunggal, melainkan bersaing dalam pasar atensi (attention economy) yang sangat cair
(Couldry & Hepp, 2017). Tantangan berikutnya adalah dominasi algoritma. Sistem
rekomendasi YouTube atau TikTok bukanlah netral; ia dirancang untuk memaksimalkan
keterlibatan pengguna dan keuntungan komersial. Akibatnya, pesan keagamaan yang
kontroversial atau provokatif berpotensi lebih cepat menyebar dibanding pesan yang
moderat. Fenomena ini sesuai dengan analisis Sunstein (2018) tentang echo chambers,
hingga audiens terjebak pada lingkaran konten sejenis sehingga memperkuat bias
keagamaan mereka sendiri dan menutup diri dari perspektif lain.

4. Algoritma Media Sosial dan Relasi Agama-Media dalam Konteks Hindu

Dalam era komunikasi digital, algoritma media sosial berperan sebagai aktor tak
kasat mata yang secara signifikan menentukan visibilitas dan jangkauan pesan
keagamaan. Platform seperti YouTube, Instagram, dan TikTok bekerja berdasarkan logika
komersial yang mengutamakan perhatian, keterlibatan (engagement), dan potensi
viralitas. Akibatnya, pesan keagamaan tidak lagi semata-mata dinilai berdasarkan
kedalaman teologis atau legitimasi institusional, melainkan juga oleh sejauh mana pesan
tersebut mampu menyesuaikan diri dengan logika algoritmik.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Bagi agama Hindu yang kaya akan filsafat, simbolisme, dan spiritualitas
mendalam kondisi ini menghadirkan tantangan sekaligus peluang dalam menyampaikan
ajaran di ruang digital. Tantangan utama terletak pada ketegangan antara kompleksitas
ajaran Hindu dan tuntutan algoritma yang menyukai konten singkat, visual, emosional,
serta mudah dicerna. Pesan-pesan filosofis yang panjang dan reflektif berpotensi
tenggelam di tengah arus konten populer jika tidak dikemas secara strategis. Namun
demikian, algoritma tidak harus dipahami sebagai lawan, melainkan sebagai ruang
komunikasi yang dapat dinegosiasikan. Prinsip adaptasi menjadi kunci utama, di mana
substansi ajaran tetap dijaga, sementara bentuk penyampaian disesuaikan dengan karakter
media.

Strategi adaptif tersebut dapat diwujudkan melalui penggunaan konten singkat
sebagai “pintu masuk” menuju pendalaman ajaran yang lebih komprehensif. Kutipan dari
Bhagavad Gita atau Upanishad, misalnya, dapat disajikan dalam format video pendek
yang menarik secara visual, lalu diarahkan ke media lain seperti podcast, buku digital,
atau kelas daring untuk eksplorasi lebih mendalam. Pendekatan ini memungkinkan Hindu
menggabungkan daya tarik algoritmik dengan kedalaman spiritual, tanpa harus
mengorbankan makna ajaran (Smith, 2022).

Selain format konten, algoritma juga menghargai konsistensi produksi dan
intensitas interaksi. Pemanfaatan fitur live streaming untuk meditasi bersama, refleksi
harian, atau tanya jawab keagamaan tidak hanya meningkatkan engagement, tetapi juga
menghadirkan kembali praktik satsang dalam bentuk digital. Dengan demikian, praktik
keagamaan tradisional menemukan terjemahan baru di ruang maya, tetap selaras dengan
nilai-nilai Hindu sekaligus adaptif terhadap ekosistem media digital. Narasi kontekstual
menjadi strategi penting lainnya.

Algoritma cenderung mempromosikan konten yang relevan dengan isu publik.
Dalam konteks ini, ajaran Hindu tentang dharma dapat dikaitkan dengan isu lingkungan
hidup, satya dengan literasi digital, dan ahimsa dengan gerakan anti-kekerasan atau anti-
bullying. Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan visibilitas pesan, tetapi juga
menegaskan kontribusi moral Hindu bagi masyarakat global. Media digital dengan
demikian menjadi arena pertarungan simbolik, tempat nilai-nilai spiritual dapat diangkat
sebagai agenda publik (Weng & Halafoff, 2020).

Dalam kerangka Mediatization of Religion Hjarvard (2011) agama tidak sekadar
menggunakan media sebagai alat, tetapi juga mengalami transformasi akibat logika media
itu sendiri. Ajaran Hindu yang ditampilkan dalam bentuk video meditasi, kutipan filsafat,
atau konten motivasi singkat lebih mudah tersebar karena sesuai dengan preferensi
algoritma yang menekankan durasi pendek dan daya tarik visual. Transformasi ini sejalan
dengan Uses and Gratifications Theory Katz et al., (1973) yang menjelaskan bahwa
audiens aktif memilih konten media untuk memenuhi kebutuhan tertentu, seperti
ketenangan batin, inspirasi, atau pencarian identitas diri.

Dalam konteks Hindu kontemporer, Anand Krishna merupakan contoh tokoh
yang berhasil memanfaatkan media digital untuk menyebarkan ajaran toleransi, cinta
kasih, dan kesadaran spiritual universal. Otoritasnya tidak hanya bersumber dari status
sebagai figur keagamaan, tetapi juga dari kemampuannya menyajikan narasi Hindu yang
kontekstual, inklusif, dan relevan dengan problem kemanusiaan modern (Kumar &
Prabhu, 2020). Media digital dalam hal ini bukan sekadar sarana dakwah, melainkan
wahana artikulasi agama sebagai sumber solusi sosial.

Namun demikian, adaptasi terhadap logika algoritma juga mengandung risiko
reduksi makna. Ajaran yang kompleks dapat tereduksi menjadi potongan konten yang
dangkal jika tidak diimbangi dengan strategi pendalaman. Risiko ini dapat diantisipasi
melalui kombinasi konten pendek dan panjang, di mana viralitas tidak menjadi tujuan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



akhir, melainkan pintu menuju pendidikan spiritual yang lebih utuh (Taylor & Einstein,
2022). Dengan pendekatan ini, media digital tidak hanya menjadi ruang konsumsi cepat,
tetapi juga sarana pembelajaran berkelanjutan. Fenomena serupa juga terlihat dalam
praktik keagamaan lintas tradisi. Habib Husein Ja’far menyesuaikan dakwah Islam
dengan gaya yang ringan, humoris, dan interaktif sesuai logika YouTube, sementara
Bhikkhu Atthapiyo mengemas ajaran meditasi dalam potongan video satu menit agar
sesuai dengan algoritma TikTok yang menilai completion rate sebagai indikator kualitas.
Pendeta Marcel memanfaatkan live streaming sebagai sarana membangun komunitas dan
memenuhi kebutuhan spiritual jemaat di tengah keterbatasan fisik.

Keempat tokoh lintas agama ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan di era
digital lahir dari adaptasi kreatif terhadap ekologi media, bukan semata dari ruang sakral
tradisional. Dari perspektif komunikasi massa, fenomena ini juga berkaitan dengan teori
agenda setting (Bansal et al., 2023). Tokoh agama yang aktif di media digital mampu
mengangkat isu tertentu menjadi perhatian publik. Anand Krishna secara konsisten
menempatkan toleransi sebagai agenda utama, sementara Habib Husein Ja’far
mempromosikan Islam yang ramah dan inklusif bagi generasi muda. Peran ini
menempatkan tokoh agama sebagai aktor media yang turut membentuk wacana sosial.

Namun, keterlibatan dalam attention economy membawa konsekuensi
problematis. Algoritma menentukan visibilitas berdasarkan engagement, bukan otoritas
tradisional. Hal ini berpotensi mendorong komodifikasi pesan agama dan menciptakan
echo chamber yang memperkuat polarisasi religius (Sunstein, 2018). Otoritas keagamaan
dengan demikian berada dalam ruang negosiasi yang kompleks antara legitimasi
tradisional dan tuntutan popularitas digital. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa
transformasi otoritas keagamaan tidak berarti hilangnya otoritas lama, melainkan
redefinisi.

Otoritas kini bersifat hibrid, lahir dari dialektika antara legitimasi tradisional
seperti status, lembaga, dan keilmuan dengan legitimasi digital berupa popularitas,
engagement, dan algoritma (Dharma & Jero, 2025). Legitimasi tidak lagi dimonopoli
institusi, tetapi dinegosiasikan secara dialogis dalam ruang partisipatif. Relasi antara
agama dan media digital bersifat dialektis. Media menyediakan ruang bagi agama untuk
memperluas pesan, sementara agama memberikan konten bermakna yang memperkaya
ekosistem media. Dialektika ini menghasilkan otoritas keagamaan yang cair, dinamis, dan
terus dinegosiasikan.

Habib Husein Ja’far, Pendeta Marcel, Bhikkhu Atthapiyo, dan Anand Krishna
menunjukkan pola yang berbeda namun sejalan, bahwa kepercayaan audiens menjadi
faktor penentu utama legitimasi di ruang digital. Kebaruan penelitian ini terletak pada
fokusnya terhadap transformasi otoritas keagamaan lintas agama yang dimediasi
algoritma dan pola engagement audiens digital. Dengan memadukan data interaksi media
sosial dan analisis teoretis, penelitian ini melampaui deskripsi penggunaan media dan
masuk pada level analisis konstruksi legitimasi keagamaan. Konsep otoritas hibrid yang
ditawarkan memperkaya teori mediatization of religion, khususnya dalam konteks
masyarakat Indonesia yang multireligius.

Pada akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa otoritas keagamaan tidak lenyap
di era digital, melainkan mengalami redefinisi. Otoritas kini terbentuk dalam ruang
partisipatif di mana publik digital turut menentukan siapa yang dianggap sahih, relevan,
dan dapat dipercaya. Transformasi ini menghadirkan peluang besar bagi inklusivitas dan
dialog lintas iman, sekaligus tantangan serius terkait fragmentasi otoritas dan dominasi
logika algoritma. Memahami dinamika ini menjadi kunci bagi agama, termasuk Hindu,
untuk hadir secara otentik, adaptif, dan bermakna dalam ekologi komunikasi virtual.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa media digital telah mentransformasikan
konstruksi otoritas keagamaan dari yang semula berbasis legitimasi tradisional menuju
bentuk otoritas hibrid yang juga ditentukan oleh algoritma, tingkat keterlibatan audiens,
dan interaksi virtual. Kajian terhadap tokoh lintas tradisi menegaskan bahwa otoritas
keagamaan di era digital dinegosiasikan melalui komunikasi daring, yang sekaligus
membuka peluang perluasan akses, dialog lintas iman, dan inklusivitas, namun juga
menghadirkan tantangan berupa fragmentasi otoritas, komodifikasi pesan agama, dan
bias algoritma. Bagi umat Hindu, pemanfaatan media digital secara strategis melalui
diversifikasi platform, interaksi dua arah, konten kontekstual, pendidikan digital, dan
etika berbasis nilai satya serta ahimsa dapat menjaga relevansi dan legitimasi otoritas
religius. Dengan demikian, media digital bukan sekadar ruang baru bagi praktik
keagamaan, melainkan arena pembentukan otoritas yang dinamis dalam ekologi
komunikasi kontemporer.

Daftar Pustaka

Bansal, R., Martinho, C., Pruthi, N., & Aggarwal, D. (2023). From Virtual Observations
To Business Insights: A Bibliometric Review Of Netnography In Business
Research. Heliyon, 9(11), e22853.

Bartl, M. (2018). YouTube Channels, Uploads And Views: A Statistical Analysis Of The
Past 10 Years. Convergence, 24(1), 16-32.

Campbell, H. A., & Tsuria, R. (2021). Digital Religion: Understanding Religious
Practice In Digital Media. London: Routledge.

Cheong, P. H. (2013). Digital Religion: Understanding Religious Practice In Digital
Media. Oxfordshire: Routledge.

Couldry, N., & Hepp, A. (2017). The Mediated Construction Of Reality. Cambridge:
Polity Press.

Dharma, N. K. S., & Jero, N. W. J. (2025). Agama 4.0: Inovasi Kecerdasan Buatan Dalam
Pendidikan, Dakwah, Dan Konseling Rohani. Produktif dengan Al: Transformasi
profesi di Indonesia, 1, 249-272.

Fairclough, N. (1995). Critical Discourse Analysis: The Critical Study Of Language.
London: Longman.

Hjarvard, S. (2011). The Mediatization Of Religion: Theorising Religion, Media And
Social Change. Culture and Religion, 12(2), 119-135.

Hutchings, T. (2017). Creating Church Online: Ritual, Community And New Media.
London: Routledge.

Jero, N. W. J., & Surpi, N. K. (2025). Anviksiki Sebagai Epistemologi Klasik Hindu
Fondasi Filosofis Bagi Cognitive Science Kontemporer. Genta Hredaya: Media
Informasi llmiah Filsafat Hindu, 9(1), 17-30.

Katz, E., Blumler, J. G., & Gurevitch, M. (1973). Uses And Gratifications Research.
Public Opinion Quarterly, 37(4), 509-523.

Kozinets, R., & Gretzel, U. (2023). Netnography Evolved: New Contexts, Scope,
Procedures And Sensibilities. Annals of Tourism Research, 99, 103693.

Kozinets, R. V. (2015). Netnography: Redefined. London: SAGE.

Kumar, S., & Prabhu, P. (2020). TikTok And Short-Video Platforms: The New
Battleground Of Digital Attention. Journal of Digital Media & Policy, 11(2), 211-
230.

Marchlewska, M., Cichocka, A., Lozowski, F., Gorska, P., & Winiewski, M. (2019). In
Search Of An Imaginary Enemy: Catholic Collective Narcissism And The
Endorsement Of Gender Conspiracy Beliefs. The Journal of social
psychology, 159(6), 766-779.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Peterson, K. M. (2020). Pushing Boundaries And Blurring Categories In Digital Media
And Religion Research. Sociology Compass, 14(11), e127609.

Ronc¢akova, T. (2020). Media as religion. Stardom as religion. Really? Christian
theological confrontation. Religions, 11(11), 568.

Smith, A. (2022). Live Streaming And Digital Religion: Community, Ritual, And
Presence Online. Journal of Religion, Media and Digital Culture, 11(3), 289-310.

Sunstein, C. R. (2018). Republic: Divided Democracy In The Age Of Social Media.
Princeton: Princeton University Press.

Surpi, N. K., Widiana, I. G. P. G., & Wika, I. M. (2021). Indian logic (Anviksiki) As The
Light Of Knowledge And Its Relevance To The Learning Of Hindu Philosophy
Nowadays. Vidyottama Sanatana International Journal of Hindu Science and
Religious Studies, 1(1) 72-85.

Taylor, S., & Einstein, M. (2022). Introduction To Special Issue On Religion, Media, And
Marketing. Journal of Religion, Media and Digital Culture, 11(3), 269-273.

Weng, E., & Halafoff, A. (2020). Media Representations Of Religion, Spirituality And
Non-Religion In Australia. Religions, 11(7), 332.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



