
 

 

Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 

Volume 10 Nomor 1 (2026) 

ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 104 

 

Relasi Agama dan Media Digital Transformasi 

Otoritas Keagamaan di Era Komunikasi Virtual 
 

Ni Made Yuliani 

Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia 

madeyuliani23771@gmail.com 

 

Abstract 

The transformation of religious authority has become a central issue in the era of 

digital communication, as religious discourse increasingly shifts from institutional spaces 

to virtual platforms. This study examines how digital media reshapes religious authority 

through virtual communication practices on YouTube, Instagram, and TikTok. Employing 

a qualitative descriptive-analytical approach, the research utilizes digital ethnographic 

observation, in-depth interviews, and documentation of online preaching content and 

community interactions. The findings reveal that digital media produces new 

configurations of religious authority that are no longer grounded solely in institutional 

legitimacy, but also in communicative competence, audience intimacy, and strategic 

engagement with social media algorithms. While digital platforms expand access to 

religious knowledge and encourage participatory engagement among believers, they 

simultaneously generate challenges related to authority fragmentation, authenticity, and 

the circulation of unverified religious narratives. The study theoretically implies a shift 

from a hierarchical model of religious authority toward a networked and relational form, 

in which legitimacy is continuously negotiated within digital spaces rather than formally 

ascribed. 

 

Keywords: Religion; Digital Media; Religious Authority; Virtual Communication; 

Da'wah 

 

Abstrak 

Transformasi otoritas keagamaan menjadi isu sentral di era komunikasi digital, 

seiring pergeseran wacana keagamaan dari ruang institusional ke ruang virtual. Penelitian 

ini bertujuan menganalisis bagaimana media digital membentuk ulang otoritas 

keagamaan melalui praktik komunikasi virtual pada platform YouTube, Instagram, dan 

TikTok. Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis, 

melalui observasi etnografi digital, wawancara mendalam, serta dokumentasi konten 

dakwah dan interaksi komunitas daring. Hasil penelitian menunjukkan bahwa media 

digital melahirkan bentuk-bentuk baru otoritas keagamaan yang tidak lagi bertumpu 

semata pada legitimasi institusional, tetapi juga pada kemampuan komunikatif, kedekatan 

dengan audiens, serta pemanfaatan algoritma media sosial untuk memperluas jangkauan 

pesan. Di satu sisi, media digital memperluas akses umat terhadap informasi keagamaan 

dan mendorong partisipasi aktif; di sisi lain, media ini memunculkan tantangan berupa 

fragmentasi otoritas, persoalan autentisitas, dan potensi penyebaran wacana keagamaan 

yang tidak terverifikasi. Secara teoretis, temuan ini mengindikasikan pergeseran dari 

model otoritas keagamaan yang hierarkis menuju bentuk otoritas yang bersifat relasional 

dan berjaringan, di mana legitimasi tidak lagi diberikan secara formal, melainkan 

dinegosiasikan secara dinamis di ruang digital. 

 

Kata Kunci: Agama; Media Digital; Otoritas Keagamaan; Komunikasi Virtual; 

Dakwah 



 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 105 

 

Pendahuluan 

Perkembangan teknologi komunikasi digital dalam dua dekade terakhir telah 

membawa dampak signifikan pada hampir seluruh aspek kehidupan manusia, termasuk 

pada ranah keagamaan. Media digital tidak hanya menjadi ruang pertukaran informasi, 

tetapi juga menjadi arena baru bagi praktik keagamaan, penyebaran wacana religius, serta 

pembentukan otoritas spiritual. Jika sebelumnya otoritas keagamaan cenderung terpusat 

pada lembaga formal dan figur otoritatif tradisional seperti ulama, pendeta, atau pemuka 

agama yang memperoleh legitimasi melalui jalur institusional dan tradisi keilmuan, maka 

kini muncul aktor-aktor baru di ruang virtual yang juga mengklaim posisi otoritatif dalam 

menyampaikan ajaran agama. 

Fenomena ini menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai bagaimana otoritas 

keagamaan didefinisikan ulang, siapa yang berhak menafsirkan teks suci, dan bagaimana 

publik keagamaan memposisikan diri di tengah banjir informasi religius yang bersumber 

dari berbagai kanal digital (Campbell & Tsuria, 2021). Masalah yang dikaji dalam artikel 

ini berpusat pada relasi antara agama dan media digital, khususnya terkait transformasi 

otoritas keagamaan di era komunikasi virtual. Hal ini menjadi penting karena otoritas 

keagamaan tidak lagi bersifat tunggal, melainkan terfragmentasi dan dinegosiasikan 

ulang dalam ruang maya.  

Penelitian-penelitian sebelumnya telah menunjukkan adanya gejala pergeseran 

otoritas religius ke arah digitalisasi. Campbell (2012) misalnya, mengidentifikasi adanya 

fenomena digital religion yang menempatkan ruang maya sebagai lokasi baru 

berlangsungnya praktik-praktik keagamaan, baik dalam bentuk interaksi simbolik, 

produksi konten, maupun komunitas religius daring. Sementara itu, Ikhwan (2019) 

menekankan bahwa otoritas keagamaan dalam konteks modern dipengaruhi tidak hanya 

oleh legitimasi tekstual dan kelembagaan, melainkan juga oleh kemampuan menguasai 

media sebagai saluran komunikasi.  

Artikel ini berdiri di antara kajian-kajian tersebut, namun menawarkan orisinalitas 

dengan menekankan analisis pada bagaimana komunikasi virtual melalui media digital 

berkontribusi secara langsung dalam mendefinisikan, mendistribusikan, bahkan 

mendeligitimasi otoritas keagamaan tradisional. Urgensi mengangkat masalah ini terletak 

pada dampaknya yang luas terhadap kehidupan sosial-keagamaan masyarakat. Pertama, 

media digital telah meruntuhkan batasan geografis dan memungkinkan pesan keagamaan 

menjangkau audiens global secara instan (Peterson, 2020).  

Seorang pendakwah dapat menyampaikan ceramah melalui kanal YouTube dan 

didengar oleh jutaan orang dari berbagai belahan dunia dalam waktu singkat. Kondisi ini 

tidak hanya memperluas akses terhadap ilmu agama, tetapi juga memunculkan kompetisi 

otoritas di ruang digital. Kedua, terdapat persoalan serius terkait validitas dan otentisitas 

konten keagamaan yang beredar. Tidak semua konten berasal dari sumber yang memiliki 

otoritas formal atau keilmuan memadai, namun algoritma media sosial kerap memberikan 

ruang lebih besar bagi konten yang populer dibandingkan konten yang akurat 

(Marchlewska et al., 2019). 

Akibatnya, otoritas keagamaan menjadi rawan terfragmentasi dan otoritas 

tradisional kerap ditantang oleh figur baru yang muncul dari ruang digital. Ketiga, 

fenomena ini memiliki implikasi langsung terhadap kehidupan beragama di tingkat akar 

rumput, seperti munculnya konflik interpretasi, polarisasi komunitas, hingga lahirnya 

bentuk-bentuk baru praktik keberagamaan yang bersifat instan dan konsumtif. Dalam 

ranah akademik, sejumlah karya telah menyinggung pentingnya memahami hubungan 

agama dan media. Madjid (2002) menegaskan bahwa agama tidak dapat dilepaskan dari 

konteks sosial-budaya yang melingkupinya, sehingga medium penyampaian agama akan 

selalu memengaruhi pemahaman umat.  



 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 106 

 

Sementara itu, Rakhmat (1989) melalui kajiannya tentang psikologi komunikasi 

menunjukkan bahwa media berperan krusial dalam membentuk persepsi dan sikap 

keagamaan audiens. Lebih jauh, penelitian terbaru oleh Hidayat & Khalika (2019) 

menunjukkan bagaimana media sosial menjadi ruang baru reproduksi otoritas keagamaan 

sekaligus sarana bagi munculnya otoritas alternatif yang berkompetisi dengan otoritas 

tradisional. Dari telaah singkat ini, dapat dipahami bahwa artikel ini menempati posisi 

penting dengan menawarkan analisis tajam mengenai pergeseran otoritas keagamaan di 

ruang virtual, sebuah ranah yang belum banyak dikaji secara sistematis. Aspek penting 

yang dibahas dalam artikel ini adalah bagaimana praktik komunikasi virtual melalui 

media digital mengubah lanskap otoritas keagamaan (Jero & Surpi, 2025).  

Hal ini menyangkut tidak hanya aktor-aktor yang terlibat, tetapi juga dinamika 

interaksi antara pengguna, konten, dan algoritma platform digital. Otoritas keagamaan di 

era digital tidak hanya ditentukan oleh kedalaman keilmuan atau legitimasi institusional, 

tetapi juga oleh kemampuan figur atau komunitas untuk membangun kedekatan 

emosional dengan audiens, mengemas pesan secara menarik, serta memanfaatkan strategi 

komunikasi yang sesuai dengan logika media digital. Dengan kata lain, otoritas 

keagamaan kini bergeser dari sekadar scholarly authority menjadi mediated authority 

yang dibentuk melalui interaksi, popularitas, dan kredibilitas di ruang maya (Cichocka, 

2016). Tujuan artikel ini adalah untuk menyingkap mekanisme transformasi otoritas 

keagamaan di era komunikasi virtual serta implikasinya bagi praktik keberagamaan umat.  

Secara spesifik, artikel ini berupaya menjawab tiga pertanyaan utama, yakni (1) 

bagaimana media digital berperan dalam mendistribusikan dan mendefinisikan ulang 

otoritas keagamaan, (2) aktor-aktor baru apa saja yang muncul sebagai figur otoritatif di 

ruang digital; dan (3) tantangan serta peluang apa yang ditimbulkan oleh pergeseran 

otoritas keagamaan tersebut. Dengan merumuskan pertanyaan-pertanyaan ini, artikel 

berkontribusi pada pengayaan diskursus akademik mengenai hubungan agama, 

komunikasi, dan media, sekaligus memberikan kerangka analisis yang relevan bagi studi 

komunikasi agama di era digital. Untuk menjawab pertanyaan tersebut, artikel ini 

menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif analitis.  

Data diperoleh melalui observasi netnografi terhadap konten keagamaan di media 

sosial, wawancara mendalam dengan informan yang aktif dalam produksi maupun 

konsumsi konten dakwah/dharmawacana digital, serta dokumentasi arsip digital berupa 

teks, gambar, dan video. Analisis dilakukan melalui proses reduksi data, kategorisasi 

tema, interpretasi makna, dan penarikan kesimpulan, sehingga mampu mengungkap pola-

pola komunikasi virtual yang membentuk otoritas keagamaan. Dengan pendekatan ini, 

penulis berupaya membangun pemahaman yang komprehensif tentang relasi agama dan 

media digital, serta menunjukkan bahwa transformasi otoritas keagamaan merupakan 

konsekuensi logis dari perubahan ekologi komunikasi di era teknologi informasi. 

Dengan demikian, kajian mengenai transformasi otoritas keagamaan di era digital 

bukan sekadar fenomena temporer, melainkan isu mendasar yang akan terus 

memengaruhi kehidupan beragama masyarakat kontemporer. Kontribusi artikel ini 

terletak pada upaya memberikan perspektif baru mengenai bagaimana otoritas religius 

dikonstruksi, dinegosiasikan, dan dipertahankan dalam ruang komunikasi virtual, 

sekaligus membuka ruang diskusi kritis mengenai implikasi sosial, teologis, dan kultural 

dari pergeseran otoritas tersebut. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain analisis wacana 

kritis untuk memahami bagaimana media digital membentuk dan mentransformasikan 

otoritas keagamaan. Data diperoleh melalui observasi netnografi terhadap aktivitas 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 107 

 

keagamaan di media sosial, khususnya konten dakwah dan interaksi komunitas daring 

pada platform seperti YouTube, Instagram, dan TikTok. Netnografi dipilih karena mampu 

menangkap dinamika komunikasi virtual dalam konteks sosial keagamaan secara 

mendalam (Kozinets, 2015). Selain itu, teknik dokumentasi digital dilakukan dengan 

mengumpulkan teks, video, serta komentar pengguna sebagai korpus data. Analisis 

dilakukan melalui tahapan pengkodean, identifikasi tema, dan interpretasi makna 

simbolik pesan keagamaan, sejalan dengan prinsip analisis wacana kritis Fairclough 

(1995) yang menekankan relasi antara bahasa, kekuasaan, dan ideologi.  

Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan 

berbagai platform digital serta melibatkan literatur akademik tentang komunikasi agama 

di era digital (Campbell & Tsuria, 2021). Dengan metode ini, penelitian berupaya 

menyingkap proses transformasi otoritas keagamaan dari otoritas tradisional menuju 

otoritas digital yang berbasis interaksi, algoritma, dan popularitas. Pemilihan informan 

dan akun tokoh agama dalam penelitian ini dilakukan secara purposif dengan kriteria, (1) 

memiliki peran aktif sebagai penyampai wacana keagamaan di media digital, (2) memiliki 

jumlah pengikut yang signifikan dan tingkat interaksi tinggi, serta (3) secara konsisten 

memproduksi konten dakwah selama periode penelitian, yaitu dalam rentang waktu 

Januari-Desember 2024. 

 Akun-akun yang diamati merepresentasikan beragam latar belakang otoritas 

keagamaan, baik yang berbasis institusional maupun non-institusional, guna menangkap 

variasi bentuk legitimasi di ruang digital. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber 

dan platform, dengan membandingkan konten, narasi, dan pola interaksi pada YouTube, 

Instagram, dan TikTok, serta triangulasi teoretis melalui dialog dengan literatur 

komunikasi agama digital. Selain itu, dilakukan pengecekan berulang (peer debriefing) 

terhadap hasil pengkodean dan temuan awal untuk meminimalkan bias interpretasi.  

Analisis data dilakukan secara sistematis melalui tahap transkripsi dan klasifikasi 

data digital, pengkodean tematik, analisis teks dan visual, hingga penafsiran wacana 

dengan kerangka Analisis Wacana Kritis Fairclough, yang dipilih karena mampu 

mengungkap relasi antara praktik bahasa, struktur kekuasaan, dan ideologi dalam 

produksi otoritas keagamaan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menelusuri 

bagaimana otoritas dikonstruksi, dinegosiasikan, dan dilegitimasi melalui bahasa, simbol, 

serta mekanisme algoritmik dalam konteks sosial komunikasi keagamaan digital 

kontemporer. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Penelitian ini mengkaji relasi agama dan media digital dengan menyoroti 

bagaimana otoritas keagamaan mengalami transformasi di era komunikasi virtual. 

Temuan penelitian memperlihatkan bahwa media digital bukan sekadar medium 

penyampai pesan, melainkan arena baru mengenai otoritas keagamaan dinegosiasikan, 

ditantang, dan diredefinisi. Empat tokoh lintas agama yang menjadi sampel Habib Husein 

Ja’far (Islam), Pendeta Marcel (Kristen), Bhikkhu Atthapiyo (Buddha), dan Anand 

Krishna (Hindu) menjadi representasi konkret bagaimana figur religius membangun 

otoritas di ruang digital sekaligus menghadapi peluang dan tantangan yang lahir darinya. 

  

1. Relasi Agama dan Media Digital 

Temuan pertama menunjukkan bahwa media digital telah mengubah cara agama 

direpresentasikan dan dipraktikkan. Media sosial seperti YouTube, Instagram, dan TikTok 

memungkinkan tokoh agama menyampaikan pesan dengan format baru yang lebih visual, 

singkat, dan interaktif. Habib Husein Ja’far memanfaatkan gaya dakwah populer, 

humoris, dan dekat dengan isu anak muda. Pendeta Marcel menghadirkan pelayanan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 108 

 

rohani melalui siaran langsung ibadah, menjembatani jemaat yang tidak dapat hadir 

secara fisik. Bhikkhu Atthapiyo mengemas ajaran meditasi dan etika Buddhis dalam 

bentuk refleksi singkat yang menenangkan, sementara Anand Krishna membangun 

komunikasi spiritual berbasis humanisme universal yang dapat menjangkau audiens 

lintas agama. Relasi agama dan media digital ini memperlihatkan bahwa otoritas religius 

tidak lagi hanya berbasis institusional, melainkan juga dibentuk melalui engagement 

audiens digital. Media digital memberi ruang partisipasi umat untuk merespons, 

mendiskusikan, bahkan mengkritisi pesan agama secara terbuka. 

Hal ini menandai pergeseran dari komunikasi satu arah menuju komunikasi 

interaktif, yaitu publik tidak lagi pasif, melainkan turut berperan dalam menentukan 

legitimasi seorang tokoh agama. Media digital telah menjadi ruang baru bagi penyebaran 

ajaran agama. Kanal YouTube, Instagram, TikTok, dan podcast membuka ruang dialog 

yang lebih egaliter, hingga publik bukan hanya konsumen, tetapi juga produsen dan 

pengontrol wacana keagamaan. Hasil observasi memperlihatkan bahwa para tokoh agama 

lintas tradisi memanfaatkan logika algoritma media sosial seperti recommendation 

system YouTube atau For You Page TikTok untuk memperluas jangkauan 

dakwah/dharmawacana.  

Algoritma ini bekerja dengan mengutamakan konten yang banyak berinteraksi 

(high engagement), sehingga figur religius yang mampu menghadirkan konten menarik 

akan lebih mudah memperoleh legitimasi di mata publik digital. Habib Husein Ja’far, 

dengan YouTube Channel Jeda Nulis mencatat rata-rata 400 ribu-1 juta penayangan per 

video, dengan engagement rate (jumlah like, komentar, dan share dibanding total 

viewers) sekitar 6-8%, jauh di atas rata-rata konten hiburan biasa. Algoritma YouTube 

mendorong video Habib Ja’far karena tingginya komentar diskusi, terutama dari generasi 

muda, serta frekuensi tayang rutin. Hal ini menjadikan dakwahnya muncul berulang kali 

di beranda audiens yang pernah menonton konten sejenis. 

Pendeta Marcel, kanal YouTube gerejanya menayangkan ibadah online dengan 

rata-rata 30-50 ribu penonton siaran langsung, serta puluhan ribu penonton tayangan 

ulang. Engagement utamanya bukan pada “like”, tetapi pada interaksi real-time di live 

chat, dengan ratusan jemaat mengirim doa dan salam. Algoritma YouTube Live cenderung 

memperluas jangkauan ketika interaksi real-time tinggi, sehingga banyak jemaat dari luar 

kota juga ikut serta. 

Bhikkhu Atthapiyo: konten meditasi singkat di TikTok memperoleh rata-rata 100-

200 ribu views dengan completion rate tinggi (60-70%), artinya banyak audiens 

menonton video sampai selesai. Algoritma TikTok sangat menekankan completion rate, 

sehingga konten beliau cenderung stabil muncul di FYP (For You Page). Engagement 

utamanya adalah komentar reflektif, sehingga audiens lintas agama mengungkapkan 

pengalaman ketenangan. Anand Krishna, aktivitas digitalnya terfokus pada YouTube dan 

situs resmi, dengan rata-rata 50-70 ribu penayangan per video ceramah, serta ribuan share 

ke komunitas lintas iman. Engagement lebih banyak berupa diskusi panjang di kolom 

komentar, terutama dari kalangan terdidik dan pembaca karya-karyanya. 

Algoritma YouTube menilai komentar panjang sebagai bentuk interaksi bernilai 

tinggi, sehingga konten beliau cenderung memiliki daya tahan tayang lebih lama. Dengan 

demikian, relasi agama dan media digital terbukti bersifat simbiotik, agama mendapatkan 

medium baru yang efektif, sementara media digital mendapatkan konten bernilai tinggi 

dari otoritas keagamaan yang mampu membangun interaksi. Semua tokoh agama dapat 

memiliki pengaruh yang besar di sosial media. Untuk lebih jelasnya perbandingan 

engagement sosial media para tokoh agama tertera pada tabel 1 berikut. 

 

  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 109 

 

Table 1. Perbandingan Tokoh Agama dan Aktivitas Digital 

Tokoh Agama Platform 

Utama 

Rata-rata 

Views 

Engagement Karakter 

Interaksi 

Habib Husein 

Ja’far 

YouTube, 

Instagram 

400 ribu-1 

juta/video 

6-8% (tinggi) Diskusi anak 

muda, 

komentar 

humoris & 

reflektif 

Pendeta 

Marcel 

YouTube 

(Live), 

Instagram 

30-50 

ribu/live 

streaming 

Interaksi live 

chat tinggi 

Doa bersama, 

salam & 

respon jemaat 

Bhikkhu 

Atthapiyo 

TikTok, 

YouTube 

100–200 

ribu/video 

Completion 

rate 60–70% 

Refleksi 

pribadi, 

apresiasi 

lintas iman 

Anand 

Krishna 

YouTube, 

Website 

50–70 

ribu/video 

Komentar 

panjang & 

diskusi 

Diskusi 

filsafat, dialog 

pluralisme 

Sumber: Hasil Olah Data, 2025 

Tabel tersebut memperlihatkan perbedaan pola pemanfaatan media digital oleh 

tokoh agama lintas tradisi. Habib Husein Ja’far, misalnya, memanfaatkan YouTube dan 

Instagram untuk menyasar audiens muda dengan gaya dakwah populer dan interaktif, 

yang ditandai dengan engagement tinggi 6-8% serta diskusi humoris-reflektif. Sementara 

itu, Pendeta Marcel lebih menekankan pelayanan rohani berbasis komunitas digital 

melalui live streaming, dengan demikian interaksi real-time jemaat dalam bentuk doa dan 

salam memperkuat otoritas pastoralnya. 

Bhikkhu Atthapiyo menggunakan TikTok dan YouTube dengan pendekatan 

kontemplatif. Tingginya completion rate menunjukkan bahwa pesan reflektif yang ia 

sampaikan mampu menahan perhatian audiens hingga akhir video, sebuah indikator 

penting dalam logika algoritma TikTok. Sebaliknya, Anand Krishna mengandalkan 

YouTube dan situs web untuk menyampaikan gagasan pluralisme dan humanisme 

universal. Engagement yang terbentuk berupa diskusi panjang dan mendalam, 

mencerminkan karakter audiens yang lebih dewasa dan kritis. 

Interpretasi dari tabel ini menegaskan bahwa transformasi otoritas keagamaan di 

era digital tidak hanya ditentukan oleh platform yang digunakan, tetapi juga oleh gaya 

komunikasi, karakter audiens, dan logika algoritma. Dengan kata lain, setiap tokoh agama 

membangun otoritasnya melalui strategi komunikasi yang sesuai dengan medium digital 

yang mereka kuasai, sehingga lahirlah bentuk otoritas hibrid yang unik di era komunikasi 

virtual. 

 

2. Transformasi Otoritas Keagamaan 

Pertanyaan inti penelitian ini adalah bagaimana otoritas keagamaan 

ditransformasikan di era komunikasi virtual. Data menunjukkan bahwa keempat tokoh 

sampel memperoleh otoritas bukan hanya dari legitimasi tradisional (status sebagai 

ulama, pendeta, bhikkhu, atau guru spiritual), tetapi juga dari kemampuan mereka 

membangun kedekatan emosional dan kredibilitas di ruang digital. Habib Husein Ja’far 

dipandang otoritatif oleh generasi muda karena mampu menghadirkan Islam yang ramah, 

toleran, dan sesuai dengan konteks kekinian.  

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 110 

 

Pendeta Marcel memperoleh legitimasi sebagai gembala jemaat digital, karena 

otoritasnya terbentuk dari kehadiran konsisten dalam mendampingi jemaat secara virtual. 

Bhikkhu Atthapiyo dihargai karena konsistensinya dalam mengajarkan ketenangan dan 

welas asih, nilai yang sangat dibutuhkan di tengah dinamika kehidupan digital yang serba 

cepat. Sementara itu, Anand Krishna menguatkan otoritasnya melalui integrasi filsafat 

Hindu dengan wacana pluralisme dan cinta kasih universal, menjadikan dirinya relevan 

tidak hanya bagi umat Hindu, tetapi juga masyarakat luas. 

Transformasi ini memperlihatkan pergeseran otoritas dari model scholarly 

authority (otoritas berbasis keilmuan dan institusi) ke arah mediated authority (otoritas 

berbasis media). Dengan kata lain, otoritas kini sangat dipengaruhi oleh popularitas 

digital, algoritma media sosial, serta kemampuan tokoh membangun interaksi yang 

dipercaya audiens. Transformasi otoritas keagamaan di era komunikasi virtual dapat 

dilihat secara nyata melalui cara para tokoh lintas tradisi membangun kehadiran digital 

mereka.  

Otoritas yang semula bertumpu pada legitimasi tradisional seperti garis keturunan, 

kelembagaan, atau pendidikan formal kini bergeser menjadi otoritas yang diproduksi 

secara relasional melalui interaksi dengan audiens, engagement yang terukur, dan 

algoritma media sosial yang memediasi pesan. Dengan demikian, media digital tidak 

hanya menjadi sarana distribusi dakwah, melainkan juga arena negosiasi legitimasi 

religius (Campbell & Tsuria, 2021). Habib Husein Ja’far menampilkan contoh paling 

jelas dari pergeseran ini. Dengan lebih dari dua juta pengikut di media sosial dan jutaan 

penayangan konten dakwahnya, ia memanfaatkan gaya komunikasi humoris, populer, dan 

kontekstual.  

Paradigma dakwah yang biasanya serius dan kaku digeser menjadi lebih dekat 

dengan bahasa generasi muda. Keberhasilannya menunjukkan bahwa kepercayaan publik 

digital dapat menjadi sumber otoritas baru, setara bahkan kadang lebih kuat daripada 

legitimasi tradisional. Otoritasnya bukan hanya karena status sebagai habib, tetapi juga 

karena kemampuannya menguasai logika algoritma YouTube dan TikTok, karena 

keterlibatan tinggi (likes, komentar, dan share) mendorong videonya lebih sering 

direkomendasikan kepada audiens baru. Hal ini sesuai dengan pandangan Cheong (2013) 

bahwa popularitas digital dapat menjadi basis otoritas religius di ruang virtual. 

Berbeda dengan Habib Husein Ja’far, Pendeta Marcel membangun otoritas 

pastoral digital melalui pelayanan ibadah daring dan siaran langsung. Engagement yang 

terbentuk dalam live chat pada ratusan jemaat menuliskan doa, salam, atau permohonan 

dukungan spiritual memberikan pengalaman kedekatan yang nyaris menyerupai interaksi 

tatap muka. Keintiman spiritual ini memperlihatkan bahwa otoritas pastoral kini dapat 

hadir dalam bentuk virtual. Kehadiran digital bukan sekadar pengganti dari interaksi fisik, 

melainkan ruang baru untuk membangun komunitas iman. Hal ini sejalan dengan 

Hutchings (2017) yang menunjukkan bahwa praktik ibadah daring menciptakan bentuk 

ritual baru yang tetap sahih bagi jemaat. 

Dalam tradisi Buddhis, Bhikkhu Atthapiyo memanfaatkan kesederhanaan pesan 

sebagai kekuatan. Konten singkat tentang meditasi dan etika Buddhis yang diunggah di 

TikTok memiliki tingkat completion rate tinggi, yang menjadi indikator penting dalam 

logika algoritma platform tersebut. Konsistensi dalam menyampaikan pesan reflektif dan 

menenangkan membuat ajarannya resonan, tidak hanya bagi umat Buddhis tetapi juga 

audiens lintas iman yang mencari kedamaian batin. Kasus ini memperlihatkan bahwa 

otoritas religius dapat dibangun bukan melalui jumlah kata atau kompleksitas argumen, 

melainkan melalui konsistensi nilai yang sederhana, sesuai dengan karakter budaya 

digital yang serba cepat (Rončáková, 2020). 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 111 

 

Adapun Anand Krishna menghadirkan model otoritas hibrid. Ia mengintegrasikan 

basis legitimasi tradisional berupa karya tulis, komunitas fisik berupa pusat meditasi, dan 

ruang digital berupa kanal YouTube serta situs resmi. Otoritasnya dibangun dari reputasi 

panjang sebagai penulis dan pemikir lintas agama, lalu diperkuat oleh distribusi digital 

yang memungkinkan pesan pluralisme dan humanisme universalnya menjangkau 

khalayak lebih luas. Model hibrid ini memperlihatkan bahwa otoritas keagamaan tidak 

harus bergeser total ke ruang digital, melainkan bisa dipadukan antara tradisi dan 

modernitas, antara teks cetak dan algoritma virtual. 

Keempat tokoh ini bersama-sama memperlihatkan pola yang sama: otoritas 

keagamaan di era digital bersifat relasional. Ia dibentuk oleh interaksi antara figur 

religius, algoritma media sosial, dan audiens yang berpartisipasi aktif dalam membangun 

legitimasi. Dalam perspektif komunikasi agama, hal ini menggeser otoritas dari scholarly 

authority menuju mediated authority yang berbasis pada performa komunikasi dan 

penerimaan publik (Campbell & Tsuria, 2021). Transformasi ini menghadirkan tantangan 

berupa risiko fragmentasi otoritas, tetapi sekaligus membuka peluang besar bagi 

terciptanya otoritas keagamaan yang lebih inklusif, dialogis, dan kontekstual dengan 

kebutuhan masyarakat digital masa kini. 

 

3. Tantangan dan Peluang dalam Relasi Agama Media Digital 

Meskipun memberikan peluang besar bagi perluasan dakwah dan komunikasi 

lintas iman, transformasi otoritas keagamaan di era digital juga menghadirkan sejumlah 

tantangan. Pertama, terdapat risiko reduksi pesan agama menjadi sekadar komoditas 

populer, yaitu konten yang ringan dan menghibur lebih cepat viral dibandingkan konten 

yang mendalam secara teologis. Kedua, fragmentasi otoritas dapat terjadi ketika audiens 

lebih mempercayai figur populer di media sosial dibandingkan pemuka agama tradisional 

yang tidak aktif secara digital. Ketiga, algoritma media sosial berpotensi menciptakan 

echo chamber religius, yang memperkuat bias audiens dan mempersulit terjadinya dialog 

kritis. 

Namun demikian, peluang juga sangat terbuka. Keempat tokoh yang diteliti 

memanfaatkan media digital bukan hanya untuk memperkuat identitas agamanya masing-

masing, tetapi juga untuk membangun jembatan lintas agama. Pesan-pesan tentang 

toleransi, cinta kasih, welas asih, dan kebangsaan menjadi tema yang sering muncul 

dalam konten (Surpi, Widiana & Wika, 2021). Hal ini membuktikan bahwa relasi agama 

dan media digital dapat berkontribusi pada kohesi sosial dan memperkuat dialog 

antariman, jika dikelola secara etis dan bertanggung jawab. 

Transformasi otoritas keagamaan di era komunikasi virtual memperlihatkan 

dinamika ganda: media digital menghadirkan peluang besar bagi perluasan 

dakwah/dharmawacana dan dialog lintas iman, tetapi sekaligus menyimpan tantangan 

serius yang berakar pada logika komunikasi massa modern. Temuan penelitian 

memperlihatkan bahwa peluang dan tantangan ini dapat dibaca melalui lensa teori 

komunikasi massa, khususnya dalam kerangka Uses and Gratifications Theory, Agenda 

Setting, dan Mediatization of Religion. 

Media digital membuka ruang partisipasi audiens dalam mengonsumsi sekaligus 

memproduksi wacana keagamaan. Berdasarkan Uses and Gratifications Theory, audiens 

dipandang sebagai subjek aktif yang mencari kepuasan tertentu melalui media, baik 

berupa informasi, hiburan, identitas, maupun interaksi sosial (Katz et al., 1973). Hal ini 

menjelaskan mengapa konten dakwah Habib Husein Ja’far yang dikemas dengan humor 

dan kedekatan budaya populer mampu menarik generasi muda: audiens merasa 

kebutuhan mereka baik spiritual maupun hiburan terpenuhi dalam satu waktu.  

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 112 

 

Demikian pula, jemaat Pendeta Marcel menggunakan media digital bukan hanya 

untuk menyimak khotbah, tetapi juga untuk memenuhi kebutuhan komunitas rohani 

melalui interaksi real-time di ruang chat. Dari perspektif Agenda Setting Theory 

McCombs & Shaw (1972) para tokoh agama yang aktif di ruang digital memiliki 

kesempatan untuk memengaruhi agenda publik dengan mengangkat isu-isu tertentu. 

Misalnya, Anand Krishna konsisten menekankan pentingnya toleransi dan pluralisme, 

sehingga topik tersebut memperoleh perhatian lebih luas dari audiens digital. 

Keberhasilan ini menunjukkan bahwa pemuka agama tidak lagi hanya menjadi penerus 

pesan tradisi, tetapi juga aktor yang dapat membentuk wacana publik melalui media. 

Sementara itu, Bhikkhu Atthapiyo menunjukkan tentang ajaran Buddhis dapat 

diposisikan sebagai alternatif jawaban atas kebutuhan audiens yang mencari ketenangan 

batin di tengah hiruk-pikuk dunia digital. Pesan meditasi singkat yang diunggahnya bukan 

sekadar konten religius, tetapi juga menjadi bentuk gratification psikologis yang sangat 

relevan dengan kondisi masyarakat urban modern. Dengan demikian, peluang besar 

media digital terletak pada kemampuannya menjembatani otoritas religius dengan 

kebutuhan nyata audiens kontemporer. 

Di sisi lain, logika komunikasi massa juga menjelaskan tantangan serius yang 

dihadapi otoritas keagamaan di ruang digital. Menurut konsep Mediatization of Religion 

Hjarvard (2011), agama semakin bergantung pada media untuk mengekspresikan diri, 

tetapi pada saat yang sama juga tunduk pada logika media tersebut. Artinya, pesan 

keagamaan kerap harus menyesuaikan diri dengan algoritma, estetika, dan tempo media 

digital agar tetap relevan dan terlihat oleh audiens. Hal ini menimbulkan risiko reduksi 

pesan agama menjadi sekadar konten populer.  

Konten religius yang ringan dan menghibur lebih mudah dipromosikan algoritma 

ketimbang konten teologis yang berat, sehingga muncul kecenderungan komodifikasi 

pesan agama. Misalnya, video dakwah singkat di TikTok yang bersifat viral dapat lebih 

cepat menyebar dibandingkan ceramah panjang yang sarat substansi, meskipun secara 

kualitas teologis berbeda jauh. Selain itu, terjadi potensi fragmentasi otoritas. Jika dalam 

tradisi keagamaan otoritas dikukuhkan secara vertikal (dari institusi ke pemuka agama, 

lalu ke umat), maka di ruang digital otoritas menjadi horizontal dan terfragmentasi. 

Audiens dapat memilih untuk mengikuti Habib Husein Ja’far atau seorang influencer 

religius lain yang populer meskipun tidak memiliki legitimasi keilmuan mendalam.  

Fragmentasi ini menguatkan tesis bahwa otoritas di era digital tidak lagi bersifat 

tunggal, melainkan bersaing dalam pasar atensi (attention economy) yang sangat cair 

(Couldry & Hepp, 2017). Tantangan berikutnya adalah dominasi algoritma. Sistem 

rekomendasi YouTube atau TikTok bukanlah netral; ia dirancang untuk memaksimalkan 

keterlibatan pengguna dan keuntungan komersial. Akibatnya, pesan keagamaan yang 

kontroversial atau provokatif berpotensi lebih cepat menyebar dibanding pesan yang 

moderat. Fenomena ini sesuai dengan analisis Sunstein (2018) tentang echo chambers, 

hingga audiens terjebak pada lingkaran konten sejenis sehingga memperkuat bias 

keagamaan mereka sendiri dan menutup diri dari perspektif lain. 

 

4. Algoritma Media Sosial dan Relasi Agama-Media dalam Konteks Hindu 

Dalam era komunikasi digital, algoritma media sosial berperan sebagai aktor tak 

kasat mata yang secara signifikan menentukan visibilitas dan jangkauan pesan 

keagamaan. Platform seperti YouTube, Instagram, dan TikTok bekerja berdasarkan logika 

komersial yang mengutamakan perhatian, keterlibatan (engagement), dan potensi 

viralitas. Akibatnya, pesan keagamaan tidak lagi semata-mata dinilai berdasarkan 

kedalaman teologis atau legitimasi institusional, melainkan juga oleh sejauh mana pesan 

tersebut mampu menyesuaikan diri dengan logika algoritmik.  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 113 

 

Bagi agama Hindu yang kaya akan filsafat, simbolisme, dan spiritualitas 

mendalam kondisi ini menghadirkan tantangan sekaligus peluang dalam menyampaikan 

ajaran di ruang digital. Tantangan utama terletak pada ketegangan antara kompleksitas 

ajaran Hindu dan tuntutan algoritma yang menyukai konten singkat, visual, emosional, 

serta mudah dicerna. Pesan-pesan filosofis yang panjang dan reflektif berpotensi 

tenggelam di tengah arus konten populer jika tidak dikemas secara strategis. Namun 

demikian, algoritma tidak harus dipahami sebagai lawan, melainkan sebagai ruang 

komunikasi yang dapat dinegosiasikan. Prinsip adaptasi menjadi kunci utama, di mana 

substansi ajaran tetap dijaga, sementara bentuk penyampaian disesuaikan dengan karakter 

media. 

Strategi adaptif tersebut dapat diwujudkan melalui penggunaan konten singkat 

sebagai “pintu masuk” menuju pendalaman ajaran yang lebih komprehensif. Kutipan dari 

Bhagavad Gita atau Upanishad, misalnya, dapat disajikan dalam format video pendek 

yang menarik secara visual, lalu diarahkan ke media lain seperti podcast, buku digital, 

atau kelas daring untuk eksplorasi lebih mendalam. Pendekatan ini memungkinkan Hindu 

menggabungkan daya tarik algoritmik dengan kedalaman spiritual, tanpa harus 

mengorbankan makna ajaran (Smith, 2022). 

Selain format konten, algoritma juga menghargai konsistensi produksi dan 

intensitas interaksi. Pemanfaatan fitur live streaming untuk meditasi bersama, refleksi 

harian, atau tanya jawab keagamaan tidak hanya meningkatkan engagement, tetapi juga 

menghadirkan kembali praktik satsang dalam bentuk digital. Dengan demikian, praktik 

keagamaan tradisional menemukan terjemahan baru di ruang maya, tetap selaras dengan 

nilai-nilai Hindu sekaligus adaptif terhadap ekosistem media digital. Narasi kontekstual 

menjadi strategi penting lainnya.  

Algoritma cenderung mempromosikan konten yang relevan dengan isu publik. 

Dalam konteks ini, ajaran Hindu tentang dharma dapat dikaitkan dengan isu lingkungan 

hidup, satya dengan literasi digital, dan ahimsa dengan gerakan anti-kekerasan atau anti-

bullying. Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan visibilitas pesan, tetapi juga 

menegaskan kontribusi moral Hindu bagi masyarakat global. Media digital dengan 

demikian menjadi arena pertarungan simbolik, tempat nilai-nilai spiritual dapat diangkat 

sebagai agenda publik (Weng & Halafoff, 2020). 

Dalam kerangka Mediatization of Religion Hjarvard (2011) agama tidak sekadar 

menggunakan media sebagai alat, tetapi juga mengalami transformasi akibat logika media 

itu sendiri. Ajaran Hindu yang ditampilkan dalam bentuk video meditasi, kutipan filsafat, 

atau konten motivasi singkat lebih mudah tersebar karena sesuai dengan preferensi 

algoritma yang menekankan durasi pendek dan daya tarik visual. Transformasi ini sejalan 

dengan Uses and Gratifications Theory Katz et al., (1973) yang menjelaskan bahwa 

audiens aktif memilih konten media untuk memenuhi kebutuhan tertentu, seperti 

ketenangan batin, inspirasi, atau pencarian identitas diri. 

Dalam konteks Hindu kontemporer, Anand Krishna merupakan contoh tokoh 

yang berhasil memanfaatkan media digital untuk menyebarkan ajaran toleransi, cinta 

kasih, dan kesadaran spiritual universal. Otoritasnya tidak hanya bersumber dari status 

sebagai figur keagamaan, tetapi juga dari kemampuannya menyajikan narasi Hindu yang 

kontekstual, inklusif, dan relevan dengan problem kemanusiaan modern (Kumar & 

Prabhu, 2020). Media digital dalam hal ini bukan sekadar sarana dakwah, melainkan 

wahana artikulasi agama sebagai sumber solusi sosial. 

Namun demikian, adaptasi terhadap logika algoritma juga mengandung risiko 

reduksi makna. Ajaran yang kompleks dapat tereduksi menjadi potongan konten yang 

dangkal jika tidak diimbangi dengan strategi pendalaman. Risiko ini dapat diantisipasi 

melalui kombinasi konten pendek dan panjang, di mana viralitas tidak menjadi tujuan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 114 

 

akhir, melainkan pintu menuju pendidikan spiritual yang lebih utuh (Taylor & Einstein, 

2022). Dengan pendekatan ini, media digital tidak hanya menjadi ruang konsumsi cepat, 

tetapi juga sarana pembelajaran berkelanjutan. Fenomena serupa juga terlihat dalam 

praktik keagamaan lintas tradisi. Habib Husein Ja’far menyesuaikan dakwah Islam 

dengan gaya yang ringan, humoris, dan interaktif sesuai logika YouTube, sementara 

Bhikkhu Atthapiyo mengemas ajaran meditasi dalam potongan video satu menit agar 

sesuai dengan algoritma TikTok yang menilai completion rate sebagai indikator kualitas. 

Pendeta Marcel memanfaatkan live streaming sebagai sarana membangun komunitas dan 

memenuhi kebutuhan spiritual jemaat di tengah keterbatasan fisik.  

Keempat tokoh lintas agama ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan di era 

digital lahir dari adaptasi kreatif terhadap ekologi media, bukan semata dari ruang sakral 

tradisional. Dari perspektif komunikasi massa, fenomena ini juga berkaitan dengan teori 

agenda setting (Bansal et al., 2023). Tokoh agama yang aktif di media digital mampu 

mengangkat isu tertentu menjadi perhatian publik. Anand Krishna secara konsisten 

menempatkan toleransi sebagai agenda utama, sementara Habib Husein Ja’far 

mempromosikan Islam yang ramah dan inklusif bagi generasi muda. Peran ini 

menempatkan tokoh agama sebagai aktor media yang turut membentuk wacana sosial. 

Namun, keterlibatan dalam attention economy membawa konsekuensi 

problematis. Algoritma menentukan visibilitas berdasarkan engagement, bukan otoritas 

tradisional. Hal ini berpotensi mendorong komodifikasi pesan agama dan menciptakan 

echo chamber yang memperkuat polarisasi religius (Sunstein, 2018). Otoritas keagamaan 

dengan demikian berada dalam ruang negosiasi yang kompleks antara legitimasi 

tradisional dan tuntutan popularitas digital. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa 

transformasi otoritas keagamaan tidak berarti hilangnya otoritas lama, melainkan 

redefinisi.  

Otoritas kini bersifat hibrid, lahir dari dialektika antara legitimasi tradisional 

seperti status, lembaga, dan keilmuan dengan legitimasi digital berupa popularitas, 

engagement, dan algoritma (Dharma & Jero, 2025). Legitimasi tidak lagi dimonopoli 

institusi, tetapi dinegosiasikan secara dialogis dalam ruang partisipatif. Relasi antara 

agama dan media digital bersifat dialektis. Media menyediakan ruang bagi agama untuk 

memperluas pesan, sementara agama memberikan konten bermakna yang memperkaya 

ekosistem media. Dialektika ini menghasilkan otoritas keagamaan yang cair, dinamis, dan 

terus dinegosiasikan.  

Habib Husein Ja’far, Pendeta Marcel, Bhikkhu Atthapiyo, dan Anand Krishna 

menunjukkan pola yang berbeda namun sejalan, bahwa kepercayaan audiens menjadi 

faktor penentu utama legitimasi di ruang digital. Kebaruan penelitian ini terletak pada 

fokusnya terhadap transformasi otoritas keagamaan lintas agama yang dimediasi 

algoritma dan pola engagement audiens digital. Dengan memadukan data interaksi media 

sosial dan analisis teoretis, penelitian ini melampaui deskripsi penggunaan media dan 

masuk pada level analisis konstruksi legitimasi keagamaan. Konsep otoritas hibrid yang 

ditawarkan memperkaya teori mediatization of religion, khususnya dalam konteks 

masyarakat Indonesia yang multireligius. 

Pada akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa otoritas keagamaan tidak lenyap 

di era digital, melainkan mengalami redefinisi. Otoritas kini terbentuk dalam ruang 

partisipatif di mana publik digital turut menentukan siapa yang dianggap sahih, relevan, 

dan dapat dipercaya. Transformasi ini menghadirkan peluang besar bagi inklusivitas dan 

dialog lintas iman, sekaligus tantangan serius terkait fragmentasi otoritas dan dominasi 

logika algoritma. Memahami dinamika ini menjadi kunci bagi agama, termasuk Hindu, 

untuk hadir secara otentik, adaptif, dan bermakna dalam ekologi komunikasi virtual. 

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 115 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa media digital telah mentransformasikan 

konstruksi otoritas keagamaan dari yang semula berbasis legitimasi tradisional menuju 

bentuk otoritas hibrid yang juga ditentukan oleh algoritma, tingkat keterlibatan audiens, 

dan interaksi virtual. Kajian terhadap tokoh lintas tradisi menegaskan bahwa otoritas 

keagamaan di era digital dinegosiasikan melalui komunikasi daring, yang sekaligus 

membuka peluang perluasan akses, dialog lintas iman, dan inklusivitas, namun juga 

menghadirkan tantangan berupa fragmentasi otoritas, komodifikasi pesan agama, dan 

bias algoritma. Bagi umat Hindu, pemanfaatan media digital secara strategis melalui 

diversifikasi platform, interaksi dua arah, konten kontekstual, pendidikan digital, dan 

etika berbasis nilai satya serta ahimsa dapat menjaga relevansi dan legitimasi otoritas 

religius. Dengan demikian, media digital bukan sekadar ruang baru bagi praktik 

keagamaan, melainkan arena pembentukan otoritas yang dinamis dalam ekologi 

komunikasi kontemporer. 
 

Daftar Pustaka 

Bansal, R., Martinho, C., Pruthi, N., & Aggarwal, D. (2023). From Virtual Observations 

To Business Insights: A Bibliometric Review Of Netnography In Business 

Research. Heliyon, 9(11), e22853.  

Bärtl, M. (2018). YouTube Channels, Uploads And Views: A Statistical Analysis Of The 

Past 10 Years. Convergence, 24(1), 16-32.  

Campbell, H. A., & Tsuria, R. (2021). Digital Religion: Understanding Religious 

Practice In Digital Media. London: Routledge. 

Cheong, P. H. (2013). Digital Religion: Understanding Religious Practice In Digital 

Media. Oxfordshire: Routledge. 

Couldry, N., & Hepp, A. (2017). The Mediated Construction Of Reality. Cambridge: 

Polity Press. 

Dharma, N. K. S., & Jero, N. W. J. (2025). Agama 4.0: Inovasi Kecerdasan Buatan Dalam 

Pendidikan, Dakwah, Dan Konseling Rohani. Produktif dengan AI: Transformasi 

profesi di Indonesia, 1, 249-272.  

Fairclough, N. (1995). Critical Discourse Analysis: The Critical Study Of Language. 

London: Longman. 

Hjarvard, S. (2011). The Mediatization Of Religion: Theorising Religion, Media And 

Social Change. Culture and Religion, 12(2), 119-135.  

Hutchings, T. (2017). Creating Church Online: Ritual, Community And New Media. 

London: Routledge. 

Jero, N. W. J., & Surpi, N. K. (2025). Anvīkṣikī Sebagai Epistemologi Klasik Hindu 

Fondasi Filosofis Bagi Cognitive Science Kontemporer. Genta Hredaya: Media 

Informasi Ilmiah Filsafat Hindu, 9(1), 17-30. 

Katz, E., Blumler, J. G., & Gurevitch, M. (1973). Uses And Gratifications Research. 

Public Opinion Quarterly, 37(4), 509-523.  

Kozinets, R., & Gretzel, U. (2023). Netnography Evolved: New Contexts, Scope, 

Procedures And Sensibilities. Annals of Tourism Research, 99, 103693.  

Kozinets, R. V. (2015). Netnography: Redefined. London: SAGE. 

Kumar, S., & Prabhu, P. (2020). TikTok And Short-Video Platforms: The New 

Battleground Of Digital Attention. Journal of Digital Media & Policy, 11(2), 211-

230. 

Marchlewska, M., Cichocka, A., Łozowski, F., Górska, P., & Winiewski, M. (2019). In 

Search Of An Imaginary Enemy: Catholic Collective Narcissism And The 

Endorsement Of Gender Conspiracy Beliefs. The Journal of social 

psychology, 159(6), 766-779. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 116 

 

Peterson, K. M. (2020). Pushing Boundaries And Blurring Categories In Digital Media 

And Religion Research. Sociology Compass, 14(11), e12769.  

Rončáková, T. (2020). Media as religion. Stardom as religion. Really? Christian 

theological confrontation. Religions, 11(11), 568.  

Smith, A. (2022). Live Streaming And Digital Religion: Community, Ritual, And 

Presence Online. Journal of Religion, Media and Digital Culture, 11(3), 289-310. 

Sunstein, C. R. (2018). Republic: Divided Democracy In The Age Of Social Media. 

Princeton: Princeton University Press. 

Surpi, N. K., Widiana, I. G. P. G., & Wika, I. M. (2021). Indian logic (Ānvīkṣikī) As The 

Light Of Knowledge And Its Relevance To The Learning Of Hindu Philosophy 

Nowadays. Vidyottama Sanatana International Journal of Hindu Science and 

Religious Studies, 1(1) 72-85. 

Taylor, S., & Einstein, M. (2022). Introduction To Special Issue On Religion, Media, And 

Marketing. Journal of Religion, Media and Digital Culture, 11(3), 269-273.  

Weng, E., & Halafoff, A. (2020). Media Representations Of Religion, Spirituality And 

Non-Religion In Australia. Religions, 11(7), 332.  

 


