
 

Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 

Volume 10 Nomor 1 (2026) 

ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 24 

 

Analisis Ajaran Tattwa Dalam Kakawin Nirartha Prakṛta:  

Pendekatan Hermeneutika Gadamerian 
 

Ida Made Windya*, Putu Sri Marselinawati 

Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Singaraja, Indonesia 

*imwindya@gmail.com 

 

Abstract 

This study examines the tattwa structure in the Kakawin Nirartha Prakṛta through 

a philosophical hermeneutic approach to reveal its theological, metaphysical, and 

practical significance within Hindu thought. Hermeneutic readings of this kakawin 

remain limited, leaving its doctrinal depth insufficiently explored. This research aims to 

identify the conceptual structure of tattwa, interpret its key metaphysical formulations, 

and assess their relevance for contemporary Hindu spiritual praxis. The study employs 

Gadamerian hermeneutics through structured procedures: establishing the authoritative 

text, selecting and interpreting essential verses, engaging the horizons of text, tradition, 

and interpreter, and formulating renewed understanding through the fusion of horizons. 

Data sources include the Poerbatjaraka edition of the kakawin, interviews with sulinggih 

representing the living tradition, and secondary literature on tattwa philosophy and 

Hindu theology. Findings show that the kakawin articulates a coherent tattwa system 

consisting of four interconnected dimensions: an ontological framework based on the 

duality of Puruṣa–Prakṛti; an epistemological model rooted in triloka and the hierarchy 

of subtle and gross elements; an ethical orientation emphasizing sensory discipline and 

the regulation of rāga; and a soteriological vision that conceptualizes liberation as self-

recognition of one’s essential nature. The study concludes that the tattwa teachings of the 

kakawin remain highly relevant for Hindu spiritual practice, particularly in 

strengthening inner discipline, cosmological awareness, and reflective ritual 

engagement. The research contributes to the development of Nusantara tattwa studies 

and affirms the methodological significance of hermeneutics for interpreting classical 

Hindu texts. 

 

Keywords: Tattwa; Kakawin Nirartha Prakrta; Gadamerian Hermeneutics; Hindu 

Theology 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji struktur ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakṛta 

melalui pendekatan hermeneutika filosofis untuk mengungkap kedalaman teologis, 

metafisis, dan relevansi praksisnya dalam tradisi Hindu. Kajian hermeneutik terhadap 

kakawin ini masih terbatas sehingga kedalaman doktrinalnya belum terjelaskan secara 

memadai. Penelitian ini bertujuan mengidentifikasi struktur konseptual tattwa, 

menafsirkan makna metafisis yang terkandung dalam bait-bait kunci, serta menilai 

relevansinya bagi praksis spiritual Hindu kontemporer. Metode yang digunakan adalah 

hermeneutika Gadamer dengan prosedur terstruktur: penetapan teks dasar, seleksi dan 

interpretasi bait-bait penting, dialog antara horizon teks, tradisi, dan penafsir, serta 

pembentukan pemahaman baru melalui fusion of horizons. Data diperoleh dari edisi 

Poerbatjaraka, wawancara dengan sulinggih sebagai representasi tradisi hidup, serta 

literatur sekunder terkait filsafat tattwa dan teologi Hindu. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa kakawin ini menyajikan struktur tattwa yang koheren dalam empat dimensi: 

kerangka   ontologis   berbasis   dualitas   Puruṣa-Prakṛti;   model   epistemologis   yang 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 25 

 

menempatkan triloka serta hirarki unsur halus-kasar sebagai dasar pengetahuan; orientasi 

etis yang menekankan disiplin indriya dan pengendalian rāga, serta visi soteriologis yang 

memandang pembebasan sebagai pengenalan kembali hakikat diri. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa ajaran tattwa dalam kakawin tetap relevan bagi praksis spiritual 

Hindu, terutama dalam memperkuat disiplin batin, kesadaran kosmologis, dan 

pemaknaan ritus secara reflektif. Kajian ini berkontribusi pada pengembangan studi 

tattwa Nusantara serta menegaskan nilai metodologis hermeneutika dalam penafsiran 

teks Hindu klasik. 

 

Kata Kunci: Tattwa; Kakawin Nirartha Prakṛta; Hermeneutika Gadamer; Teologi 

Hindu 

 

Pendahuluan 

Dalam khazanah teologi Hindu, tattwa dipahami sebagai fondasi metafisis yang 

menjelaskan relasi fundamental antara Tuhan (Paramaśiva), diri sejati (ātman), dan alam 

semesta (bhuwana agung). Sebagai kerangka filsafat, ajaran tattwa tidak hanya bersifat 

spekulatif, melainkan juga memiliki fungsi praktis sebagai pedoman etis dan spiritual 

umat Hindu dalam menjalani kehidupan (Acri, 2018; Donder, 2010). Ajaran ini telah 

banyak dikaji dalam teks-teks klasik, baik berupa tattwa śāstra seperti Vṛhaspatitattva 

dan Tattvajñāna, maupun dalam karya sastra berbentuk kakawin yang kaya dengan 

simbolisme kosmologis (Surawati, 2020; Windya, 2019). Salah satu karya penting yang 

memuat ajaran tattwa adalah Kakawin Nirartha Prakṛta. Selain bernilai sastra, teks ini 

mengandung konstruksi metafisis yang merepresentasikan keteraturan kosmos, dinamika 

batin manusia, hingga tujuan tertinggi berupa mokṣa. Di Bali, Kakawin Nirartha Prakṛta 

dipelajari melalui forum mabebasan bukan hanya sebagai ekspresi estetik, tetapi juga 

sebagai sarana pendidikan rohani yang menghubungkan tradisi klasik dengan praksis 

spiritual kontemporer (Agastia, 2000; Putra, 2024). Hal ini menunjukkan fungsi ganda 

kakawin: sebagai karya sastra sekaligus sebagai sumber teologi Hindu. 

Namun, kajian akademik sebelumnya menunjukkan keterbatasan. Penelitian Putra 

(2024) membahas struktur naratif kakawin dari manggala, korpus, hingga epilog, dan 

menemukan kesatuan naratif yang memperkuat pesan filosofis. Reza (2024) menyoroti 

nilai-nilai moral seperti keharmonisan, kesederhanaan, dan relasi manusia dengan alam. 

Setiari (2021) menguraikan nilai pendidikan agama Hindu melalui ajaran sad ripu, tri 

mārga, dan tri kaya pariśudha. Sementara itu, Adnyana (2022) mengkaji Kakawin Puja 

Saraswati. Bahkan studi Surawati & Winarti (2020) meneliti Kakawin Sumanasantaka, 

keduanya tetap menitikberatkan pada nilai etika dan pedagogis.  

Dengan demikian, dimensi teologis khususnya sistem ajaran tattwa dalam 

Kakawin Nirartha Prakṛta masih jarang ditelaah secara sistematis. Padahal, dalam 

konteks akademik terkini, beberapa studi menekankan pentingnya reinterpretasi tattwa 

untuk menjawab tantangan modern, seperti materialisme, degradasi moral, dan krisis 

ekologis (Harsananda, 2021; Reza, 2024; Widyana, 2022). Kesenjangan ini semakin jelas 

ketika ditinjau dari sisi metodologis. Sebagian besar penelitian terdahulu masih bersifat 

filologis atau etnografis, sehingga kurang memberi ruang bagi pendekatan filosofis yang 

mampu menghubungkan horizon historis teks dengan horizon pembaca kontemporer.  

Pendekatan hermeneutika filosofis Hans-Georg Gadamer dengan konsep fusion 

of horizons dapat menjadi kerangka analitis untuk menghasilkan interpretasi baru yang 

tetap berakar pada teks klasik tetapi relevan bagi konteks modern (Gadamer, 1975). 

Urgensi penelitian ini bertumpu pada dua hal. Secara akademis, penelitian ini memperluas 

cakrawala kajian teologi Hindu berbasis teks Jawa Kuna dengan menawarkan model 

interpretasi hermeneutik yang kontekstual. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 26 

 

 

 Secara praktis, penelitian ini relevan bagi umat Hindu dalam menghadapi 

tantangan modern seperti materialisme, degradasi moral, dan krisis ekologis, karena 

ajaran tattwa dapat dijadikan pedoman hidup yang reflektif dan transformative (Kartika, 

2016; Sena, 2021; Suminto, 2023). Berdasarkan latar belakang tersebut, masalah 

penelitian dapat dirumuskan secara konkret sebagai berikut: (1) Bagaimana struktur 

ajaran tattwa termanifestasi dalam Kakawin Nirartha Prakṛta? (2) Bagaimana makna 

teologis ajaran tattwa tersebut dapat ditafsirkan dalam kerangka teologi Hindu? (3) 

Bagaimana relevansi ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakṛta terhadap praksis 

spiritual Hindu di era kontemporer?. 

Rumusan masalah ini menegaskan arah penelitian untuk mengisi kekosongan 

kajian, yakni menawarkan pembacaan hermeneutik yang kontekstual atas ajaran tattwa 

dalam Kakawin Nirartha Prakṛta. Secara akademis, penelitian ini berkontribusi pada 

pengembangan teologi Hindu berbasis sastra Jawa Kuna. Secara praktis, penelitian ini 

menyediakan landasan reflektif bagi umat Hindu dalam menghadapi tantangan modern, 

sehingga tradisi klasik tetap relevan dalam kehidupan religius masyarakat. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian analisis 

teks, dengan fokus pada penafsiran ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakṛta 

melalui kerangka hermeneutika filosofis Gadamer. Data primer penelitian berupa teks 

Kakawin Nirartha Prakṛta edisi Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 107 

(1951), sedangkan data sekunder diperoleh dari literatur pendukung berupa buku, artikel 

akademik, serta wawancara semi-struktural dengan lima sulinggih senior yang dipilih 

secara purposive berdasarkan pengalaman mereka dalam tradisi mabebasan. 

Pengumpulan data dilakukan melalui pembacaan tekstual, pencatatan tematik, dan 

wawancara yang ditranskripsi serta dikodekan sesuai tema. Analisis dilakukan dengan 

mengikuti tahapan operasional hermeneutika Gadamer: memetakan pra-pemahaman 

peneliti, mengurai struktur teks, melakukan dialog interpretative antara horizon historis 

teks dan horizon pembaca modern, hingga mencapai peleburan cakrawala untuk 

menghasilkan pemaknaan teologis yang kontekstual. Pendapat Sulinggih diintegrasikan 

sebagai horizon tradisi lisan untuk memperkuat penafsiran, tanpa dijadikan otoritas 

tunggal. Validitas penelitian dijaga melalui triangulasi sumber dan metode, pengecekan 

konsistensi antar informan, serta refleksivitas peneliti dalam menilai bias selama proses 

interpretasi. 
 

Hasil dan Pembahasan 

Penelitian ini menganalisis ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakṛta 

melalui hermeneutika filosofis Hans-Georg Gadamer, yang menekankan dialog antara 

horizon historis teks dan horizon kontemporer pembaca untuk mencapai fusion of 

horizons (Gadamer, 1975). Analisis didukung oleh kerangka teologi Hindu yang 

mencakup dimensi ontologis (hakikat realitas tertinggi), antropologis (posisi ātman), 

kosmologis (struktur semesta), dan soteriologis (jalan mokṣa) (Donder, 2010; Mayuni et 

al., 2020). Hasil menunjukkan bahwa Kakawin Nirartha Prakṛta memuat sistem tattwa 

yang koheren, terstruktur dalam empat dimensi utama: (1) Ontologi: Haakikat realitas, 

hubungan Puruṣa-Prakṛti; (2) Epistemologi: Struktur kosmis dan pengetahuan; (3) Etika: 

Pengendalian Indriya dan Rāga; serta (4) Soteriologi: Pembebasan sebagai rekognisi diri. 

Struktur ini diidentifikasi dari kutipan teks utama (Pesalin IV, Wirama 1-6; Pesalin I, 

Wirama 1), diinterpretasikan secara hermeneutik, dan ditegaskan relevansinya melalui 

wawancara. Pembahasan disusun sesuai tujuan khusus penelitian: identifikasi struktur, 

interpretasi makna teologis, dan relevansi praksis spiritual kontemporer. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 27 

 

1. Identifikasi dan Penguraian Struktur Ajaran Tattwa dalam Teks 

Analisis tematik terhadap Kakawin Nirartha Prakrta mengungkapkan bahwa 

ajaran tattwa merupakan sistem metafisik yang saling berkaitan, dipengaruhi oleh 

Sāṃkhya-Vedānta dan Śaiva Siddhānta (Adnyana, 2022; Untara, 2023; Windya, 2019). 

Sistem ini memiliki struktur yang dapat dikategorikan ke dalam empat dimensi utama, 

yaitu ontologi, epistemologi, etika, dan soteriologi. Keempat dimensi ini tidak berdiri 

sendiri, melainkan membentuk hierarki berkesinambungan mulai dari dasar realitas 

hingga tujuan akhir yaitu pembebasan. Pemaknaan ini telah divalidasi melalui kutipan 

langsung dari teks, deskripsi singkat, serta perbandingan dengan sumber-sumber lain 

seperti Wrhaspati Tattwa.  

Dimensi Kutipan Kunci 

(Pesalin/Wirama) 

Deskripsi Ringkas 

Kakawin Nirartha 

Prakrta 

Perbandingan 

dengan Wrhspati 

Tattwa 

1.  

Ontologi: 

Dualitas 

Puruṣa-

Prakṛti  

Pesalin IV, Wirama 

2:  

wwantěn wrětatwa 

wěkasiṅ 

paramâtiguhya, 

byāpiṅ pradhāna 

paḍa litnika tanpa 

hiŋān, tan dwā 

wibajya bahubhedha 

mawrěddhi-wrěddhi, 

nyaṅ pañcawiṅśa 

saha catwariŋśa 

tattwa. (Poerba 

tjaraka, 1951) 

(Terjemahannya: 

Terdapat ajaran 

tattwa sebagai inti 

pengetahuan utama, 

Pradhāna sifatnya 

sangat halus dan 

tidak terukur, 

kemudian terpecah 

menjadi berbagai 

bentuk dan 

berkembang, 

menjadi dua puluh 

lima dan dua puluh 

empat tattwa). 

Bait ini menegaskan 

bahwa realitas berawal 

dari asas halus pradhāna 

yang kemudian 

berkembang menjadi 

kategori-kategori 

metafisis (24-25 tattwa). 

Kakawin mengajarkan 

bahwa Puruṣa adalah 

kesadaran abadi, 

sedangkan Prakṛti 

bersifat aktif dan menjadi 

dasar evolusi semesta. 

Struktur ini menunjukkan 

fondasi metafisika Hindu 

Jawa Kuna yang 

integratif, memadukan 

konsep Sāṃkhya dengan 

corak Śaiva Nusantara. 

Wrhaspati 

Tattwa 

menguraikan 

evolusi tattwa 

dimulai dari 

Prakṛti → 

buddhi → 

ahaṅkāra → 

tanmātra → 

mahābhūta, 

selaras dengan 

kakawin. 

Perbedaannya: 

kakawin 

menekankan 

aspek simbolik 

melalui metafora 

dan bukan daftar 

sistematis; 

Wrhaspati 

Tattwa bersifat 

doktrinal dan 

eksplisit. 

Kakawin lebih 

menonjolkan 

hubungan 

ontologis sebagai 

pengalaman 

spiritual, bukan 

sekadar kategori 

metafisika (Devi, 

1957). 

2. 

Epistemolog

i: Struktur 

Kosmis dan 

Pengetahuan 

Pesalin IV, Wirama 

3:  

yékā nimittanikanaṅ 

sahanéṅ triloka, 

sthūlâdi tattwa 

Teks menguraikan bahwa 

pengetahuan muncul dari 

memahami 

keterhubungan antara 

tattwa kasar (mahābhūta) 

Wrhaspati 

Tattwa 

menyajikan 

epistemologi 

yang lebih 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 28 

 

katěkéṅ 

dwidaśyaŋga tattwa, 

mwaṅ bhūta pañca 

kalawan lima mātra 

tattwa, aŋhiṅ rwa 

hétunika yan 

paripūrṇa nitya. 

(Poerbatjaraka, 

1951). 

(Terjemahannya: 

Itulah penyebab 

semua di tiga dunia, 

tattwa kasar hingga 

tattwa beranggota 

dua belas, dan lima 

bhūta dengan lima 

mātra tattwa, kedua 

penyebab itu 

sempurna abadi). 

dan halus (tanmātra). 

Triloka dipahami sebagai 

kerangka epistemologis: 

apa yang terjadi pada 

alam semesta tercermin di 

dalam diri manusia. 

Pengetahuan spiritual 

bukanlah penalaran 

abstrak, tetapi pembacaan 

kosmis terhadap diri.  

teknis: 

pengetahuan 

muncul melalui 

penyucian 

buddhi hingga 

ātman dapat 

menembus 

avidyā. Kakawin 

lebih naratif: 

menekankan 

kesadaran akan 

struktur kosmis 

sebagai bentuk 

padharmaning 

idep. Kedua teks 

sepakat bahwa 

pengetahuan 

spiritual adalah 

proses 

penyingkapan, 

bukan konstruksi 

intelektual.  

3.  

Etika: 

Pengendalin 

Indriya dan 

Rāga  

Pesalin IV, Wirama 

1:  

kārméndriyéka maka 

margga paniṅ 

swacitta, kāméndriyā 

manahakěn sukaniṅ 

dadi wwaṅ, 

kāmendriyān pinaka 

margga mamiśréṅ 

sūkṣma, ndan saṅ 

wuwus wruhi 

panūkṣma nikān ya 

maŋka. 

(Poerbatjaraka, 

1951). 

(Terjemahannya: 

karmendriya sebagai 

jalan ke pikiran 

murni, kāmendriya 

membuat 

kebahagiaan menjadi 

orang, kāmendriya 

sebagai jalan 

mencampur halus, 

tapi yang bijak tahu 

halus di sana). 

Pesalin IV, Wirama 

6:  

Indriya dibagi menjadi 

dua: karmendriya yang 

dapat menyucikan 

pikiran, dan kamendriya 

yang menjeratnya ke 

dalam rāga. Kakawin 

menegaskan bahwa 

kegagalan spiritual terjadi 

karena pikiran tidak 

mampu lepas dari 

keterikatan. Etika dalam 

kakawin bukan aturan 

moral, tetapi metode 

pemurnian batin untuk 

menertibkan dinamika 

Prakṛti dalam diri.  

Wrhaspati 

Tattwa, 

mengintegrasika

n Samkhya, 

Yoga, dan 

Śiwaistik, 

membahas etika 

sebagai bagian 

dari 

pengendalian diri 

untuk mencapai 

moksa (Devi, 

1957).  

Dalam 

Wrhaspati 

Tattwa, 

pengendalian 

indriya 

merupakan 

bagian dari 

sadācāra dan 

śīla, dilihat 

sebagai landasan 

tapa. Kakawin 

menambahkan 

dimensi simbolik 

dan psikologis 

melalui 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 29 

 

tadwat maŋkana taṅ 

samasta-jana tan 

dadi wěnaṅa 

dhumāraṇa ṅ manaḥ, 

déniṅ rāga lanâṅikět 

lěwu subaddha ri 

hatinikanaṅ sarāt 

kabéh 

(Poerbatjaraka, 

1951). 

(Terjemahannya: 

Demikianlah 

kebanyakan orang 

tidak mampu 

mengendalikan 

pikiran, karena rāga 

sangat kuat mengikat 

hati mereka 

sepenuhnya). 

 

metafora. 

Keduanya 

sepakat bahwa 

pengendalian 

indriya adalah 

syarat mutlak 

menuju śuddha-

citta 

4. 

Soteriologi: 

Pembebasan 

sebagai 

Rekognisi 

Diri  

Pesalin I, Wirama 1:  

santāwya ŋwaŋ i jöṅ 

bhaṭāra 

paramārthâtyanta 

riṅ niṣkala 

(Terjemahan: 

Penghormatan 

kepada Bhaṭāra 

Paramārtha di alam 

niskala). 

Pesalin I wirama 4: 

dūrān maṇḍuka yan 

pamuktya waŋiniṅ 

tuñjuṅ prakirṇeṅ 

bañu… 

mūdhani ŋwaŋ anukě 

jöṅ saṅ widagdhéṅ 

naya (Poerbatjaraka, 

1951). 

 

Pembebasan terjadi 

ketika ātman mampu 

mengenali kebenaran 

halus (diibaratkan wangi 

teratai). Mereka yang 

masih dikuasai rāga 

digambarkan seperti 

katak yang tak mampu 

memahami keharuman 

tersebut. Kakawin 

menempatkan mokṣa 

sebagai kejernihan batin, 

bukan perpindahan ke 

alam lain  

Wrhaspati 

Tattwa menyebut 

mokṣa terjadi 

ketika ātman 

terlepas dari 

keterikatan 

karma-wāsanā. 

Kakawin 

menekankan 

pengalaman 

batinial melalui 

metafora, 

sedangkan 

Wrhaspati 

bersifat 

doktrinal. 

Keduanya 

sepakat bahwa 

pemurnian 

ahamkara dan 

rāga adalah 

syarat utama 

pembebasan.  

 

Struktur ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakṛta menunjukkan koherensi 

yang sistematis: dimulai dari dasar ontologi, ditopang epistemologi, diarahkan melalui 

etika, dan berujung pada soteriologi. Perbandingan dengan Wrhaspati Tattwa 

memperlihatkan integrasi filsafat Sāṃkhya dengan teologi Śaiva, yang pada akhirnya 

menegaskan tujuan tertinggi berupa kesatuan dengan Śiwa. 

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 30 

 

2. Interpretasi Makna Teologis dalam Kerangka Teologi Hindu 

a. Ontologis: Dualitas Puruṣa- Prakṛti     

Pembacaan hermeneutik terhadap Kakawin Nirartha Prakṛta menunjukkan 

bahwa fondasi sistem tattwa dalam teks ini berakar pada penggambaran dualitas ontologis 

antara Puruṣa sebagai prinsip kesadaran murni dan Prakṛti sebagai prinsip materi yang 

dinamis. Identifikasi struktur tattwa pada bagian sebelumnya menunjukkan bahwa 

Kakawin Nirartha Prakṛta mengawali pemaparan metafisika melalui penegasan dualitas 

fundamental antara Puruṣa dan Prakṛti. Dalam Pesalin IV, Wirama 2, menempatkan 

Pradhāna/Prakṛti sebagai sumber material yang sangat halus dan tidak terukur, yang 

kemudian berkembang menjadi berbagai tattwa melalui proses diferensiasi.  

Evolusi tersebut menghasilkan konfigurasi 24-25 tattwa, yang sejalan dengan 

kerangka metafisika Sāṃkhya. Dalam konteks ini, Puruṣa hadir sebagai entitas kesadaran 

transenden yang tidak berubah, sementara Prakṛti menjadi asal mula seluruh manifestasi 

kosmis (Giri & Windya, 2024; Premananda, 2025; Wirawan, 2024). Penafsiran ini 

diperkuat oleh metafora yang muncul dalam Pesalin I. wirama 4 seperti perbedaan antara 

katak dan lebah dalam memahami wangi teratai: 

dūrān maṇḍuka yan pamuktya waŋiniṅ tuñjuṅ prakirṇéŋ bañu, ékāsthā rahinéŋ 

kulěm tathapi tan wruh pūṇyaniṅ paŋkajā, bhédā mwaṅ gatiniṅ madhubrata sakéṅ 

doḥ ndan wawaṅ sparṣakā, impěr maŋkana mūdhani ŋwaŋ anukě jöṅ saṅ 

widagdhéŋ naya (Poerbatjaraka, 1951).  

Terjemahannya: 

Tentu mustahil bagi si katak untuk menikmati wangi bunga teratai yang tersebar 

di permukaan air, Siang dan malam berada di tempat yang sama tanpa menyadari 

anugrah yang diberikan oleh bunga teratai, Berbeda dengan si lebah yang dari jauh 

pun ia dapat merasakannya, Begitulah kebodohan hamba yang pasti akan 

mengotori kaki beliau yang penuh kebijaksanaan. 

Metafora ini mengilustrasikan perbedaan kualitas kesadaran antara yang statis dan 

yang mampu mengenali realitas halus. Dalam bingkai hermeneutika Gadamer, metafora 

tersebut berfungsi sebagai horizon historis yang mencerminkan pemahaman Jawa Kuna 

tentang relasi antara kesadaran dan materi. Pemisahan dan perbedaan keduanya bukan 

sekadar dikotomi, tetapi menegaskan struktur dasar realitas yang harus dipahami seorang 

sādhaka untuk mencapai pencerahan. Dialog antara horizon teks dan horizon pembaca 

modern memperjelas bahwa dualitas Puruṣa Prakṛti tidak hanya menjadi penjelasan 

kosmologis, tetapi juga perangkat teologis untuk memahami posisi ātman dalam 

hubungan dengan alam dan Tuhan.  

Pedanda Gde Tianyar Manuaba, menyatakan: Tattwa adalah sumber tampak dan 

tak tampak; Puruṣa diam, Prakṛti yang bergerak (Wawancara, 20 April 2025). Pandangan 

sulinggih yang diwawancarai mempertegas interpretasi ini: Puruṣa dipahami sebagai 

kesadaran inti yang tidak bergerak, sedangkan Prakṛti adalah energi yang memungkinkan 

proses penciptaan dan pengalaman duniawi. Dengan demikian, ontologi tattwa dalam 

kakawin menegaskan bahwa penderitaan terjadi ketika kesadaran (Puruṣa) teridentifikasi 

secara keliru dengan dinamika Prakṛti, sehingga pemahaman diskriminatif (viveka) 

menjadi syarat utama menuju pembebasan (Radhakrishnan, 1956).  

Dari sudut hermeneutik, fusion of horizons terjadi ketika struktur ontologis dalam 

teks dibaca ulang dalam kerangka teologi Hindu kontemporer. Dualitas Puruṣa-Prakṛti 

diinterpretasikan bukan hanya sebagai sistem metafisika klasik, tetapi sebagai kerangka 

reflektif untuk memahami identitas spiritual manusia, relasinya dengan alam, serta 

dinamika kesadaran di tengah tantangan modern. Dengan demikian, pembahasan 

ontologis ini memperjelas landasan teoretis dari keseluruhan sistem tattwa dalam 

Kakawin Nirartha Prakṛta, sekaligus memperkuat posisi kakawin sebagai teks teologis 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 31 

 

yang dapat dikaji melalui metode hermeneutik filosofis. Sebagai pembanding, Wrhaspati 

Tattwa menggambarkan asal usul alam semesta dari dikotomi dasar Puruṣa-Prakṛti, di 

mana Prakṛti berevolusi menjadi 24 tattwa, sementara Puruṣa tetap sebagai yang ke-25 

yang transenden, menekankan asal mula manusia dan alam dari dualitas ini (Giri & 

Windya, 2024; Devi, 1957). Demikian pula, Bhagavadgītā 13.20 menyatakan:  

Prakṛtiṁ puruṣaṁ caiva viddhy anādī ubhāv api vikārāṁś ca guṇāṁś caiva viddhi 

prakṛti-sambhavān.  

Terjemahannya: 

Ketahuilah bahwa Prakṛti (alam material) dan Puruṣa (roh individual) keduanya 

tanpa awal (anādi) (Winara, 1997). 

Dalam proses fusion of horizons, pemahaman ontologi tattwa tidak berhenti pada 

identifikasi kategori metafisika, tetapi bergerak pada pertanyaan teologis: 

bagaimana manusia mengenali dirinya sebagai kesadaran (Puruṣa) di dalam dunia yang 

ditentukan oleh materi dan guṇa (Prakṛti)? Kakawin menjawabnya melalui metafora, 

struktur tattwa, dan bayangan kosmologis: pengetahuan muncul ketika seseorang dapat 

membedakan keduanya tanpa memisahkannya secara ekstrem.  

Dengan demikian, ontologi dalam Kakawin Nirartha Prakṛta memperlihatkan 

sistem pemikiran yang koheren: Puruṣa dan Prakṛti adalah dua prinsip yang saling 

memerlukan sebagai kondisi pemahaman, namun pembebasan terjadi ketika keduanya 

dibedakan secara reflektif, bukan dipersatukan secara naif. Inilah fondasi teologis yang 

menuntun keseluruhan struktur tattwa dalam kakawin. 

b. Epistemologis: Struktur Kosmis dan Pengetahuan  

Hasil identifikasi struktur tattwa menunjukkan bahwa setelah menetapkan fondasi 

ontologis berupa dualitas Puruṣa-Prakṛti, Kakawin Nirartha Prakṛta bergerak pada 

penjelasan mengenai struktur kosmis sebagai dasar pemahaman pengetahuan. Pesalin IV, 

Wirama 3 memberikan gambaran eksplisit mengenai asal-usul pengetahuan melalui 

hubungan antara prinsip halus dan kasar yang membentuk triloka. Teks ini menunjukkan 

bahwa seluruh fenomena triloka muncul dari gabungan tattwa kasar (sthūla) dan halus 

(sūkṣma), terdiri atas pañca mahābhūta dan pañca tanmātra, yang dipahami sebagai dua 

penyebab abadi.  

Kutipan ini mengandung epistemologi khas tradisi tattwa: pengetahuan tidak 

diperoleh dari abstraksi rasional semata, tetapi melalui pemahaman terhadap struktur 

kosmis yang memadukan dunia lahiriah (makrokosmos) dan batin manusia 

(mikrokosmos). Dalam kerangka hermeneutik Gadamerian, bait tersebut dibaca sebagai 

horizon historis yang menampilkan cara masyarakat Jawa Kuna memahami dunia: 

pengetahuan (jñāna) lahir dari kesadaran akan keterhubungan antara unsur kasar dan 

halus. Ini berarti proses mengetahui bukan kegiatan mental yang terpisah dari realitas, 

tetapi keterlibatan eksistensial manusia dalam struktur kosmis (Donder, 2010).  

Hermeneutika Gadamer menekankan bahwa pemahaman selalu berlangsung 

dalam dialog antara pembaca dan tradisi. Dalam konteks ini, pemahaman terhadap pañca 

mahābhūta dan pañca tanmātra tidak berhenti sebagai daftar elemen metafisika, 

melainkan sebagai struktur ontologis yang memungkinkan manusia memahami realitas 

secara menyeluruh. Dengan kata lain, epistemologi dalam kakawin bersifat kosmologis 

sekaligus antropologis: bhuana agung hanya dapat dipahami melalui bhuana alit, dan 

sebaliknya. 

Epistemologi yang menautkan struktur alam semesta dengan proses pengetahuan 

menemukan paralel dalam Bhagavadgītā 9.8: 

Prakṛtiṁ svām avaṣṭabhya visṛjāmi punaḥ punaḥ, 

bhūta-grāmam imaṁ kṛtsnam avaśaṁ prakṛter vaśāt. 

Terjemahannya: 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 32 

 

Dengan bersandar pada Prakṛti-Ku, Aku menciptakan kembali seluruh kumpulan 

makhluk ini berulang-ulang. Semuanya tercipta tanpa berdaya, berada di bawah 

kendali Prakṛti (Winara, 1997).  

Dari kutipan teks di atas dapat dinyatakan bahwa seluruh makhluk tercipta dan 

tunduk pada pranata Prakṛti. Dari perspektif hermeneutik, ayat ini membuka horizon 

dialog baru: pengetahuan tidak berada di luar Prakṛti, tetapi muncul dari kesadaran akan 

posisi manusia di dalam dinamika kosmis yang terus berlangsung (Premananda, 2025). 

Dengan demikian, pemahaman manusia terhadap realitas tidak mungkin netral; ia selalu 

melibatkan keterikatan eksistensial pada struktur tattwa. 

Wawancara dengan Pedanda Gde Nyoman Dawan memperkuat pemahaman ini. 

Beliau menyatakan: Bhūta dan tanmātra itu badan rohani; tubuh manusia hanya 

tempatnya Brahman bekerja (Wawancara, 20 April 2025). Dalam pembacaan 

hermeneutika, pernyataan ini berfungsi sebagai horizon tradisi lisan yang memaknai 

kembali struktur kosmis. Pengetahuan tidak dipahami sebagai akumulasi informasi, tetapi 

sebagai transformasi batin ketika seseorang menyadari bahwa tubuhnya merupakan 

cermin dari alam semesta. Hermeneutika Gadamer mengajarkan bahwa horizon tradisi 

tidak boleh dipisahkan dari horizon teks, sehingga wawancara ini memberi konteks 

teologis yang hidup atas epistemologi kakawin. 

c. Etis: Pengendalian Indriya dan Rāga 

Setelah menegaskan fondasi ontologis serta struktur epistemologis tattwa, 

Kakawin Nirartha Prakṛta beralih pada dimensi etika melalui refleksi mendalam 

mengenai peran indriya, pikiran, dan rāga (nafsu/keterikatan) terhadap kondisi batin 

manusia. Pesalin IV wirama 1 memberikan dasar pembacaan hermeneutic, menyatakan: 

kārméndriyéka maka margga paniṅ swacitta, 

kāméndriyā manahakěn sukaniṅ dadi wwaṅ, 

kāmendriyān pinaka margga mamiśréṅ sūkṣma, 

ndan saṅ wuwus wruhi panūkṣma nikān ya maŋka (Poerbatjaraka, 1951). 

Terjemahannya: 

Karmendriya itu sebagai jalan menuju pikiran murni, Karmendriya juga 

membawa manusia menikmati hidup, Karmendriya juga sebagai jalan mencapai 

Hyang Suksma, Bagi seseorang yang telah memahami makna mendalam dari 

semua itu. 

Bait ini menggambarkan dua sisi indriya: karmendriya (alat tindakan) yang dapat 

mengantar pada kesucian pikiran (swacitta), dan kamendriya (indria keinginan) yang 

cenderung membawa batin pada keterikatan halus yang tak terlihat (sūkṣma). Pembacaan 

awal menunjukkan bahwa indriya bersifat ambivalen: dapat menjadi jalan menuju 

kemurnian, tetapi juga sumber jebakan batin. Pesalin III, wirama 6, menegaskan kondisi 

etis manusia, yaitu: 

Tadwat maŋkana taṅ samasta-jana tan dadi wěnaṅa dhumāraṇa ṅ manaḥ, déniṅ 

rāga lanâṅikět lěwu subaddha ri hatinikanaṅ sarāt kabéh, hetunyān mapagěḥ kěta 

ṅ mada wimoha manah atisumök nirāntara, byāktaŋde wiparita tan wuruŋ 

anūtakěn iki ri saseṣṭiniṅ hiḍěp (Poerbatjaraka, 1951). 

Terjemahannya:  

Demikianlah kebanyakan orang jika mereka tidak bisa mengendalikan pikirannya, 

karena nafsu begitu kuat mengikat hati kebanyakan orang, mengakibatkan mabuk 

dan bingungnya pikiran memenuhi hati tiada henti, itulah sebabnya orang menjadi 

bingung dan terus menerus terdorong untuk mengikuti keinginannya. 

Kutipan ini menegaskan bahwa kebanyakan orang gagal mengendalikan pikiran 

karena rāga mengikat hati dengan kuat. Di sinilah struktur etika kakawin memperlihatkan 

arah moralnya: penderitaan bukan lahir dari dunia luar, tetapi dari keterikatan batin yang 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 33 

 

berlebihan pada objek-objek Prakṛti. Dalam kerangka hermeneutik Gadamer, bait-bait 

tersebut dipahami sebagai horizon historis tentang psikologi moral Jawa Kuna: 

pengetahuan etis tidak dipisahkan dari disiplin batin. Rāga diperlakukan bukan sekadar 

nafsu, tetapi kekuatan eksistensial yang membentuk cara seseorang hadir di dunia. 

Gadamer menekankan bahwa pemahaman moral selalu dibentuk oleh tradisi. 

Tradisi dalam kakawin memandang pengendalian indriya sebagai prasyarat untuk 

mencapai śuddha-citta (pikiran suci). Dengan demikian, moralitas tidak berdiri sendiri, 

tetapi terkait erat dengan ontologi (relasi Puruṣa-Prakṛti) dan epistemologi (struktur 

kosmis yang mengatur pengalaman manusia). Bait Wirama 1 dalam perspektif 

hermeneutik menunjukkan bahwa karmendriya dapat berfungsi sebagai “medium 

pemurnian” ketika diarahkan pada dharma, sedangkan kamendriya menjadi penyebab 

kabut batin ketika tidak disertai diskriminasi. Dengan kata lain, tindakan etis merupakan 

hasil keselarasan antara pengendalian diri dan pengetahuan kosmis (Ardiyanti et al., 2016; 

Subawa, 2019; Wiyasa et al., 2017). 

Wawancara dengan informan menambahkan horizon tradisi hidup. Pedanda Gde 

Tianyar Manuaba menegaskan: Indriya suci jika dipakai untuk dharma; rāga itu yang 

mengikat hati manusia (Wawancara, 20 April 2025). Informan lain, Pedanda Wayahan 

Sebali, menyatakan: Rāga itu bukan hanya keinginan. Itu sumber kabut pikiran 

(Wawancara, 21 April 2025). Kedua pandangan ini memperkaya pemahaman bahwa etika 

dalam kakawin bukan bertumpu pada hukum moral eksternal, tetapi pada proses 

penyadaran batin. Dalam pembacaan hermeneutik, suara para sulinggih tidak hanya 

menjadi data empiris, tetapi horizon tradisi yang ikut membentuk pemahaman pembaca 

modern. 

Wrhaspati Tattwa memberikan kerangka serupa tentang rāga sebagai bentuk 

karma-wāsanā (impresi batin), yang menjerat ātman dalam siklus saṃsāra. Donder 

(2010) menegaskan bahwa dalam teologi Hindu Nusantara, pengendalian rāga 

merupakan inti dari tri kaya parisudha sebagai dasar etik-spiritual. Kajian kontemporer 

oleh Setiari (2021); Reza (2024) menambah perspektif bahwa etika dalam kakawin sering 

dipahami sebagai pola pembinaan karakter dalam pendidikan agama Hindu, namun 

pembacaan hermeneutik memperlihatkan dimensi yang lebih dalam: etika adalah 

transformasi identitas eksistensial, bukan sekadar norma perilaku. 

d. Soteriologis: Pembebasan Sebagai Rekognisi Diri 

Dimensi soteriologis dalam Kakawin Nirartha Prakṛta memperlihatkan 

bagaimana keseluruhan struktur tattwa akhirnya diarahkan pada tujuan pembebasan atau 

mokṣa. Teks tidak mendudukkan mokṣa sebagai tujuan terpisah dari kehidupan, 

melainkan sebagai penyadaran batin yang muncul dari kemampuan membedakan antara 

kesadaran murni dan dinamika Prakṛti. Pesalin I Wirama 4 menghadirkan metafora katak 

dan lebah memperlihatkan dua kondisi batin: pikiran yang kabur seperti katak tidak dapat 

mengetahui keharuman teratai, sedangkan kesadaran terlatih seperti lebah mampu 

menangkap hakikat halus realitas.  

Dalam pembacaan hermeneutik, metafora ini bukan sekadar gambaran puitis, 

tetapi horizon tradisi yang menjelaskan bahwa pembebasan hanya mungkin ketika 

seseorang mampu menembus batas persepsi indria dan membuka mata pengetahuan batin 

(Wiyasa et al., 2017). Gagasan mengenai struktur tattwa yang berkembang dari unsur 

halus menjadi kasar memberi landasan bagi pemahaman mengenai keterikatan. Dalam 

Pesalin IV, uraian mengenai “pañcawiṅśa” dan “catwariṅśa tattwa” menunjukkan bahwa 

semakin jauh kesadaran tenggelam dalam evolusi Prakṛti, semakin besar potensi 

keterikatannya.  

Wawancara dengan Pedanda Gde Tianyar Manuaba menegaskan hal ini, bahwa: 

mokṣa itu bukan pergi ke mana-mana; namun ketika ātman kembali mengenali dirinya 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 34 

 

sebagai siwātma. Pernyataan ini menjadi bagian dari horizon tradisi lisan yang 

memperkaya pemahaman teks: mokṣa dipahami sebagai rekognisi diri, bukan 

perpindahan metafisis. Pembacaan ini menemukan resonansi dengan ajaran 

Bhagavadgītā 15.10, yang menyebut bahwa orang bodoh tidak dapat memahami 

keberadaan ātman karena terbelenggu oleh guṇa, sedangkan mereka yang ‘melihat 

dengan mata pengetahuan’ dapat mengenali realitas batiniah.  

Dialog antara kakawin dan Gītā membuka horizon interpretasi yang lebih luas: 

pembebasan bukanlah pelarian, tetapi kejernihan pandang. Hermeneutika Gadamerian 

memandang proses ini sebagai penyatuan horizon pembaca modern memasuki dialog 

dengan horizon Jawa Kuna, tradisi Śaiva, dan pengalaman spiritual Nusantara, sehingga 

makna mokṣa muncul sebagai peristiwa pemahaman yang hidup. 

 

3. Relevansi Ajaran Tattwa bagi Praksis Spiritual Hindu  

Ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakṛta memiliki relevansi langsung bagi 

praksis spiritual Hindu karena seluruh struktur pemikiran yang diuraikan dalam teks tidak 

dimaksudkan sebagai spekulasi metafisis semata, melainkan sebagai landasan 

transformasi batin. Kakawin ini membangun sistem tattwa yang utuh, mulai dari konsep 

ontologis: Puruṣa-Prakṛti, struktur epistemologis: triloka, etika pengendalian rāga, 

hingga pandangan soteriologis tentang pembebasan. Dengan demikian, praksis spiritual 

Hindu dapat dipahami sebagai arena penerapan konkret dari struktur teologis tersebut. 

Dimensi ontologis yang menempatkan manusia sebagai bagian dari keterjalinan Puruṣa 

dan Prakṛti memberi pijakan bagi cara seorang sādhaka memandang dirinya.  

Kesadaran bahwa ātman memiliki sifat murni tetapi terjerat dalam evolusi Prakṛti 

mendorong praktik spiritual untuk mengembalikan batin pada sifat asalinya. Pemahaman 

ini memberi kedalaman bagi ritus-ritus Hindu, seperti pemujaan, tapa, semadhi, maupun 

karena praktik tersebut dipandang sebagai sarana menertibkan gerak Prakṛti dalam diri 

sehingga sifat Puruṣa dapat kembali terang (Harsananda, 2021; Windya, 2021). 

Wawancara dengan Pedanda Gde Purnabhawa menyatakan: bahwa ritus hanya memiliki 

makna apabila dilandasi pengolahan batin dan kesadaran akan prinsip-prinsip tattwa, 

upacara tanpa kesadaran tattwa hanya menghasilkan keramaian, bukan pencerahan 

(Wawancara, 21 April 2025). 

Pada ranah epistemologis, pemahaman terhadap struktur kosmis memberikan arah 

bagi penyadaran spiritual. Konsep pañca mahābhūta dan pañca tanmātra yang 

membentuk bhuana agung dan bhuana alit menunjukkan bahwa pengetahuan tidak 

terpisah dari keberadaan manusia dalam dunia. Praktisi spiritual memahami dirinya 

sebagai cermin dari alam semesta; karena itu, pemurnian batin berarti pula pemulihan 

keharmonisan kosmis. Pemikiran ini relevan bagi penguatan ekospiritualitas Hindu, 

khususnya dalam konteks krisis ekologis kontemporer. Prinsip tat tvam asi, ketika dibaca 

melalui kerangka tattwa, mengarahkan umat Hindu untuk memandang pemeliharaan 

lingkungan sebagai bagian integral dari pemeliharaan diri. 

Ajaran etis dalam Kakawin Nirartha Prakṛta, terutama terkait pengendalian rāga, 

memberikan pedoman praktis bagi disiplin spiritual. Teks menegaskan bahwa manusia 

gagal menata pikiran karena terjerat nafsu, dan karena itu pemurnian indriya menjadi 

fondasi etika spiritual. Praksis Hindu, seperti mauna, satya, ahimsa, brahmacarya, 

upavāsa, dapat dibaca sebagai bentuk aplikasi etis dari ajaran tattwa. Etika tidak dipahami 

sebagai seperangkat aturan moral eksternal, tetapi cara menyadarkan batin agar tidak larut 

dalam dinamika Prakṛti yang terus berubah. Dalam pandangan sulinggih, pengendalian 

diri adalah syarat bagi semua bentuk pemujaan; tanpa itu, ritus hanya menjadi pertunjukan 

simbolik tanpa transformasi batin. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 35 

 

Dimensi soteriologis yang menekankan rekognisi diri menjadi pusat arah praksis 

spiritual Hindu. Kakawin mengajarkan bahwa pembebasan tidak tercapai melalui 

perpindahan fisik ke dunia lain, melainkan melalui kejernihan kesadaran untuk 

membedakan antara Puruṣa dan Prakṛti. Wawancara dengan Informan Pedanda Gde 

Wayan Demung menegaskan bahwa: seluruh aktivitas spiritual Hindu, baik ritual, 

meditasi, bhakti, maupun tapa bertujuan mengembalikan seseorang pada sifat siwātma. 

Dalam dialog hermeneutik, hal ini memperlihatkan bahwa mokṣa dipahami sebagai 

peristiwa pemahaman batin yang terjadi ketika horizon manusia bertemu dengan horizon 

metafisis tattwa. 

Relevansi ajaran tattwa semakin tampak dalam konteks kehidupan keagamaan 

kontemporer. Modernitas, pariwisata, dan komodifikasi ritual sering menggeser praktik 

keagamaan menjadi aktivitas simbolik yang dangkal (Sena, 2021). Pemisahan ritus dari 

landasan tattwa menyebabkan hilangnya kedalaman spiritual dan melemahnya daya 

transformatif upacara keagamaan. Di sinilah ajaran tattwa memberi fondasi kritis: ritual 

harus kembali dibaca sebagai sarana pembentukan kesadaran, bukan sekadar identitas 

budaya. Pembacaan hermeneutik memungkinkan tradisi ini terus ditafsirkan ulang agar 

tetap relevan, tidak terjebak antara pelestarian kaku dan komersialisasi berlebihan. 

Dengan memahami struktur tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakṛta, praksis 

spiritual Hindu memperoleh kerangka yang lebih holistik: ontologi memberi arah, 

epistemologi memberi pemahaman, etika memberi disiplin, dan soteriologi memberi 

tujuan. Penyatuan keempat dimensi ini menjadikan ajaran tattwa relevan untuk 

menghadapi tantangan spiritual masa kini, baik dalam ranah kesadaran diri, pemurnian 

batin, relasi dengan alam, maupun pembacaan ulang tradisi agar tidak terasing dari makna 

terdalamnya (Acri, 2013). Dengan demikian, ajaran tattwa tetap menjadi sumber inspirasi 

teologis dan praksis yang menuntun umat Hindu menjalani kehidupan rohani yang lebih 

jernih, mendalam, dan bertanggung jawab. 
 

Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Kakawin Nirartha Prakṛta memuat struktur 

ajaran tattwa yang koheren dan dapat dipahami secara mendalam melalui pendekatan 

hermeneutika filosofis. Pembacaan terhadap bait-bait kunci mengungkap empat dimensi 

utama yang membentuk konstruksi metafisika teks, yaitu: dimensi ontologis yang 

menegaskan dualitas Puruṣa-Prakṛti sebagai dasar realitas; dimensi epistemologis yang 

menghadirkan triloka sebagai kerangka pengetahuan; dimensi etis yang menempatkan 

pengendalian indriya dan rāga sebagai disiplin batin; serta dimensi soteriologis yang 

memandang pembebasan sebagai rekognisi terhadap hakikat diri yang murni. Secara 

metodologis, penelitian ini memperlihatkan bahwa hermeneutika Gadamer mampu 

membuka ruang dialogis antara teks kakawin, tradisi hidup para sulinggih, dan horizon 

pembaca modern. Pendekatan ini tidak hanya menyingkap lapisan makna yang bersifat 

metafisis dan teologis, tetapi juga memperlihatkan cara pengetahuan spiritual dibentuk 

melalui relasi historis antara pembaca dan tradisi. Dengan demikian, penelitian ini 

menegaskan pentingnya hermeneutika sebagai metode dalam studi sastra-keagamaan 

Hindu Nusantara. Secara praktis, ajaran tattwa dalam kakawin terbukti tetap relevan bagi 

praksis spiritual Hindu. Struktur ajarannya dapat menjadi orientasi bagi pemurnian batin, 

penguatan kesadaran kosmologis, serta pemaknaan ulang ritus secara reflektif di tengah 

tantangan modernitas, komodifikasi ritual, dan krisis ekologi. Relevansi ini menunjukkan 

bahwa kakawin tidak hanya berfungsi sebagai warisan sastra, tetapi juga sebagai sumber 

etis-teologis bagi pembinaan spiritual umat Hindu. Dengan demikian penelitian ini 

memberikan kontribusi bagi pengembangan studi tattwa Nusantara dan memperkuat 

perlunya pendekatan hermeneutik dalam membaca teks-teks Hindu klasik secara lebih 

kritis, kontekstual, dan teologis. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 36 

 

Daftar Pustaka 

Acri, A. (2013). Modern Hindu Intellectuals and Ancient Texts: Reforming Śaiva Yoga 

in Bali. Journal of the Humanities and Social Sciences of Southeast Asia, 169(1), 

68-103. 

Acri, A. (2018). Dharma Pātañjala:Kitab Saiwa Dari Jaman Jawa Kuna Kajian Dan 

Perbandingan Dengan Sumber Jawa Kuna Dan Sanskerta Terkait. Jakarta: 

Kepustakaan Popular Gramedia. 

Adnyana, I. W. A. (2022). Ajaran Tattwa dalam Kakawin Pūja Saraśwati. JAPAM (Jurnal 

Pendidikan Agama), 2(1), 12-20. 

Adnyana, I. B. P. (2022). Pūrwa Bhūmi Kamulan (Kajian Teks: Konsep Brahma Tattwa). 

PURWADITA: Jurnal Agama Dan Budaya, 6(1), 71-84. 

Agastia, I. B. G. (2000). Nirartha Prakrĕta. Denpasar: Yayasan Dharmasastra. 

Ardiyanti, G. A. P., Putra, I. B. R., & Supatra, I. N. (2016). Tutur Widhi Sastra Dharma 

Kapatian: Analisis Struktur Dan Fungsi. Jurnal Humanis, 16(2), 8-13. 

Devi, S. (1957). Wrhaspati Tattwa. Nagpur: International Academy of Indian Culture. 

Donder, I. K. (2010). Teologi: Memasuki Gerbang Ilmu Pengetahuan Ilmiah Tentang 

Tuhan Paradigma Sanatana Dharma. Surabaya: Paramita. 

Gadamer, H. G. (1975). Truth and Method. New York: Seabury Press. 

Giri, I. M. A., & Windya, I. M. (2024). Yogākṣara Dalam Śiwa Tattwa Sebagai Laku 

Spiritual Untuk Mencapai Kalepasan. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 8(1), 55-

72. 

Harsananda, H. (2021). Strukturasi Ajaran Tattwa Dalam Teks Tattwa Jnana. Kamaya: 

Jurnal Ilmu Agama, 4(2), 188-204. 

Kartika, P. C., rsyad, H., Ridlwan, M., & Cahya, P. (2016). Pluralisme Agama Dalam 

Kakawin Sutasoma. Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 9(2). 

Mayuni, A. A. I., Yasa, I. W. S., & Utama, I. W. B. (2020). Wacana Eskatologis Dalam 

Putru Pasaji. Dharmasmrti: Jurnal Ilmu Agama Dan Kebudayaan, 20(1), 10-18.  

Poerbatjaraka. (1951). Nirartha Prakreta. Bijdragen 107(2), 201-225. 

Premananda, R. S., Windya, I. M., & Gunawijaya, I. W. T. (2025). Implementasi Ajaran 

Kalĕpasan Dalam Lontar Wikṣu Pungu Di Kecamatan Denpasar Timur. SWARA 

WIDYA: Jurnal Agama Hindu, 5(1), 72-90. 

Putra, I. N. D. P. (2024). Struktur Naratif Kakawin Nirartha Prakṛta: Kajian Bahasa, 

Sastra Dan Budaya. Jurnal Dharma Sastra, 4(1), 67-76. 

Radhakrishnan, S. (1956). Indian Philosophy. London: George Allen & Unwin. 

Reza, S. (2024). Analisis Nilai-Nilai Filosofis Kakawin Nirartha Prakṛta. Jurnal Ilmu 

Sosial, 5(10). 

Sena, I. G. M. W. (2021). The Concept of Yoga in the Tattwa Jñana Script. Analisa: 

Journal of Social Science and Religion, 6(1), 17-32. 

Setiari, N. P. R., &. Sudiarta. (2021). Nilai Pendidikan Agama Hindu Dalam Teks 

Kekawin Niratha Prakerta. Maha Widya Bhuwana: Jurnal Pendidikan, Agama 

dan Budaya, 4(1), 85-92. 

Subawa, I. M. P. (2020). Makna Teologi Kematian Umat Hindu Di Bali (Kajian Teks 

Yama Purwana Tattwa). Widyacarya: Jurnal Pendidikan, Agama dan 

Budaya, 3(2), 85-97. 

Suminto, D. K. (2023). The Concept of Tri Hita Karana in Kakawin Śiwarātrikalpa as a 

Means to Interpret Life. Lekesan: Interdisciplinary Journal of Asia Pacific Arts, 

6(1), 62-71. 

Surawati, N. M., & Winarti, N. N. (2020). Ajaran Tattwa Dalam Kakawin 

Sumanasantaka. VIDYA WERTTA: Media Komunikasi Universitas Hindu 

Indonesia, 3(1), 10-22. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 37 

 

Untara, I. M. G. S., & Krishna, I. B. W. (2023). Ajaran Tattwa Dalam Tutur Medang 

Kemulan. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 6(4), 397- 412. 

Widyana, I. K., Arta, I. G. A. J., & Komang, I. (2022). Śiwa Tattwa Dalam Konstruksi 

Keagamaan Hindu Indonesia. Maha Widya Duta: Jurnal Penerangan Agama, 

Pariwisata Budaya, dan Ilmu Komunikasi, 6(1), 38-47. 

Winara, I. W. M. (1997). Bhagavadgītā: Terjemahan Dan Penjelasan. Surabaya: 

Paramita. 

Windya, I. M. (2019). Konsep Teologi Hindu Dalam Tattwajñāna. Jnanasiddhanta: 

Jurnal Teologi Hindu, 1(1), 28-36. 

Windya, I. M. (2021). Brahmawidyā Dalam Tattwa Sanghyang Mahājñāna. Kamaya: 

Jurnal Ilmu Agama, 4(3), 321-333. 

Wirawan, G. N. (2024). Filsafat Manusia Dalam Lontar Tattwa Sangkaning Dadi 

Janma. Vidya Darsan: Jurnal Mahasiswa Filsafat Hindu, 6(1), 45-57. 

Wiyasa, I. P., Bawa, A. A. G., & Suarka, I. N. (2017). Kakawin Dharma Sawita: Analisis 

Semiotik. Jurnal Humanis Fakultas Ilmu Budaya Unud, 18(2), 226-233. 


