Jayapangus Press Ve Volume 10 Nomor 1 (2026)
Jurnal Penelitian Agama Hindu S ISSN : 2579-9843 (Media Online)

Lepzpeagus =

Analisis Ajaran Tattwa Dalam Kakawin Nirartha Prakrta:
Pendekatan Hermeneutika Gadamerian

Ida Made Windya*, Putu Sri Marselinawati
Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Singaraja, Indonesia
*imwindya@gmail.com

Abstract

This study examines the tattwa structure in the Kakawin Nirartha Prakyta through
a philosophical hermeneutic approach to reveal its theological, metaphysical, and
practical significance within Hindu thought. Hermeneutic readings of this kakawin
remain limited, leaving its doctrinal depth insufficiently explored. This research aims to
identify the conceptual structure of tattwa, interpret its key metaphysical formulations,
and assess their relevance for contemporary Hindu spiritual praxis. The study employs
Gadamerian hermeneutics through structured procedures: establishing the authoritative
text, selecting and interpreting essential verses, engaging the horizons of text, tradition,
and interpreter, and formulating renewed understanding through the fusion of horizons.
Data sources include the Poerbatjaraka edition of the kakawin, interviews with sulinggih
representing the living tradition, and secondary literature on tattwa philosophy and
Hindu theology. Findings show that the kakawin articulates a coherent tattwa system
consisting of four interconnected dimensions: an ontological framework based on the
duality of Purusa—Prakrti; an epistemological model rooted in triloka and the hierarchy
of subtle and gross elements; an ethical orientation emphasizing sensory discipline and
the regulation of raga, and a soteriological vision that conceptualizes liberation as self-
recognition of one’s essential nature. The study concludes that the tattwa teachings of the
kakawin remain highly relevant for Hindu spiritual practice, particularly in
strengthening inner discipline, cosmological awareness, and reflective ritual
engagement. The research contributes to the development of Nusantara tattwa studies
and affirms the methodological significance of hermeneutics for interpreting classical
Hindu texts.

Keywords: Tattwa; Kakawin Nirartha Prakrta; Gadamerian Hermeneutics; Hindu
Theology

Abstrak

Penelitian ini mengkaji struktur ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakrta
melalui pendekatan hermeneutika filosofis untuk mengungkap kedalaman teologis,
metafisis, dan relevansi praksisnya dalam tradisi Hindu. Kajian hermeneutik terhadap
kakawin ini masih terbatas sehingga kedalaman doktrinalnya belum terjelaskan secara
memadai. Penelitian ini bertujuan mengidentifikasi struktur konseptual tattwa,
menafsirkan makna metafisis yang terkandung dalam bait-bait kunci, serta menilai
relevansinya bagi praksis spiritual Hindu kontemporer. Metode yang digunakan adalah
hermeneutika Gadamer dengan prosedur terstruktur: penetapan teks dasar, seleksi dan
interpretasi bait-bait penting, dialog antara horizon teks, tradisi, dan penafsir, serta
pembentukan pemahaman baru melalui fusion of horizons. Data diperoleh dari edisi
Poerbatjaraka, wawancara dengan sulinggih sebagai representasi tradisi hidup, serta
literatur sekunder terkait filsafat tattwa dan teologi Hindu. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa kakawin ini menyajikan struktur tattwa yang koheren dalam empat dimensi:
kerangka ontologis berbasis dualitas Purusa-Prakrti; model epistemologis yang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



menempatkan triloka serta hirarki unsur halus-kasar sebagai dasar pengetahuan; orientasi
etis yang menekankan disiplin indriya dan pengendalian raga, serta visi soteriologis yang
memandang pembebasan sebagai pengenalan kembali hakikat diri. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa ajaran tattwa dalam kakawin tetap relevan bagi praksis spiritual
Hindu, terutama dalam memperkuat disiplin batin, kesadaran kosmologis, dan
pemaknaan ritus secara reflektif. Kajian ini berkontribusi pada pengembangan studi
tattwa Nusantara serta menegaskan nilai metodologis hermeneutika dalam penafsiran
teks Hindu Klasik.

Kata Kunci: Tattwa; Kakawin Nirartha Prakyta; Hermeneutika Gadamer; Teologi
Hindu

Pendahuluan

Dalam khazanah teologi Hindu, tattwa dipahami sebagai fondasi metafisis yang
menjelaskan relasi fundamental antara Tuhan (Paramasiva), diri sejati (atman), dan alam
semesta (bhuwana agung). Sebagai kerangka filsafat, ajaran tattwa tidak hanya bersifat
spekulatif, melainkan juga memiliki fungsi praktis sebagai pedoman etis dan spiritual
umat Hindu dalam menjalani kehidupan (Acri, 2018; Donder, 2010). Ajaran ini telah
banyak dikaji dalam teks-teks klasik, baik berupa tattwa sastra seperti Vrhaspatitattva
dan Tattvajiiana, maupun dalam karya sastra berbentuk kakawin yang kaya dengan
simbolisme kosmologis (Surawati, 2020; Windya, 2019). Salah satu karya penting yang
memuat ajaran tattwa adalah Kakawin Nirartha Prakyta. Selain bernilai sastra, teks ini
mengandung konstruksi metafisis yang merepresentasikan keteraturan kosmos, dinamika
batin manusia, hingga tujuan tertinggi berupa moksa. Di Bali, Kakawin Nirartha Prakrta
dipelajari melalui forum mabebasan bukan hanya sebagai ekspresi estetik, tetapi juga
sebagai sarana pendidikan rohani yang menghubungkan tradisi klasik dengan praksis
spiritual kontemporer (Agastia, 2000; Putra, 2024). Hal ini menunjukkan fungsi ganda
kakawin: sebagai karya sastra sekaligus sebagai sumber teologi Hindu.

Namun, kajian akademik sebelumnya menunjukkan keterbatasan. Penelitian Putra
(2024) membahas struktur naratif kakawin dari manggala, korpus, hingga epilog, dan
menemukan kesatuan naratif yang memperkuat pesan filosofis. Reza (2024) menyoroti
nilai-nilai moral seperti keharmonisan, kesederhanaan, dan relasi manusia dengan alam.
Setiari (2021) menguraikan nilai pendidikan agama Hindu melalui ajaran sad ripu, tri
marga, dan tri kaya parisudha. Sementara itu, Adnyana (2022) mengkaji Kakawin Puja
Saraswati. Bahkan studi Surawati & Winarti (2020) meneliti Kakawin Sumanasantaka,
keduanya tetap menitikberatkan pada nilai etika dan pedagogis.

Dengan demikian, dimensi teologis khususnya sistem ajaran tattwa dalam
Kakawin Nirartha Prakrta masih jarang ditelaah secara sistematis. Padahal, dalam
konteks akademik terkini, beberapa studi menekankan pentingnya reinterpretasi tattwa
untuk menjawab tantangan modern, seperti materialisme, degradasi moral, dan Krisis
ekologis (Harsananda, 2021; Reza, 2024; Widyana, 2022). Kesenjangan ini semakin jelas
ketika ditinjau dari sisi metodologis. Sebagian besar penelitian terdahulu masih bersifat
filologis atau etnografis, sehingga kurang memberi ruang bagi pendekatan filosofis yang
mampu menghubungkan horizon historis teks dengan horizon pembaca kontemporer.

Pendekatan hermeneutika filosofis Hans-Georg Gadamer dengan konsep fusion
of horizons dapat menjadi kerangka analitis untuk menghasilkan interpretasi baru yang
tetap berakar pada teks klasik tetapi relevan bagi konteks modern (Gadamer, 1975).
Urgensi penelitian ini bertumpu pada dua hal. Secara akademis, penelitian ini memperluas
cakrawala kajian teologi Hindu berbasis teks Jawa Kuna dengan menawarkan model
interpretasi hermeneutik yang kontekstual.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Secara praktis, penelitian ini relevan bagi umat Hindu dalam menghadapi
tantangan modern seperti materialisme, degradasi moral, dan krisis ekologis, karena
ajaran tattwa dapat dijadikan pedoman hidup yang reflektif dan transformative (Kartika,
2016; Sena, 2021; Suminto, 2023). Berdasarkan latar belakang tersebut, masalah
penelitian dapat dirumuskan secara konkret sebagai berikut: (1) Bagaimana struktur
ajaran tattwa termanifestasi dalam Kakawin Nirartha Prakyta? (2) Bagaimana makna
teologis ajaran tattwa tersebut dapat ditafsirkan dalam kerangka teologi Hindu? (3)
Bagaimana relevansi ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakyta terhadap praksis
spiritual Hindu di era kontemporer?.

Rumusan masalah ini menegaskan arah penelitian untuk mengisi kekosongan
kajian, yakni menawarkan pembacaan hermeneutik yang kontekstual atas ajaran tattwa
dalam Kakawin Nirartha Prakrta. Secara akademis, penelitian ini berkontribusi pada
pengembangan teologi Hindu berbasis sastra Jawa Kuna. Secara praktis, penelitian ini
menyediakan landasan reflektif bagi umat Hindu dalam menghadapi tantangan modern,
sehingga tradisi klasik tetap relevan dalam kehidupan religius masyarakat.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian analisis
teks, dengan fokus pada penafsiran ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Praksta
melalui kerangka hermeneutika filosofis Gadamer. Data primer penelitian berupa teks
Kakawin Nirartha Prakrta edisi Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde 107
(1951), sedangkan data sekunder diperoleh dari literatur pendukung berupa buku, artikel
akademik, serta wawancara semi-struktural dengan lima sulinggih senior yang dipilih
secara purposive berdasarkan pengalaman mereka dalam tradisi mabebasan.
Pengumpulan data dilakukan melalui pembacaan tekstual, pencatatan tematik, dan
wawancara yang ditranskripsi serta dikodekan sesuai tema. Analisis dilakukan dengan
mengikuti tahapan operasional hermeneutika Gadamer: memetakan pra-pemahaman
peneliti, mengurai struktur teks, melakukan dialog interpretative antara horizon historis
teks dan horizon pembaca modern, hingga mencapai peleburan cakrawala untuk
menghasilkan pemaknaan teologis yang kontekstual. Pendapat Sulinggih diintegrasikan
sebagai horizon tradisi lisan untuk memperkuat penafsiran, tanpa dijadikan otoritas
tunggal. Validitas penelitian dijaga melalui triangulasi sumber dan metode, pengecekan
konsistensi antar informan, serta refleksivitas peneliti dalam menilai bias selama proses
interpretasi.

Hasil dan Pembahasan

Penelitian ini menganalisis ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakrta
melalui hermeneutika filosofis Hans-Georg Gadamer, yang menekankan dialog antara
horizon historis teks dan horizon kontemporer pembaca untuk mencapai fusion of
horizons (Gadamer, 1975). Analisis didukung oleh kerangka teologi Hindu yang
mencakup dimensi ontologis (hakikat realitas tertinggi), antropologis (posisi atman),
kosmologis (struktur semesta), dan soteriologis (jalan moksa) (Donder, 2010; Mayuni et
al., 2020). Hasil menunjukkan bahwa Kakawin Nirartha Praksta memuat sistem tattwa
yang koheren, terstruktur dalam empat dimensi utama: (1) Ontologi: Haakikat realitas,
hubungan Purusa-Prakrti; (2) Epistemologi: Struktur kosmis dan pengetahuan; (3) Etika:
Pengendalian Indriya dan Raga; serta (4) Soteriologi: Pembebasan sebagai rekognisi diri.
Struktur ini diidentifikasi dari kutipan teks utama (Pesalin 1V, Wirama 1-6; Pesalin I,
Wirama 1), diinterpretasikan secara hermeneutik, dan ditegaskan relevansinya melalui
wawancara. Pembahasan disusun sesuai tujuan khusus penelitian: identifikasi struktur,
interpretasi makna teologis, dan relevansi praksis spiritual kontemporer.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



1. Identifikasi dan Penguraian Struktur Ajaran Tattwa dalam Teks

Analisis tematik terhadap Kakawin Nirartha Prakrta mengungkapkan bahwa
ajaran tattwa merupakan sistem metafisik yang saling berkaitan, dipengaruhi oleh
Samkhya-Vedanta dan Saiva Siddhanta (Adnyana, 2022; Untara, 2023; Windya, 2019).
Sistem ini memiliki struktur yang dapat dikategorikan ke dalam empat dimensi utama,
yaitu ontologi, epistemologi, etika, dan soteriologi. Keempat dimensi ini tidak berdiri
sendiri, melainkan membentuk hierarki berkesinambungan mulai dari dasar realitas
hingga tujuan akhir yaitu pembebasan. Pemaknaan ini telah divalidasi melalui kutipan
langsung dari teks, deskripsi singkat, serta perbandingan dengan sumber-sumber lain

seperti Wrhaspati Tattwa.

Dimensi Kutipan Kunci Deskripsi Ringkas Perbandingan
(Pesalin/Wirama) Kakawin Nirartha dengan Wrhspati
Prakrta Tattwa
1. Pesalin IV, Wirama Bait ini menegaskan Wrhaspati
Ontologi: 2: bahwa realitas berawal Tattwa
Dualitas wwantén wrétatwa dari asas halus pradhana menguraikan
Purusa- wékasin yang kemudian evolusi  tattwa
Prakrti paramatiguhya, berkembang menjadi dimulai dari
byapin  pradhana Kkategori-kategori Prakyti —
pada litnika tanpa metafisis (24-25 tattwa). buddhi —
hinan, tan dwa Kakawin  mengajarkan ahankara -
wibajya bahubhedha bahwa Purusa adalah tanmatra —
mawréddhi-wréddhi, Kesadaran abadi, mahabhita,
nyar paficawinsa sedangkan Praksti selaras  dengan
saha catwarigsa bersifat aktif dan menjadi  kakawin.
tattwa. (Poerba dasar evolusi semesta. Perbedaannya:
tjaraka, 1951) Struktur ini menunjukkan kakawin
(Terjemahannya: fondasi metafisika Hindu menekankan
Terdapat ajaran Jawa Kuna yang aspek simbolik
tattwa sebagai inti integratif, ~memadukan melalui metafora
pengetahuan utama, konsep Samkhya dengan dan bukan daftar
Pradhana  sifatnya corak Saiva Nusantara. sistematis;
sangat halus dan Wrhaspati
tidak terukur, Tattwa  bersifat
kemudian terpecah doktrinal dan
menjadi berbagai eksplisit.
bentuk dan Kakawin  lebih
berkembang, menonjolkan
menjadi dua puluh hubungan
lima dan dua puluh ontologis sebagai
empat tattwa). pengalaman
spiritual, bukan
sekadar kategori
metafisika (Deuvi,
1957).
2. Pesalin 1V, Wirama Teks menguraikan bahwa Wrhaspati
Epistemolog  3: pengetahuan muncul dari Tattwa
i:  Struktur yéka nimittanikanazz memahami menyajikan
Kosmis dan sahanén triloka, keterhubungan antara epistemologi
Pengetahuan  sthaladi tattwa tattwa kasar (mahabhiita) yang lebih

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



kateken

dwidasyanga tattwa,
mwasn bhiita parica
kalawan lima matra

tattwa, aphin rwa
hétunika yan
paripirna nitya.
(Poerbatjaraka,
1951).
(Terjemahannya:
Itulah penyebab

semua di tiga dunia,
tattwa kasar hingga
tattwa  beranggota
dua belas, dan lima

dan halus (tanmatra).
Triloka dipahami sebagai
kerangka epistemologis:
apa Yyang terjadi pada
alam semesta tercermin di

dalam  diri  manusia.
Pengetahuan spiritual
bukanlah penalaran

abstrak, tetapi pembacaan
kosmis terhadap diri.

teknis:
pengetahuan
muncul melalui
penyucian
buddhi
atman
menembus
avidya. Kakawin
lebih naratif:
menekankan
kesadaran
struktur  kosmis
sebagai  bentuk
padharmaning
idep. Kedua teks

hingga
dapat

akan

bhiita dengan lima sepakat  bahwa
matra tattwa, kedua pengetahuan
penyebab itu spiritual adalah
sempurna abadi). proses
penyingkapan,
bukan konstruksi
intelektual.
3. Pesalin IV, Wirama Indriya dibagi menjadi Wrhaspati
Etika: 1: dua: karmendriya yang Tattwa,
Pengendalin  karméndriyéka maka dapat menyucikan mengintegrasika
Indriya dan margga paniz pikiran, dan kamendriya n Samkhya,
Raga swacitta, kaméndriya yang menjeratnya ke Yoga, dan
manahakén sukanin dalam raga. Kakawin Siwaistik,
dadi wwari, menegaskan bahwa membahas etika
kamendriyan pinaka kegagalan spiritual terjadi sebagai  bagian
margga  mamisrén karena  pikiran  tidak dari
suksma, ndan saz mampu lepas dari pengendalian diri
WUWUS wruhi keterikatan. Etika dalam untuk mencapai
paniitksma nikan ya Kkakawin bukan aturan moksa (Devi,
manka. moral, tetapi metode 1957).
(Poerbatjaraka, pemurnian batin untuk Dalam
1951). menertibkan ~ dinamika Wrhaspati
(Terjemahannya: Prakti dalam diri. Tattwa,
karmendriya sebagai pengendalian
jalan ke pikiran indriya
murni, kamendriya merupakan
membuat bagian dari
kebahagiaan menjadi sadacara  dan
orang, kamendriya Stla, dilihat
sebagai jalan sebagai landasan
mencampur  halus, tapa. Kakawin
tapi yang bijak tahu menambahkan
halus di sana). dimensi simbolik
Pesalin 1V, Wirama dan  psikologis
6: melalui

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



tadwat mankana tan
samasta-jana  tan
dadi wénana
dhumarana n manabh,
dénin raga landnikét

lewu subaddha ri
hatinikanan  sarat
kabéh
(Poerbatjaraka,
1951).
(Terjemahannya:
Demikianlah
kebanyakan  orang
tidak mampu

mengendalikan
pikiran, karena raga
sangat kuat mengikat
hati mereka
sepenuhnya).

metafora.
Keduanya
sepakat  bahwa
pengendalian
indriya  adalah
syarat  mutlak
menuju $uddha-
citta

4. Pesalin I, Wirama 1:  Pembebasan terjadi  Wrhaspati
Soteriologi:  santawya ywan i jon ketika atman mampu Tattwa menyebut
Pembebasan  bhatara mengenali kebenaran moksa terjadi
sebagai paramarthdtyanta halus (diibaratkan wangi ketika atman
Rekognisi rin niskala teratai). Mereka yang terlepas dari
Diri (Terjemahan: masih  dikuasai  raga keterikatan
Penghormatan digambarkan seperti karma-wasana.
kepada Bhatara katak yang tak mampu Kakawin
Paramartha di alam memahami  keharuman menekankan
niskala). tersebut. Kakawin pengalaman
Pesalin | wirama 4: menempatkan moksa batinial melalui
duran manduka yan sebagai kejernihan batin, metafora,
pamuktya  wapinin bukan perpindahan ke sedangkan
tufijun prakirren alam lain Wrhaspati
baniu... bersifat
miidhani pway anuké doktrinal.
jon san widagdhér Keduanya
naya (Poerbatjaraka, sepakat  bahwa
1951). pemurnian
ahamkara  dan
raga adalah
syarat utama
pembebasan.

Struktur ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakrta menunjukkan koherensi
yang sistematis: dimulai dari dasar ontologi, ditopang epistemologi, diarahkan melalui

etika, dan berujung pada soteriologi.

Perbandingan dengan

Wrhaspati Tattwa

memperlihatkan integrasi filsafat Samkhya dengan tgologi Saiva, yang pada akhirnya
menegaskan tujuan tertinggi berupa kesatuan dengan Siwa.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



2. Interpretasi Makna Teologis dalam Kerangka Teologi Hindu
a. Ontologis: Dualitas Purusa- Prakrti

Pembacaan hermeneutik terhadap Kakawin Nirartha Prakrta menunjukkan
bahwa fondasi sistem tattwa dalam teks ini berakar pada penggambaran dualitas ontologis
antara Purusa sebagai prinsip kesadaran murni dan Prakrti sebagai prinsip materi yang
dinamis. Identifikasi struktur tattwa pada bagian sebelumnya menunjukkan bahwa
Kakawin Nirartha Prakrta mengawali pemaparan metafisika melalui penegasan dualitas
fundamental antara Purusa dan Prakrti. Dalam Pesalin 1V, Wirama 2, menempatkan
Pradhana/Prakrti sebagai sumber material yang sangat halus dan tidak terukur, yang
kemudian berkembang menjadi berbagai tattwa melalui proses diferensiasi.

Evolusi tersebut menghasilkan konfigurasi 24-25 tattwa, yang sejalan dengan
kerangka metafisika Samkhya. Dalam konteks ini, Purusa hadir sebagai entitas kesadaran
transenden yang tidak berubah, sementara Prakrti menjadi asal mula seluruh manifestasi
kosmis (Giri & Windya, 2024; Premananda, 2025; Wirawan, 2024). Penafsiran ini
diperkuat oleh metafora yang muncul dalam Pesalin I. wirama 4 seperti perbedaan antara
katak dan lebah dalam memahami wangi teratai:

diran manduka yan pamuktya waninin tuijun prakirnén baiiu, ékastha rahinén

kulém tathapi tan wruh piinyanin pagkaja, bhéda mwan gatinin madhubrata sakérn

dok ndan wawan sparsaka, imper mankana miidhani yway anuké jon San

widagdhéy naya (Poerbatjaraka, 1951).

Terjemahannya:

Tentu mustahil bagi si katak untuk menikmati wangi bunga teratai yang tersebar

di permukaan air, Siang dan malam berada di tempat yang sama tanpa menyadari

anugrah yang diberikan oleh bunga teratai, Berbeda dengan si lebah yang dari jauh

pun ia dapat merasakannya, Begitulah kebodohan hamba yang pasti akan
mengotori kaki beliau yang penuh kebijaksanaan.

Metafora ini mengilustrasikan perbedaan kualitas kesadaran antara yang statis dan
yang mampu mengenali realitas halus. Dalam bingkai hermeneutika Gadamer, metafora
tersebut berfungsi sebagai horizon historis yang mencerminkan pemahaman Jawa Kuna
tentang relasi antara kesadaran dan materi. Pemisahan dan perbedaan keduanya bukan
sekadar dikotomi, tetapi menegaskan struktur dasar realitas yang harus dipahami seorang
sadhaka untuk mencapai pencerahan. Dialog antara horizon teks dan horizon pembaca
modern memperjelas bahwa dualitas Purusa Praksti tidak hanya menjadi penjelasan
kosmologis, tetapi juga perangkat teologis untuk memahami posisi atman dalam
hubungan dengan alam dan Tuhan.

Pedanda Gde Tianyar Manuaba, menyatakan: Tattwa adalah sumber tampak dan
tak tampak; Purusa diam, Prakrti yang bergerak (Wawancara, 20 April 2025). Pandangan
sulinggih yang diwawancarai mempertegas interpretasi ini: Purusa dipahami sebagai
kesadaran inti yang tidak bergerak, sedangkan Prakrti adalah energi yang memungkinkan
proses penciptaan dan pengalaman duniawi. Dengan demikian, ontologi tattwa dalam
kakawin menegaskan bahwa penderitaan terjadi ketika kesadaran (Purusa) teridentifikasi
secara keliru dengan dinamika Prakrti, sehingga pemahaman diskriminatif (viveka)
menjadi syarat utama menuju pembebasan (Radhakrishnan, 1956).

Dari sudut hermeneutik, fusion of horizons terjadi ketika struktur ontologis dalam
teks dibaca ulang dalam kerangka teologi Hindu kontemporer. Dualitas Purusa-Prakyti
diinterpretasikan bukan hanya sebagai sistem metafisika klasik, tetapi sebagai kerangka
reflektif untuk memahami identitas spiritual manusia, relasinya dengan alam, serta
dinamika kesadaran di tengah tantangan modern. Dengan demikian, pembahasan
ontologis ini memperjelas landasan teoretis dari keseluruhan sistem tattwa dalam
Kakawin Nirartha Prakrta, sekaligus memperkuat posisi kakawin sebagai teks teologis

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



yang dapat dikaji melalui metode hermeneutik filosofis. Sebagai pembanding, Wrhaspati
Tattwa menggambarkan asal usul alam semesta dari dikotomi dasar Purusa-Prakrti, di
mana Prakrti berevolusi menjadi 24 tattwa, sementara Purusa tetap sebagai yang ke-25
yang transenden, menekankan asal mula manusia dan alam dari dualitas ini (Giri &
Windya, 2024; Devi, 1957). Demikian pula, Bhagavadgita 13.20 menyatakan:

Prakrtim purusam caiva viddhy anadr ubhav api vikarams ca gunams caiva viddhi

prakrti-sambhavan.

Terjemahannya:

Ketahuilah bahwa Prakrti (alam material) dan Purusa (roh individual) keduanya

tanpa awal (anadi) (Winara, 1997).

Dalam proses fusion of horizons, pemahaman ontologi tattwa tidak berhenti pada
identifikasi  kategori metafisika, tetapi bergerak pada pertanyaan teologis:
bagaimana manusia mengenali dirinya sebagai kesadaran (Purusa) di dalam dunia yang
ditentukan oleh materi dan guna (Prakrti)? Kakawin menjawabnya melalui metafora,
struktur tattwa, dan bayangan kosmologis: pengetahuan muncul ketika seseorang dapat
membedakan keduanya tanpa memisahkannya secara ekstrem.

Dengan demikian, ontologi dalam Kakawin Nirartha Praksta memperlihatkan
sistem pemikiran yang koheren: Purusa dan Prakrti adalah dua prinsip yang saling
memerlukan sebagai kondisi pemahaman, namun pembebasan terjadi ketika keduanya
dibedakan secara reflektif, bukan dipersatukan secara naif. Inilah fondasi teologis yang
menuntun keseluruhan struktur tattwa dalam kakawin.

b. Epistemologis: Struktur Kosmis dan Pengetahuan

Hasil identifikasi struktur tattwa menunjukkan bahwa setelah menetapkan fondasi
ontologis berupa dualitas Purusa-Praksti, Kakawin Nirartha Praksta bergerak pada
penjelasan mengenai struktur kosmis sebagai dasar pemahaman pengetahuan. Pesalin 1V,
Wirama 3 memberikan gambaran eksplisit mengenai asal-usul pengetahuan melalui
hubungan antara prinsip halus dan kasar yang membentuk triloka. Teks ini menunjukkan
bahwa seluruh fenomena triloka muncul dari gabungan tattwa kasar (sthila) dan halus
(suksma), terdiri atas parica mahabhiita dan parica tanmatra, yang dipahami sebagai dua
penyebab abadi.

Kutipan ini mengandung epistemologi khas tradisi tattwa: pengetahuan tidak
diperoleh dari abstraksi rasional semata, tetapi melalui pemahaman terhadap struktur
kosmis yang memadukan dunia lahiriah (makrokosmos) dan batin manusia
(mikrokosmos). Dalam kerangka hermeneutik Gadamerian, bait tersebut dibaca sebagai
horizon historis yang menampilkan cara masyarakat Jawa Kuna memahami dunia:
pengetahuan (jiiana) lahir dari kesadaran akan keterhubungan antara unsur kasar dan
halus. Ini berarti proses mengetahui bukan kegiatan mental yang terpisah dari realitas,
tetapi keterlibatan eksistensial manusia dalam struktur kosmis (Donder, 2010).

Hermeneutika Gadamer menekankan bahwa pemahaman selalu berlangsung
dalam dialog antara pembaca dan tradisi. Dalam konteks ini, pemahaman terhadap parica
mahabhita dan paiica tanmatra tidak berhenti sebagai daftar elemen metafisika,
melainkan sebagai struktur ontologis yang memungkinkan manusia memahami realitas
secara menyeluruh. Dengan kata lain, epistemologi dalam kakawin bersifat kosmologis
sekaligus antropologis: bhuana agung hanya dapat dipahami melalui bhuana alit, dan
sebaliknya.

Epistemologi yang menautkan struktur alam semesta dengan proses pengetahuan
menemukan paralel dalam Bhagavadgita 9.8:

Prakrtirm svam avastabhya visyjami punah punah,

bhiita-gramam imam Krtsnam avasam praKrter vasat.

Terjemahannya:

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Dengan bersandar pada Prakrti-Ku, Aku menciptakan kembali seluruh kumpulan
makhluk ini berulang-ulang. Semuanya tercipta tanpa berdaya, berada di bawah
kendali Prakrti (Winara, 1997).

Dari kutipan teks di atas dapat dinyatakan bahwa seluruh makhluk tercipta dan
tunduk pada pranata Prakyti. Dari perspektif hermeneutik, ayat ini membuka horizon
dialog baru: pengetahuan tidak berada di luar Prakrti, tetapi muncul dari kesadaran akan
posisi manusia di dalam dinamika kosmis yang terus berlangsung (Premananda, 2025).
Dengan demikian, pemahaman manusia terhadap realitas tidak mungkin netral; ia selalu
melibatkan keterikatan eksistensial pada struktur tattwa.

Wawancara dengan Pedanda Gde Nyoman Dawan memperkuat pemahaman ini.
Beliau menyatakan: Bhita dan tammatra itu badan rohani; tubuh manusia hanya
tempatnya Brahman bekerja (Wawancara, 20 April 2025). Dalam pembacaan
hermeneutika, pernyataan ini berfungsi sebagai horizon tradisi lisan yang memaknai
kembali struktur kosmis. Pengetahuan tidak dipahami sebagai akumulasi informasi, tetapi
sebagai transformasi batin ketika seseorang menyadari bahwa tubuhnya merupakan
cermin dari alam semesta. Hermeneutika Gadamer mengajarkan bahwa horizon tradisi
tidak boleh dipisahkan dari horizon teks, sehingga wawancara ini memberi konteks
teologis yang hidup atas epistemologi kakawin.

c. Etis: Pengendalian Indriya dan Raga

Setelah menegaskan fondasi ontologis serta struktur epistemologis tattwa,
Kakawin Nirartha Praksta beralih pada dimensi etika melalui refleksi mendalam
mengenai peran indriya, pikiran, dan raga (nafsu/keterikatan) terhadap kondisi batin
manusia. Pesalin IV wirama 1 memberikan dasar pembacaan hermeneutic, menyatakan:

karméndriyéka maka margga panin swacitta,

kaméndriya manahakén sukanin dadi wwari,

kamendriyan pinaka margga mamisrén sitksma,

ndan san wuwus wruhi panitksma nikan ya manka (Poerbatjaraka, 1951).

Terjemahannya:

Karmendriya itu sebagai jalan menuju pikiran murni, Karmendriya juga

membawa manusia menikmati hidup, Karmendriya juga sebagai jalan mencapai

Hyang Suksma, Bagi seseorang yang telah memahami makna mendalam dari

semua itu.

Bait ini menggambarkan dua sisi indriya: karmendriya (alat tindakan) yang dapat
mengantar pada kesucian pikiran (swacitta), dan kamendriya (indria keinginan) yang
cenderung membawa batin pada keterikatan halus yang tak terlihat (sizksma). Pembacaan
awal menunjukkan bahwa indriya bersifat ambivalen: dapat menjadi jalan menuju
kemurnian, tetapi juga sumber jebakan batin. Pesalin I1l, wirama 6, menegaskan kondisi
etis manusia, yaitu:

Tadwat mankana tan samasta-jana tan dadi wénana dhumarana n manah, dénin

raga landaniket lewu subaddha ri hatinikanan sarat kabéh, hetunyan mapageh kéta

n mada wimoha manah atisumék nirantara, byaktande wiparita tan wurupy

aniitaken iki ri sasestinin hidep (Poerbatjaraka, 1951).

Terjemahannya:

Demikianlah kebanyakan orang jika mereka tidak bisa mengendalikan pikirannya,

karena nafsu begitu kuat mengikat hati kebanyakan orang, mengakibatkan mabuk

dan bingungnya pikiran memenubhi hati tiada henti, itulah sebabnya orang menjadi
bingung dan terus menerus terdorong untuk mengikuti keinginannya.

Kutipan ini menegaskan bahwa kebanyakan orang gagal mengendalikan pikiran
karena raga mengikat hati dengan kuat. Di sinilah struktur etika kakawin memperlihatkan
arah moralnya: penderitaan bukan lahir dari dunia luar, tetapi dari keterikatan batin yang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



berlebihan pada objek-objek Prakrti. Dalam kerangka hermeneutik Gadamer, bait-bait
tersebut dipahami sebagai horizon historis tentang psikologi moral Jawa Kuna:
pengetahuan etis tidak dipisahkan dari disiplin batin. Raga diperlakukan bukan sekadar
nafsu, tetapi kekuatan eksistensial yang membentuk cara seseorang hadir di dunia.

Gadamer menekankan bahwa pemahaman moral selalu dibentuk oleh tradisi.
Tradisi dalam kakawin memandang pengendalian indriya sebagai prasyarat untuk
mencapai suddha-citta (pikiran suci). Dengan demikian, moralitas tidak berdiri sendiri,
tetapi terkait erat dengan ontologi (relasi Purusa-Prakyti) dan epistemologi (struktur
kosmis yang mengatur pengalaman manusia). Bait Wirama 1 dalam perspektif
hermeneutik menunjukkan bahwa karmendriya dapat berfungsi sebagai “medium
pemurnian” ketika diarahkan pada dharma, sedangkan kamendriya menjadi penyebab
kabut batin ketika tidak disertai diskriminasi. Dengan kata lain, tindakan etis merupakan
hasil keselarasan antara pengendalian diri dan pengetahuan kosmis (Ardiyanti et al., 2016;
Subawa, 2019; Wiyasa et al., 2017).

Wawancara dengan informan menambahkan horizon tradisi hidup. Pedanda Gde
Tianyar Manuaba menegaskan: Indriya suci jika dipakai untuk dharma; raga itu yang
mengikat hati manusia (Wawancara, 20 April 2025). Informan lain, Pedanda Wayahan
Sebali, menyatakan: Raga itu bukan hanya keinginan. Itu sumber kabut pikiran
(Wawancara, 21 April 2025). Kedua pandangan ini memperkaya pemahaman bahwa etika
dalam kakawin bukan bertumpu pada hukum moral eksternal, tetapi pada proses
penyadaran batin. Dalam pembacaan hermeneutik, suara para sulinggih tidak hanya
menjadi data empiris, tetapi horizon tradisi yang ikut membentuk pemahaman pembaca
modern.

Wrhaspati Tattwa memberikan kerangka serupa tentang raga sebagai bentuk
karma-wasana (impresi batin), yang menjerat atman dalam siklus samsara. Donder
(2010) menegaskan bahwa dalam teologi Hindu Nusantara, pengendalian raga
merupakan inti dari tri kaya parisudha sebagai dasar etik-spiritual. Kajian kontemporer
oleh Setiari (2021); Reza (2024) menambah perspektif bahwa etika dalam kakawin sering
dipahami sebagai pola pembinaan karakter dalam pendidikan agama Hindu, namun
pembacaan hermeneutik memperlihatkan dimensi yang lebih dalam: etika adalah
transformasi identitas eksistensial, bukan sekadar norma perilaku.

d. Soteriologis: Pembebasan Sebagai Rekognisi Diri

Dimensi soteriologis dalam Kakawin Nirartha Prakrta memperlihatkan
bagaimana keseluruhan struktur tattwa akhirnya diarahkan pada tujuan pembebasan atau
moksa. Teks tidak mendudukkan moksa sebagai tujuan terpisah dari kehidupan,
melainkan sebagai penyadaran batin yang muncul dari kemampuan membedakan antara
kesadaran murni dan dinamika Prakrti. Pesalin I Wirama 4 menghadirkan metafora katak
dan lebah memperlihatkan dua kondisi batin: pikiran yang kabur seperti katak tidak dapat
mengetahui keharuman teratai, sedangkan kesadaran terlatih seperti lebah mampu
menangkap hakikat halus realitas.

Dalam pembacaan hermeneutik, metafora ini bukan sekadar gambaran puitis,
tetapi horizon tradisi yang menjelaskan bahwa pembebasan hanya mungkin ketika
seseorang mampu menembus batas persepsi indria dan membuka mata pengetahuan batin
(Wiyasa et al., 2017). Gagasan mengenai struktur tattwa yang berkembang dari unsur
halus menjadi kasar memberi landasan bagi pemahaman mengenai keterikatan. Dalam
Pesalin IV, uraian mengenai “paficawiznsa” dan “catwarinsa tattwa” menunjukkan bahwa
semakin jauh kesadaran tenggelam dalam evolusi Prakrti, semakin besar potensi
keterikatannya.

Wawancara dengan Pedanda Gde Tianyar Manuaba menegaskan hal ini, bahwa:
moksa itu bukan pergi ke mana-mana; namun ketika atrman kembali mengenali dirinya

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



sebagai siwarma. Pernyataan ini menjadi bagian dari horizon tradisi lisan yang
memperkaya pemahaman teks: moksa dipahami sebagai rekognisi diri, bukan
perpindahan metafisis. Pembacaan ini menemukan resonansi dengan ajaran
Bhagavadgita 15.10, yang menyebut bahwa orang bodoh tidak dapat memahami
keberadaan arman karena terbelenggu oleh gura, sedangkan mereka yang ‘melihat
dengan mata pengetahuan’ dapat mengenali realitas batiniah.

Dialog antara kakawin dan Gita membuka horizon interpretasi yang lebih luas:
pembebasan bukanlah pelarian, tetapi kejernihan pandang. Hermeneutika Gadamerian
memandang proses ini sebagai penyatuan horizon pembaca modern memasuki dialog
dengan horizon Jawa Kuna, tradisi Saziva, dan pengalaman spiritual Nusantara, sehingga
makna moksa muncul sebagai peristiwa pemahaman yang hidup.

3. Relevansi Ajaran Tattwa bagi Praksis Spiritual Hindu

Ajaran tattwa dalam Kakawin Nirartha Praksta memiliki relevansi langsung bagi
praksis spiritual Hindu karena seluruh struktur pemikiran yang diuraikan dalam teks tidak
dimaksudkan sebagai spekulasi metafisis semata, melainkan sebagai landasan
transformasi batin. Kakawin ini membangun sistem tattwa yang utuh, mulai dari konsep
ontologis: Purusa-Prakrti, struktur epistemologis: triloka, etika pengendalian raga,
hingga pandangan soteriologis tentang pembebasan. Dengan demikian, praksis spiritual
Hindu dapat dipahami sebagai arena penerapan konkret dari struktur teologis tersebut.
Dimensi ontologis yang menempatkan manusia sebagai bagian dari keterjalinan Purusa
dan Prakrti memberi pijakan bagi cara seorang sadhaka memandang dirinya.

Kesadaran bahwa atman memiliki sifat murni tetapi terjerat dalam evolusi Prakrti
mendorong praktik spiritual untuk mengembalikan batin pada sifat asalinya. Pemahaman
ini memberi kedalaman bagi ritus-ritus Hindu, seperti pemujaan, tapa, semadhi, maupun
karena praktik tersebut dipandang sebagai sarana menertibkan gerak Prakrti dalam diri
sehingga sifat Purusa dapat kembali terang (Harsananda, 2021; Windya, 2021).
Wawancara dengan Pedanda Gde Purnabhawa menyatakan: bahwa ritus hanya memiliki
makna apabila dilandasi pengolahan batin dan kesadaran akan prinsip-prinsip tattwa,
upacara tanpa kesadaran tattwa hanya menghasilkan keramaian, bukan pencerahan
(Wawancara, 21 April 2025).

Pada ranah epistemologis, pemahaman terhadap struktur kosmis memberikan arah
bagi penyadaran spiritual. Konsep pasica mahabhiita dan pasica tanmatra yang
membentuk bhuana agung dan bhuana alit menunjukkan bahwa pengetahuan tidak
terpisah dari keberadaan manusia dalam dunia. Praktisi spiritual memahami dirinya
sebagai cermin dari alam semesta; karena itu, pemurnian batin berarti pula pemulihan
keharmonisan kosmis. Pemikiran ini relevan bagi penguatan ekospiritualitas Hindu,
khususnya dalam konteks krisis ekologis kontemporer. Prinsip tat tvam asi, ketika dibaca
melalui kerangka tattwa, mengarahkan umat Hindu untuk memandang pemeliharaan
lingkungan sebagai bagian integral dari pemeliharaan diri.

Ajaran etis dalam Kakawin Nirartha Prakrta, terutama terkait pengendalian raga,
memberikan pedoman praktis bagi disiplin spiritual. Teks menegaskan bahwa manusia
gagal menata pikiran karena terjerat nafsu, dan karena itu pemurnian indriya menjadi
fondasi etika spiritual. Praksis Hindu, seperti mauna, satya, ahimsa, brahmacarya,
upavasa, dapat dibaca sebagai bentuk aplikasi etis dari ajaran tattwa. Etika tidak dipahami
sebagai seperangkat aturan moral eksternal, tetapi cara menyadarkan batin agar tidak larut
dalam dinamika Prakrti yang terus berubah. Dalam pandangan sulinggih, pengendalian
diri adalah syarat bagi semua bentuk pemujaan; tanpa itu, ritus hanya menjadi pertunjukan
simbolik tanpa transformasi batin.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Dimensi soteriologis yang menekankan rekognisi diri menjadi pusat arah praksis
spiritual Hindu. Kakawin mengajarkan bahwa pembebasan tidak tercapai melalui
perpindahan fisik ke dunia lain, melainkan melalui kejernihan kesadaran untuk
membedakan antara Purusa dan Prakyti. Wawancara dengan Informan Pedanda Gde
Wayan Demung menegaskan bahwa: seluruh aktivitas spiritual Hindu, baik ritual,
meditasi, bhakti, maupun tapa bertujuan mengembalikan seseorang pada sifat siwatma.
Dalam dialog hermeneutik, hal ini memperlihatkan bahwa moksa dipahami sebagai
peristiwa pemahaman batin yang terjadi ketika horizon manusia bertemu dengan horizon
metafisis tattwa.

Relevansi ajaran tattwa semakin tampak dalam konteks kehidupan keagamaan
kontemporer. Modernitas, pariwisata, dan komodifikasi ritual sering menggeser praktik
keagamaan menjadi aktivitas simbolik yang dangkal (Sena, 2021). Pemisahan ritus dari
landasan tattwa menyebabkan hilangnya kedalaman spiritual dan melemahnya daya
transformatif upacara keagamaan. Di sinilah ajaran tattwa memberi fondasi kritis: ritual
harus kembali dibaca sebagai sarana pembentukan kesadaran, bukan sekadar identitas
budaya. Pembacaan hermeneutik memungkinkan tradisi ini terus ditafsirkan ulang agar
tetap relevan, tidak terjebak antara pelestarian kaku dan komersialisasi berlebihan.

Dengan memahami struktur tattwa dalam Kakawin Nirartha Prakrta, praksis
spiritual Hindu memperoleh kerangka yang lebih holistik: ontologi memberi arah,
epistemologi memberi pemahaman, etika memberi disiplin, dan soteriologi memberi
tujuan. Penyatuan keempat dimensi ini menjadikan ajaran tattwa relevan untuk
menghadapi tantangan spiritual masa kini, baik dalam ranah kesadaran diri, pemurnian
batin, relasi dengan alam, maupun pembacaan ulang tradisi agar tidak terasing dari makna
terdalamnya (Acri, 2013). Dengan demikian, ajaran tattwa tetap menjadi sumber inspirasi
teologis dan praksis yang menuntun umat Hindu menjalani kehidupan rohani yang lebih
jernih, mendalam, dan bertanggung jawab.

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa Kakawin Nirartha Praksta memuat struktur
ajaran tattwa yang koheren dan dapat dipahami secara mendalam melalui pendekatan
hermeneutika filosofis. Pembacaan terhadap bait-bait kunci mengungkap empat dimensi
utama yang membentuk konstruksi metafisika teks, yaitu: dimensi ontologis yang
menegaskan dualitas Purusa-Prakrti sebagai dasar realitas; dimensi epistemologis yang
menghadirkan triloka sebagai kerangka pengetahuan; dimensi etis yang menempatkan
pengendalian indriya dan raga sebagai disiplin batin; serta dimensi soteriologis yang
memandang pembebasan sebagai rekognisi terhadap hakikat diri yang murni. Secara
metodologis, penelitian ini memperlihatkan bahwa hermeneutika Gadamer mampu
membuka ruang dialogis antara teks kakawin, tradisi hidup para sulinggih, dan horizon
pembaca modern. Pendekatan ini tidak hanya menyingkap lapisan makna yang bersifat
metafisis dan teologis, tetapi juga memperlihatkan cara pengetahuan spiritual dibentuk
melalui relasi historis antara pembaca dan tradisi. Dengan demikian, penelitian ini
menegaskan pentingnya hermeneutika sebagai metode dalam studi sastra-keagamaan
Hindu Nusantara. Secara praktis, ajaran tattwa dalam kakawin terbukti tetap relevan bagi
praksis spiritual Hindu. Struktur ajarannya dapat menjadi orientasi bagi pemurnian batin,
penguatan kesadaran kosmologis, serta pemaknaan ulang ritus secara reflektif di tengah
tantangan modernitas, komodifikasi ritual, dan krisis ekologi. Relevansi ini menunjukkan
bahwa kakawin tidak hanya berfungsi sebagai warisan sastra, tetapi juga sebagai sumber
etis-teologis bagi pembinaan spiritual umat Hindu. Dengan demikian penelitian ini
memberikan kontribusi bagi pengembangan studi tattwa Nusantara dan memperkuat
perlunya pendekatan hermeneutik dalam membaca teks-teks Hindu klasik secara lebih
kritis, kontekstual, dan teologis.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Daftar Pustaka

Acri, A. (2013). Modern Hindu Intellectuals and Ancient Texts: Reforming Saiva Yoga
in Bali. Journal of the Humanities and Social Sciences of Southeast Asia, 169(1),
68-103.

Acri, A. (2018). Dharma Patanijala:Kitab Saiwa Dari Jaman Jawa Kuna Kajian Dan
Perbandingan Dengan Sumber Jawa Kuna Dan Sanskerta Terkait. Jakarta:
Kepustakaan Popular Gramedia.

Adnyana, I. W. A. (2022). Ajaran Tattwa dalam Kakawin Pija Saraswati. JAPAM (Jurnal
Pendidikan Agama), 2(1), 12-20.

Adnyana, I. B. P. (2022). Parwa Bhiimi Kamulan (Kajian Teks: Konsep Brahma Tattwa).
PURWADITA: Jurnal Agama Dan Budaya, 6(1), 71-84.

Agastia, I. B. G. (2000). Nirartha Prakréta. Denpasar: Yayasan Dharmasastra.

Ardiyanti, G. A. P., Putra, I. B. R., & Supatra, I. N. (2016). Tutur Widhi Sastra Dharma
Kapatian: Analisis Struktur Dan Fungsi. Jurnal Humanis, 16(2), 8-13.

Devi, S. (1957). Wrhaspati Tattwa. Nagpur: International Academy of Indian Culture.

Donder, I. K. (2010). Teologi: Memasuki Gerbang llmu Pengetahuan Iimiah Tentang
Tuhan Paradigma Sanatana Dharma. Surabaya: Paramita.

Gadamer, H. G. (1975). Truth and Method. New York: Seabury Press.

Giri, I. M. A., & Windya, I. M. (2024). Yogaksara Dalam Siwa Tattwa Sebagai Laku
Spiritual Untuk Mencapai Kalepasan. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 8(1), 55-
72.

Harsananda, H. (2021). Strukturasi Ajaran Tattwa Dalam Teks Tattwa Jnana. Kamaya:
Jurnal llmu Agama, 4(2), 188-204.

Kartika, P. C., rsyad, H., Ridlwan, M., & Cahya, P. (2016). Pluralisme Agama Dalam
Kakawin Sutasoma. Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 9(2).

Mayuni, A. A. I., Yasa, I. W. S., & Utama, I. W. B. (2020). Wacana Eskatologis Dalam
Putru Pasaji. Dharmasmrti: Jurnal llmu Agama Dan Kebudayaan, 20(1), 10-18.

Poerbatjaraka. (1951). Nirartha Prakreta. Bijdragen 107(2), 201-225.

Premananda, R. S., Windya, I. M., & Gunawijaya, I. W. T. (2025). Implementasi Ajaran
Kalépasan Dalam Lontar Wiksu Pungu Di Kecamatan Denpasar Timur. SWARA
WIDYA: Jurnal Agama Hindu, 5(1), 72-90.

Putra, 1. N. D. P. (2024). Struktur Naratif Kakawin Nirartha Prakrta: Kajian Bahasa,
Sastra Dan Budaya. Jurnal Dharma Sastra, 4(1), 67-76.

Radhakrishnan, S. (1956). Indian Philosophy. London: George Allen & Unwin.

Reza, S. (2024). Analisis Nilai-Nilai Filosofis Kakawin Nirartha Prakrta. Jurnal llmu
Sosial, 5(10).

Sena, 1. G. M. W. (2021). The Concept of Yoga in the Tattwa JAiana Script. Analisa:
Journal of Social Science and Religion, 6(1), 17-32.

Setiari, N. P. R., &. Sudiarta. (2021). Nilai Pendidikan Agama Hindu Dalam Teks
Kekawin Niratha Prakerta. Maha Widya Bhuwana: Jurnal Pendidikan, Agama
dan Budaya, 4(1), 85-92.

Subawa, I. M. P. (2020). Makna Teologi Kematian Umat Hindu Di Bali (Kajian Teks
Yama Purwana Tattwa). Widyacarya: Jurnal Pendidikan, Agama dan
Budaya, 3(2), 85-97.

Suminto, D. K. (2023). The Concept of Tri Hita Karana in Kakawin Siwaratrikalpa as a
Means to Interpret Life. Lekesan: Interdisciplinary Journal of Asia Pacific Arts,
6(1), 62-71.

Surawati, N. M., & Winarti, N. N. (2020). Ajaran Tattwa Dalam Kakawin
Sumanasantaka. VIDYA WERTTA: Media Komunikasi Universitas Hindu
Indonesia, 3(1), 10-22.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Untara, I. M. G. S., & Krishna, I. B. W. (2023). Ajaran Tattwa Dalam Tutur Medang
Kemulan. Kamaya: Jurnal limu Agama, 6(4), 397- 412.

Widyana, 1. K., Arta, I. G. A. J., & Komang, I. (2022). Siwa Tattwa Dalam Konstruksi
Keagamaan Hindu Indonesia. Maha Widya Duta: Jurnal Penerangan Agama,
Pariwisata Budaya, dan Ilmu Komunikasi, 6(1), 38-47.

Winara, I. W. M. (1997). Bhagavadgita: Terjemahan Dan Penjelasan. Surabaya:
Paramita.

Windya, 1. M. (2019). Konsep Teologi Hindu Dalam Tattwajnana. Jnanasiddhanta:
Jurnal Teologi Hindu, 1(1), 28-36.

Windya, I. M. (2021). Brahmawidya Dalam Tattwa Sanghyang Mahajiana. Kamaya:
Jurnal llmu Agama, 4(3), 321-333.

Wirawan, G. N. (2024). Filsafat Manusia Dalam Lontar Tattwa Sangkaning Dadi
Janma. Vidya Darsan: Jurnal Mahasiswa Filsafat Hindu, 6(1), 45-57.

Wiyasa, I. P., Bawa, A. A. G., & Suarka, I. N. (2017). Kakawin Dharma Sawita: Analisis
Semiotik. Jurnal Humanis Fakultas Ilmu Budaya Unud, 18(2), 226-233.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



