Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 10 Nomor 1 (2026)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

ol R
Lepzaeagus frusid

Strategi Implementasi Pendidikan Budi Pekerti Hindu
Berbasis Kearifan Lokal di Desa Adat Kerobokan, Buleleng

Duwi Oktaviana
Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Singaraja, Indonesia
duwi.osa@gmail.com

Abstract

Global cultural disruption and hedonistic lifestyles are triggering the moral
degradation of the younger generation, necessitating a revitalization of the role of
traditional institutions as bastions of values. This study aims to describe the community-
based Hindu character education strategy in the Kerobokan Traditional Village,
Buleleng, and analyze the process of internalizing these values in the digital era. Applying
qualitative methods with a descriptive-analytical approach, data collection was
conducted through participatory observation of pasraman (traditional market) activities
and ceremonies, in-depth interviews with village leaders (prajuru) and youth, and a
documentary study of customary law (awig-awig). The results indicate that the
implementation of character education takes place within an adaptive sociocultural
ecosystem: the community functions as a More Knowledgeable Other, providing
scaffolding through the Ngayah tradition; the implementation of anti-drug regulations
(Pararem) as a critical cultural action to break the culture of silence, and the use of the
Nyekar ritual as a participatory medium that instills egalitarian values. It concludes that
the traditional village has successfully transformed from merely a guardian of tradition
into an effective non-formal educational institution that balances physical rituals and
communication technology. This study provides a scientific contribution in the form of a
local wisdom-based pedagogical model that integrates the perspectives of social
psychology, critical pedagogy, and media theory to strengthen national cultural identity.

Keywords: Sociocultural Ecosystem; Local Wisdom; Pararem; Critical Pedagogy

Abstrak

Disrupsi budaya global dan gaya hidup hedonistik memicu degradasi moral
generasi muda, sehingga menuntut revitalisasi peran institusi tradisional sebagai benteng
pertahanan nilai. Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan strategi pendidikan budi
pekerti Hindu berbasis komunitas di Desa Adat Kerobokan, Buleleng, serta menganalisis
proses internalisasi nilai tersebut di era digital. Menerapkan metode kualitatif dengan
pendekatan deskriptif-analitis, pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif
pada kegiatan pasraman dan upacara, wawancara mendalam dengan prajuru dan pemuda,
serta studi dokumentasi awig-awig. Hasil penelitian menunjukkan bahwa implementasi
pendidikan karakter berlangsung dalam ekosistem sosiokultural yang adaptif: komunitas
berfungsi sebagai more knowledgeable other yang memberikan scaffolding melalui
tradisi Ngayah, penerapan Pararem anti-narkoba sebagai aksi kultural kritis untuk
memecah budaya bisu, serta pemanfaatan ritual Nyekar sebagai media partisipatif yang
menanamkan nilai egaliter. Disimpulkan bahwa desa adat berhasil bertransformasi dari
sekadar penjaga tradisi menjadi institusi pendidikan nonformal yang efektif
menyeimbangkan ritual fisik dan teknologi komunikasi. Studi ini memberikan kontribusi
ilmiah berupa model pedagogi berbasis kearifan lokal yang mengintegrasikan perspektif
psikologi sosial, pedagogi kritis, dan teori media untuk penguatan identitas budaya
bangsa.

Kata Kunci: Ekosistem Sosiokultural; Kearifan Lokal, Pararem; Pedagogi Kritis

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pendahuluan

Pendidikan budi pekerti menempati posisi strategis sebagai pilar fundamental
dalam pembentukan dan keberlanjutan peradaban bangsa, terutama sebagai instrumen
penguatan moral di tengah derasnya penetrasi dan disrupsi budaya global (Lickona,
1996). Dalam konteks sosial-budaya masyarakat Bali, pendidikan karakter memiliki
keterkaitan yang inheren dengan nilai-nilai spiritual Hindu yang secara holistik
membingkai praktik kehidupan sehari-hari (Suastra, 2017). Konsep-konsep filosofis
seperti Tri Hita Karana yang menekankan keseimbangan relasi antara manusia dengan
Tuhan, sesama manusia, dan alam (Budiadnya, 2018).

Catur Purusa Artha sebagai orientasi etis tujuan hidup serta prinsip 7at Tiwam Asi
yang merefleksikan etika empati dan kesadaran akan kesatuan eksistensial, tidak hanya
berfungsi sebagai ajaran normatif-religius, tetapi juga sebagai kerangka praksis dalam
membangun harmoni sosial, ekologis, dan spiritual dalam kehidupan masyarakat Bali
(Vedananda, 2024). Penanaman nilai-nilai satya sebagai prinsip kejujuran dan kebenaran,
dama sebagai kemampuan pengendalian diri, serta ahimsa sebagai etika non-kekerasan,
perlu ditempatkan sebagai substansi utama dalam kurikulum kehidupan guna membentuk
karakter luhur (noble character) sejak tahap awal perkembangan individu (Sudarsana,
2019).

Akan tetapi, dinamika sosial kontemporer memperlihatkan tantangan yang
semakin kompleks, ditandai oleh kecenderungan gaya hidup hedonistik, intensifikasi
relasi sosial berbasis media digital, serta menurunnya kualitas interaksi dan kohesi sosial
dalam lingkup keluarga inti (Abdullah et al., 2024). Kondisi tersebut berkontribusi pada
melemahnya internalisasi nilai moral di kalangan generasi muda, sehingga memunculkan
kebutuhan yang mendesak untuk mereaktualisasi peran institusi-institusi tradisional
sebagai wahana pendidikan moral yang kontekstual, adaptif terhadap perubahan zaman,
namun tetap berlandaskan pada kearifan lokal (Baehr et al., 1999).

Sebagai respon terhadap tantangan tersebut, Desa Adat memiliki posisi strategis
sebagai garda terdepan pelestarian nilai kultural. Desa Adat Kerobokan, yang terletak di
Kecamatan Sawan, Kabupaten Buleleng, menawarkan model menarik dalam
pemeliharaan tatanan dresta (aturan adat) di tengah modernisasi. Keunikan desa ini
terletak pada konsistensinya melibatkan generasi muda secara aktif dalam ritus
keagamaan dan sosial. Salah satu instrumen edukasi yang paling menonjol adalah tradisi
ngayah. Ngayah bukan sekadar kerja bakti fisik, melainkan sebuah metode pedagogi
kultural yang mengajarkan tattwa (filosofi), susila (etika), dan upacara (ritual) secara
simultan melalui praktik langsung (learning by doing) (Susanti, 2024).

Melalui partisipasi dalam struktur adat, pemuda tidak hanya menjadi penonton,
tetapi pelaku aktif pelestarian budaya (Adiputra et al., 2025). Meskipun kajian mengenai
pendidikan karakter Hindu telah banyak dilakukan, terdapat kesenjangan (research gap)
yang perlu diisi. Penelitian terdahulu, seperti yang diteliti oleh Minhaji (2025) lebih
banyak menyoroti efektivitas pendidikan karakter dalam ranah formal atau sekolah.
Sementara itu, Prasetiya (2021) berfokus pada integrasi budi pekerti dalam Kurikulum
Merdeka secara tekstual. Belum banyak literatur yang secara spesifik membedah "Desa
Adat" sebagai institusi pendidikan non-formal yang memiliki otonomi dalam merancang
strategi pembinaan karakter melalui hukum adat (awig-awig atau pararem) (Widiada et
al., 2023).

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada analisis mendalam mengenai
mekanisme kelembagaan adat meliputi peran Prajuru, Pengempon Pura, dan Sekaa
Truna dalam mentransformasi nilai-nilai normatif Hindu menjadi perilaku sosial yang
konkret di era digital. Berdasarkan latar belakang masalah dan tinjauan literatur tersebut,
artikel ini merumuskan tiga pertanyaan penelitian utama: (1) Bagaimanakah strategi

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



berbasis komunitas yang diterapkan Desa Adat Kerobokan dalam mengimplementasikan
pendidikan budi pekerti Hindu?; (2) Bagaimana proses internalisasi nilai tersebut
dilakukan melalui integrasi instrumen adat (pasraman, upacara, awig-awig) dan adaptasi
media digital?; dan (3) Bagaimana implikasi strategi tersebut terhadap penguatan
identitas budaya serta revitalisasi peran desa adat sebagai lembaga pendidikan
nonformal?. Secara spesifik, tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan model
strategi pendidikan berbasis adat, menganalisis hambatan implementasi, serta
mengevaluasi dampak program terhadap perilaku pemuda. Kontribusi akademik dari
studi ini diharapkan dapat memperkaya khazanah sosiologi pendidikan Hindu dan
menawarkan model referensial bagi desa adat lain dalam mengelola sumber daya manusia
berbasis kearifan lokal.

Guna menjawab rumusan masalah tersebut, peneliti menerapkan metode
penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih untuk
menggali makna subjektif dan pola perilaku masyarakat secara holistik. Pengumpulan
data dilakukan melalui tiga teknik utama yakni observasi partisipatif pada kegiatan
pasraman dan upacara adat untuk melihat praktik ngayah secara langsung, wawancara
mendalam dengan tokoh adat (prajuru), pemangku kepentingan, dan perwakilan pemuda
untuk memahami perspektif pelaku, serta studi dokumentasi terhadap awig-awig desa
yang relevan dengan pembinaan moral. Data yang terkumpul dianalisis secara induktif
guna menyusun deskripsi komprehensif mengenai fenomena pendidikan budi pekerti
yang terjadi di lokasi penelitian.

Metode

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis
yang dilaksanakan di Desa Adat Kerobokan, Kecamatan Sawan, Kabupaten Buleleng,
dalam kurun waktu bulan 6 bulan (Oktober 2024 - April 2025). Pendekatan ini dipilih
untuk menggali makna subjektif dan pola perilaku masyarakat secara holistik dengan
peneliti bertindak sebagai instrumen kunci. Sumber data melibatkan 12 orang informan
yang ditentukan secara purposive, terdiri atas tokoh adat (prajuru), pemangku
kepentingan, serta perwakilan pemuda. Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik
utama, yakni observasi partisipatif pada kegiatan pasraman dan upacara adat untuk
melihat praktik ngayah secara langsung, wawancara mendalam untuk memahami
perspektif pelaku, serta studi dokumentasi terhadap awig-awig desa yang relevan dengan
pembinaan moral. Validitas data diuji melalui triangulasi sumber dan teknik, kemudian
data yang terkumpul dianalisis secara induktif menggunakan pendekatan tematik melalui
pengodean manual (manual coding) guna menyusun deskripsi komprehensif mengenai
fenomena pendidikan budi pekerti di lokasi penelitian.

Hasil dan Pembahasan
1. Strategi Implementasi Nilai Budi Pekerti

Gelombang modernisasi yang menerpa tatanan sosial global, pendidikan karakter
atau budi pekerti seringkali tereduksi menjadi sekadar mata pelajaran di ruang kelas
formal yang terpisah dari realitas kehidupan siswa (Fikri et al., 2023). Fenomena ini
menciptakan kesenjangan antara pengetahuan moral (moral knowing) dan tindakan moral
(moral action). Di tengah tantangan ini, Desa Adat Kerobokan yang terletak di
Kecamatan Sawan, Kabupaten Buleleng, menawarkan sebuah model ekosistem
pendidikan yang unik dan bertahan lama. Berbeda dengan model pendidikan barat yang
cenderung individualistik, pendidikan budi pekerti di Desa Adat Kerobokan berakar kuat
pada komunalitas, ritualitas, dan hukum adat yang mengikat.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Penelitian ini bertujuan untuk memperdalam pemahaman mengenai bagaimana
nilai-nilai luhur ditransmisikan di Desa Adat Kerobokan. Fokus utama tidak hanya pada
apa nilai yang diajarkan seperti 7ri Hita Karana, Tri Kaya Parisudha, dan Catur
Paramita, tetapi bagaimana mekanisme transmisi tersebut bekerja di tengah gempuran
perubahan zaman. Hal tersebut dikuatkan dalam isi teks kitab suci dari Manawa
Dharmasastra yakni “Dhrtih ksama damo steyam, Saucam indriyanigrahah, dhir vidya
satyam akrodho, dasakam dharmalaksanam” yang berarti ketabahan (Dhriti),
pengampunan (Ksama), pengendalian diri (Dama), tidak mencuri (Asteya), kesucian
(Saucam), pengendalian indria (Indriya-nigraha), kecerdasan (Dhi), pengetahuan suci
(Vidya), kebenaran (Satya), dan tidak marah (Akrodha) itulah sepuluh ciri Dharma
(kebenaran).

Budi pekerti bukan hanya soal sopan santun lahiriah, tetapi mencakup ketenangan
batin (tidak marah) dan kejernihan pikiran (kecerdasan dan pengetahuan). Secara spesifik,
penelitian ini menyoroti fenomena degradasi moral yang mulai mengancam generasi
muda, seperti penyalahgunaan narkoba, yang direspons secara proaktif oleh desa adat
melalui instrumen hukum adat atau Pararem. Respons ini menandakan bahwa desa adat
bukan sekadar penjaga tradisi statis, melainkan entitas dinamis yang mampu melakukan
rekayasa sosial (social engineering) untuk perlindungan karakter warganya.

Guna membedah kompleksitas fenomena pendidikan di Desa Adat Kerobokan,
penelitian ini menggunakan pendekatan triangulasi teori yang radikal, menggabungkan
psikologi perkembangan, pedagogi kritis, dan teori media. Penelitian ini berpijak pada
integrasi beberapa perspektif teoretis yang saling melengkapi. Pertama, pendekatan
konstruktivisme sosial sebagaimana dikemukakan oleh Lev Vygotsky digunakan untuk
memahami bagaimana pola interaksi sosial dalam konteks desa adat berfungsi sebagai
More Knowledgeable Other (MKO) yang menyediakan scaffolding bagi perkembangan
kognitif dan moral generasi muda (Payong, 2020).

Dalam kerangka ini, partisipasi pemuda dalam ritual dan praktik adat diposisikan
sebagai ruang terbentuknya Zone of Proximal Development (ZPD) yang memungkinkan
terjadinya proses internalisasi nilai secara gradual dan kontekstual. Selanjutnya,
perspektif pedagogi kritis Paulo Freire dimanfaatkan untuk mengevaluasi sejauh mana
praktik-praktik adat, khususnya di Desa Kerobokan, beroperasi sebagai mekanisme
pendidikan yang bersifat membebaskan (l/iberating) atau justru berpotensi menindas
(oppressive).

Konsep praxis sebagai dialektika antara aksi dan refleksi, conscientization sebagai
proses penyadaran kritis, serta kritik terhadap culture of silence menjadi pisau analisis
utama, terutama dalam menelaah peran pemuda dan upaya penanggulangan problem
sosial seperti penyalahgunaan narkoba (Dewi et al., 2024). Selain itu, teori ekologi media
dari Marshall McLuhan memberikan sudut pandang komplementer dengan menempatkan
medium sebagai pesan itu sendiri (the medium is the message) (Tarigan, 2024). Sehingga
elemen-elemen seperti ritual keagamaan, tata ruang dan arsitektur desa, bunyi kulkul,
serta teks awig-awig dipahami sebagai media komunikasi kultural yang secara laten
membentuk struktur kesadaran kolektif warga, melampaui makna yang tersurat dalam
pesan verbal semata.

a. Analisis Lanskap Sosio-Historis dan Filosofis Desa Adat Kerobokan

Pemahaman tentang pendidikan budi pekerti di Kerobokan tidak dapat dilepaskan
dari sejarah administratifnya. Pada tahun 1969, terjadi penggabungan dua entitas, yakni
Perbekelan Kerobokan dan Perbekelan Kloncing, menjadi satu Desa Dinas Kerobokan
demi memenuhi persyaratan administratif pemerintahan modern (Saputra & Jayawarsa,
2023). Namun, secara adat, Banjar Kloncing tetap mempertahankan otonominya sebagai
Desa Pakraman (Adat) tersendiri, terpisah dari Desa Pakraman Kerobokan yang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



menaungi Banjar Dalem dan Banjar Baleagung. Implikasi pedagogis dari sejarah ini
sangat mendalam. Warga Desa Kerobokan hidup dalam dua dimensi kewarganegaraan
sekaligus, sebagai warga negara Indonesia (Dinas) dan sebagai krama adat. Hal ini
menciptakan ruang belajar ganda. Di sekolah formal, masyarakat belajar
kewarganegaraan nasional, di bale banjar, masyarakat belajar kewarganegaraan adat.
Ketegangan dan negosiasi antara dua identitas ini menjadi lahan subur bagi pembentukan
karakter yang adaptif namun berakar kuat. Struktur wilayah yang terdiri dari Banjar
Dalem, Banjar Baleagung, dan Banjar Kloncing bukan sekadar pembagian peta,
melainkan pembagian unit-unit sosial tempat interaksi intensif terjadi setiap hari, yang
dalam kacamata Vygotsky, merupakan laboratorium interaksi sosial.

b. Filosofi Ruang dan Tradisi Nyekar: Kosmologi sebagai Kurikulum

Desa Adat Kerobokan memiliki tradisi unik yang disebut Nyekar, yang
dilaksanakan pada setiap Purnama Kapat (purnama keempat dalam kalender Bali).
Tradisi ini bukan sekadar ziarah biasa, melainkan sebuah mobilisasi massal warga desa
menuju Pantai Kerobokan untuk melakukan persembahyangan dan mekemit
(bermalam/berkemah) di tepi laut. Secara filosofis, tradisi ini mengajarkan konsep
Segara-Gunung (Laut-Gunung) sebagai satu kesatuan siklus alam. Namun, dalam
konteks pendidikan karakter, Nyekar adalah kurikulum hidup tentang kesetaraan dan
kebersamaan.

Ketika seluruh warga, tanpa memandang status ekonomi atau kasta, tidur
beralaskan pasir di bawah atap langit yang sama, terjadi transmisi nilai egalitarianisme
yang kuat. Anak-anak yang diajak orang tuanya mekemit menyerap pelajaran tentang
ketahanan fisik (tapa), kesabaran, dan rasa syukur (bhakti) secara langsung dari
pengalaman tubuh (embodied learning), bukan dari buku teks. Potensi pariwisata Pantai
Kerobokan yang mulai dikembangkan membawa dinamika baru. Pendidikan budi pekerti
kini harus berhadapan dengan tantangan komodifikasi ruang sakral. Bagaimana
menanamkan nilai kesucian pantai kepada generasi muda ketika di sisi lain pantai tersebut
dipromosikan sebagai objek wisata? Inilah titik di mana intervensi pendidikan adat
menjadi krusial.

2. Dimensi Sosiokultural Vygotskian: Desa Adat Sebagai More Knowledgeable Other
(MKO)

Lev Vygotsky menekankan bahwa perkembangan kognitif manusia adalah proses
sosiokultural; pikiran individu dibentuk oleh interaksi dengan orang lain yang lebih ahli
dan penggunaan alat-alat budaya (cultural tools) (Vygotsky, 1978). Di Desa Adat
Kerobokan, teori ini menemukan manifestasi empirisnya yang paling hidup.

a. Zone of Proximal Development (ZPD) dalam Ritual Komunal

Konsep ZPD mengacu pada jarak antara apa yang bisa dilakukan anak sendiri
dengan apa yang bisa dilakukannya dengan bantuan orang lain. Dalam konteks
pendidikan barat, ZPD seringkali terbatas pada tugas akademis. Di Kerobokan, ZPD
diterapkan dalam penguasaan keterampilan budaya dan kecerdasan spiritual. Ambil
contoh persiapan upacara Nyekar atau Piodalan di Pura Kahyangan Tiga. Seorang anak
usia 10 tahun mungkin hanya mampu membawa canang (persembahan kecil). Namun, di
bawah bimbingan Sekaa Truna (pemuda) dan orang tua, anak tersebut mulai dilibatkan
dalam pembuatan penjor atau gebogan (rangkaian buah).

Dalam proses ini, anak tersebut berada dalam ZPD-nya. Anak tersebut tidak
sekadar belajar teknik merangkai janur, tetapi belajar tentang estetika, ketelitian, dan
devosi. Interaksi ini bersifat scaffolding. Orang dewasa tidak mengerjakan tugas untuk
anak, tetapi memberikan dukungan bertahap mulai dari mencontohkan, membantu
memegang, hingga membiarkan anak mencoba sendiri. Melalui proses kolaboratif ini,

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



nilai-nilai abstrak seperti gotong royong dan tanggung jawab menjadi konkret. Vygotsky
berargumen bahwa fungsi mental tinggi muncul dua kali, pertama di tingkat sosial
(interpsikologis), kemudian di tingkat individual (intrapsikologis) (Vygotsky & Luria,
1978). Di Kerobokan, kesadaran akan pentingnya harmoni sosial pertama-tama dialami
saat bekerja bersama di banjar, baru kemudian diinternalisasi menjadi karakter pribadi.
b. Peran Prajuru, Pemangku, dan Struktur Adat Sebagai Mediator

More Knowledgeable Other (MKO) adalah agen utama pembelajaran. Di Desa
Adat Kerobokan, peran MKO ini dilembagakan dalam struktur Prajuru Desa (pengurus
desa) dan Pemangku (pemimpin ritual). Struktur organisasi desa adat, sebagaimana
tersirat dalam Awig-awig, menempatkan tokoh-tokoh ini bukan hanya sebagai
administrator, tetapi sebagai guru loka (guru masyarakat).

Ketika Upasaba Desa (salah satu unsur pimpinan desa adat) memberikan dharma
wacana (ceramah agama) atau arahan terkait tata krama sebelum upacara dimulai,
masyarakat sedang melakukan mediasi makna yang menerjemahkan simbol-simbol ritual
yang rumit menjadi bahasa yang dapat dipahami oleh warga awam. Tanpa mediasi ini,
ritual hanya akan menjadi gerakan fisik tanpa jiwa. Data mengenai Upasaba Desa
menyebutkan kualifikasinya yang harus wikan (pandai) dalam sastra agama dan adat.
Keahlian ini krusial karena krama adat yang menjembatani pengetahuan leluhur yang
tertulis dalam lontar kuno dengan realitas kontemporer yang dihadapi warga. Pemimpin
adat yang menjaga agar alat berpikir (tools of thought) masyarakat Kerobokan tetap
relevan.
¢. Bahasa, Simbol, dan Internalisasi 7ri Kaya Parisudha

Vygotsky menempatkan bahasa sebagai alat psikologis terpenting. Bahasa tidak
hanya mengekspresikan pikiran, tetapi membentuk pikiran. Di Desa Adat Kerobokan,
penggunaan tingkatan bahasa Bali (Sor Singgih Basa) adalah mekanisme utama
pendidikan karakter, khususnya dalam mengajarkan 7ri Kaya Parisudha (berpikir suci,
berkata suci, berbuat suci). Ketika seorang anak diajarkan untuk berbicara menggunakan
Basa Alus (bahasa halus) kepada orang yang lebih tua atau kepada Pemangku, anka
tersebut dipaksa untuk mengendalikan egonya. Struktur bahasa Bali yang kompleks
menuntut pembicara untuk selalu sadar akan posisi sosialnya dan posisi lawan bicaranya.

Proses kognitif untuk memilih kata yang tepat ini adalah latihan disiplin berpikir
(Manacika) yang bermanifestasi dalam ucapan (Wacika) dan perilaku (Kayika). Konsep
Tri Kaya Parisudha seringkali diajarkan sebagai solusi untuk masalah keagenan (agency
problem) dalam manajemen modern, namun di Kerobokan, hal tersebut adalah etos
harian. Internalisasi konsep ini terjadi melalui inner speech (wicara batin). Anak yang
terbiasa ditegur secara sosial jika berkata kasar (sing dadi ngraos keto - Tidak boleh bicara
begitu) akan mengembangkan suara batin yang meregulasi perilakunya sendiri di masa
depan. Ini adalah bukti nyata teori Vygotsky tentang transisi dari regulasi sosial ke
regulasi diri (self-regulation).

3. Praksis Kritis Freirean: Transformasi Kesadaran dan Aksi Budaya

Paulo Freire, melalui mahakaryanya Pedagogy of the Oppressed, mengajarkan
bahwa pendidikan sejati adalah praktik pembebasan. Pendidikan tidak boleh bersifat gaya
bank (banking concept), di mana guru menabung pengetahuan ke kepala murid yang
pasif. Sebaliknya, pendidikan harus bersifat hadap-masalah (problem-posing) dan
berorientasi pada Praxis (aksi dan refleksi) (Freire, 2020).
a. Pararem Anti Narkoba sebagai Aksi Pembebasan

Salah satu ancaman terbesar bagi karakter generasi muda di Buleleng, termasuk
Kecamatan Sawan, adalah peredaran narkoba. Pecandu narkoba seringkali terjebak dalam
apa yang disebut Freire sebagai culture of silence (budaya bisu), kondisi di mana individu
kehilangan kemampuan untuk mengkritisi realitasnya dan menjadi objek pasif dari

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



penindasan (dalam hal ini, adiksi dan sindikat). Desa Adat Kerobokan merespons ini
dengan menyusun Pararem (peraturan adat khusus) tentang penanggulangan narkoba.
Langkah ini adalah contoh Cultural Action for Freedom. Desa adat tidak menunggu
instruksi dari negara (polisi/BNN) semata, para pimpinan mengambil inisiatif otonom
untuk mendefinisikan masalahnya sendiri dan merumuskan solusinya. Penyusunan
Pararem ini melibatkan Paruman (musyawarah) yang, idealnya, bersifat dialogis.

Dalam perspektif Freire, proses pembuatan aturan ini sama pentingnya dengan
aturan itu sendiri. Jika Pararem diputuskan secara sepihak oleh elit desa, itu adalah
penindasan. Namun, jika melibatkan partisipasi warga dan pemuda, itu adalah proses
penyadaran (conscientization). Adanya sanksi adat (misalnya pengucilan atau denda
ritual) bagi pengguna narkoba di Desa Adat Kerobokan bukan sekadar hukuman,
melainkan shock therapy untuk memecah kebisuan dan memaksa pelaku serta
keluarganya untuk menghadapi realitas dan melakukan transformasi diri.

b. Ngayah: Dari Kewajiban Feodal Menuju Praksis Solidaritas

Konsep Ngayah (kerja tulus ikhlas) sering disalahartikan oleh pengamat luar
sebagai bentuk eksploitasi tenaga kerja atau sisa feodalisme. Namun, melalui lensa Freire,
Ngayah dapat direklamasi sebagai bentuk Praxis tertinggi masyarakat Bali. Manusia,
menurut Freire, adalah makhluk yang mengubah dunia melalui kerjanya (labor) (Freire,
2020). Dalam Ngayah mempersiapkan upacara Nyekar atau Piodalan, warga Desa
Kerobokan secara aktif mengubah lingkungan fisiknya menjadi ruang sakral.

Masyarakat tidak pasif menerima alam, masyarakat mengolahnya (membuat
banten, ngiasin pura). Pendidikan budi pekerti terjadi ketika aksi fisik ini disertai dengan
refleksi. Mengapa melakukan ini? Untuk siapa? Jawaban untuk Tuhan dan untuk
kebersamaan desa adalah hasil refleksi yang mengubah kerja fisik menjadi kerja spiritual.
Bagi generasi muda (Sekaa Truna), partisipasi dalam Ngayah mengajarkan bahwa
masyarakat adalah subjek sejarah yang memiliki peran aktif dalam melestarikan dan
membentuk budaya desanya bukan sekadar penonton pasif dari tradisi leluhur.
¢. Pasraman sebagai Ruang Pedagogi Kritis

Keberadaan Pasraman (pendidikan non-formal Hindu) di wilayah Kecamatan
Sawan dan Buleleng menawarkan potensi besar sebagai ruang pedagogi kritis. Berbeda
dengan sekolah formal yang terikat kurikulum nasional yang kaku, Pasraman memiliki
fleksibilitas untuk mengangkat isu-isu lokal sebagai bahan ajar (Generative Themes).
Dalam Pasraman, pengajaran tentang Catur Paramita (empat sikap utama yakni Maitri,
Karuna, Mudita, Upeksa) tidak boleh berhenti pada definisi hapalan. Pengajar Pasraman
di Kerobokan perlu menerapkan metode Problem-Posing Education Freire. Misalnya:

1) Maitr1 (Cinta Kasih): Bagaimana menerapkannya saat masing-masing individu
berbeda pilihan politik dalam Pilkada.

2) Upeksa (Keseimbangan): Bagaimana bersikap bijak menghadapi berita hoaks di media
sosial.

Dengan mengaitkan nilai-nilai kuno dengan masalah aktual (berita hoaks, politik,
sampah), Pasraman melatih siswa untuk membaca dunia (reading the world) sekaligus
membaca kata (reading the word). Hal ini mengubah siswa dari wadah kosong menjadi
agen perubahan yang kritis.

4. Ekologi Media McLuhan: Ritual, Simbol, dan Teknologi sebagai Pesan

Marshall McLuhan terkenal dengan aforismenya The Medium is the Message.
McLuhan berpendapat bahwa bentuk media itu sendiri memiliki dampak yang lebih besar
pada masyarakat daripada konten yang disampaikannya (Euchner, 2016). Di Desa Adat
Kerobokan, media pendidikan karakter bukanlah gadget, melainkan ritual, arsitektur, dan
bunyi.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



a. Ritual Nyekar sebagai Cool Media dan Ruang Akustik

McLuhan membedakan antara Hot Media (definisi tinggi, data lengkap,
partisipasi rendah, misal: buku cetak, radio) dan Cool Media (definisi rendah, data sedikit,
menuntut partisipasi tinggi, misal: percakapan, seminar) (McLuhan, 2017). Ritual adat
Bali, termasuk tradisi Nyekar di Pantai Kerobokan, memiliki karakteristik unik yang
condong ke arah Cool Media yang sangat partisipatif. Dalam Nyekar, tidak ada naskah
lengkap yang dibagikan kepada setiap peserta.

Setiap orang harus mengisi kekosongan informasi dengan keterlibatan penuh,
mengikuti gerakan Pemangku, menyanyikan kidung bersama, dan menyesuaikan diri
dengan ritme kelompok. Keterlibatan sensorik total ini mencium aroma dupa, mendengar
debur ombak dan genta, merasakan pasir menciptakan pengalaman imersif yang memijat
(massage) kesadaran warga. Pesan moral dari Nyekar (kebersamaan, kerendahan hati)
tidak disampaikan melalui argumen logis linear, melainkan melalui pengalaman gestalt
(menyeluruh). McLuhan menyebut ini sebagai karakteristik acoustic space masyarakat
tribal, yang bersifat sferis, tanpa pusat, dan inklusif. Pendidikan karakter di sini terjadi
melalui osmosis sensorik; tubuh belajar tentang kesucian sebelum pikiran memahaminya.
b. Transisi dari Budaya Lisan ke Kodifikasi Awig-awig

Masyarakat adat Bali secara tradisional adalah masyarakat lisan (oral culture).
Namun, modernisasi hukum adat menuntut kodifikasi aturan ke dalam bentuk tertulis
(Awig-awig dan Pararem). Dalam analisis McLuhan, pergeseran dari lisan ke tulisan
(tipografi) mengubah cara berpikir manusia dari siklis dan integratif menjadi linear dan
terfragmentasi. Penulisan Awig-awig Desa Adat Kerobokan memberikan kepastian
hukum (legal certainty) yang positif. Pasal-pasal tentang tugas Upasaba Desa atau sanksi
pelanggaran menjadi jelas dan tidak bisa diperdebatkan sembarangan.

Ini adalah ciri manusia tipografis yang rasional. Namun, ada risiko ketika hukum
adat menjadi teks mati, hal tersebut kehilangan fleksibilitas dan rasa (wiweka) yang
menjadi ciri khas hukum adat lisan. Pendidikan budi pekerti harus waspada agar tidak
terjebak pada legalisme kaku. Generasi muda tidak boleh hanya diajarkan membaca pasal
Awig-awig, tetapi harus tetap diajarkan mendengar kebijaksanaan di baliknya. Proses
Paruman (rapat) yang masih mempertahankan tradisi lisan dan debat adalah
penyeimbang penting bagi teks tertulis tersebut.

c. Perang Media: Kulkul vs. Smartphone

Kulkul (kentongan kayu) adalah media komunikasi tradisional di Kerobokan yang
berfungsi memanggil warga. Suara Kulkul bersifat mendesak, kolektif, dan menyatukan
warga dalam satu ruang waktu fisik. Sebaliknya, Smartphone dan media sosial (yang kini
digunakan untuk koordinasi desa) bersifat visual, individual, dan asinkron. Anak muda di
Sekaa Truna kini lebih sering berkoordinasi lewat whatsapp daripada mendengar Kulkul.
McLuhan memperingatkan bahwa setiap perpanjangan (extension) adalah juga
pemotongan (amputation).

Kemudahan komunikasi digital berisiko memotong kemampuan komunikasi tatap
muka dan rasa hadir (presence). Tantangan bagi Desa Adat Kerobokan adalah
mengintegrasikan teknologi digital tanpa membunuh roh desa adat. Penggunaan grup
whatsapp untuk menyebarkan info Ngayah adalah positif, tetapi pelaksanaan Ngayah itu
sendiri harus tetap fisik. Media digital harus menjadi pelayan bagi pertemuan fisik, bukan
penggantinya. Pendidikan karakter di era digital berarti melatih pemuda untuk bijak
menggunakan /ot media dan tetap menghargai cool media (ritual) desanya.

5. Matriks Integrasi Pendidikan Budi Pekerti

Berdasarkan analisis di atas, ditemukan bahwa pendidikan budi pekerti di Desa
Adat Kerobokan bukanlah sistem tunggal, melainkan jaringan kompleks yang dapat
dipetakan sebagai berikut:

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Tabel 1. Integrasi Teoritis Praktik Pendidikan Budi Pekerti Desa Adat Kerobokan

Komponen
Adat

Perspektif Vygotsky
(Sosiokultural)

Perspektif Freire
(Pedagogi Kritis)

Perspektif McLuhan
(Media)

Tradisi
Nyekar

ZPD & Scaffolding:
Anak belajar
spiritualitas melalui
partisipasi
terbimbing orang tua
saat  mekemit  di
pantai.

Praxis Solidaritas:
Tindakan kolektif
warga yang
merefleksikan

persatuan dan
kesetaraan di hadapan
alam (Segara).

Immersive Medium:
Pantai dan malam
hari sebagai media
sensorik total yang
membentuk memori
kolektif dan identitas
desa.

Pararem
Narkoba

Regulasi Sosial ke
Regulasi Diri: Aturan
eksternal yang ketat
diinternalisasi
menjadi kontrol diri
(Manacika).

Conscientization:
Perlawanan
komunitas
penindasan
memecah
bisu" korban.

sadar
terhadap
adiksi;
"budaya

Cool VS Hot:

Kodifikasi  tertulis
(hot) yang
memberikan batasan
tegas di  tengah
cairnya  moralitas
modern.

Pasraman

Mediated Learning:
Pinandita  sebagai
mediator konsep
abstrak agama ke
bahasa remaja.

Problem-Posing:
Ruang  diskusi
kontemporer
media,
menggunakan
Catur Paramita.

isu
(sosial
etika)
nilai

Retribalization:
Mengembalikan pola
belajar komunal di
tengah era digital
yang  mengisolasi
individu.

Ngayah

Apprenticeship:
Pemagangan
keterampilan
(mebanten,
megambel)
senior ke junior.

adat

dari

Cultural Action: Kerja
mengubah lingkungan
fisik desa sebagai
ekspresi  kedaulatan
budaya.

The Message s
Participation: Pesan
"gotong royong"
tidak diajarkan lewat
kata, tapi lewat
keterlibatan ~ tubuh
dalam kerja.

Tri Kaya
Parisudha

Language as Tool:
Bahasa Bali Alus
membentuk struktur
berpikir (Manacika)
yang santun.

Ethics of Liberation:
Dasar moral untuk
bertindak adil dan tidak
menindas sesama.

Orality: Tradisi lisan
yang menjaga
kehalusan budi
melalui intonasi dan
tata bahasa.

Sumber: Peneliti, 2025

Penelitian di Desa Adat Kerobokan, Kecamatan Sawan, Buleleng, memiliki
sistem pendidikan budi pekerti yang resilien dan adaptif. Kekuatannya tidak terletak pada
doktrin statis, melainkan pada dinamika interaksi sosial (Vygotsky), kemampuan
melakukan aksi kultural kritis (Freire), dan kekayaan media ritual yang dimiliki
(McLuhan). Tradisi seperti Nyekar dan institusi seperti Pasraman serta regulasi Pararem
anti-narkoba adalah bukti bahwa desa adat mampu berfungsi sebagai benteng pertahanan
moral sekaligus inkubator karakter unggul. Pendidikan di sini adalah proses seumur hidup
yang menyatu dengan nafas kehidupan desa itu sendiri.

Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa strategi
pendidikan budi pekerti di Desa Adat Kerobokan tidak sekadar dijalankan sebagai
transfer pengetahuan normatif, melainkan sebagai ekosistem pembelajaran sosiokultural
yang adaptif dan holistik. Menjawab permasalahan mengenai strategi berbasis komunitas,

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



penelitian ini menemukan bahwa desa adat mengintegrasikan tiga dimensi teoretis utama,
peran komunitas sebagai more knowledgeable other (MKO) yang memberikan
scaffolding melalui tradisi Ngayah dan penggunaan Sor Singgih Basa (perspektif
Vygotsky), penerapan Pararem anti-narkoba sebagai aksi kultural kritis untuk memecah
budaya bisu (perspektif Freire), serta pemanfaatan ritual seperti Nyekar sebagai cool
media yang menuntut partisipasi sensorik total (perspektif McLuhan). Proses internalisasi
nilai terjadi secara simultan di mana struktur adat menjembatani nilai abstrak agama
menjadi praktik konkret, menciptakan ruang di mana generasi muda mengalami transisi
dari regulasi sosial menuju regulasi diri (self-regulation) dalam pembentukan karakter.
Implikasi dari strategi tersebut menegaskan revitalisasi peran Desa Adat Kerobokan yang
berhasil bertransformasi dari sekadar penjaga tradisi menjadi institusi pendidikan
nonformal yang relevan di era digital. Temuan ini menunjukkan bahwa ketahanan
identitas budaya terbentuk melalui kemampuan desa dalam menegosiasikan kearifan
lokal dengan tantangan modernitas, seperti menyeimbangkan penggunaan teknologi
komunikasi dengan pertemuan fisik (paruman) untuk menjaga kohesi sosial. Dengan
demikian, model pendidikan berbasis adat ini terbukti efektif dalam membentuk karakter
pemuda yang kritis, memiliki solidaritas sosial, dan berakar kuat pada nilai filosofis
Hindu, sekaligus menawarkan model referensial bagi pelestarian karakter bangsa di
tengah disrupsi global.

Daftar Pustaka

Abdullah, S., Rahim, H., Febriana, H., & Syam, R. (2024). Perilaku Dan Aktualisasi
Mahasiswa Di Era Digital Dan Media Sosial. Makassar: Unhas Press.

Adiputra, D. K., Assayid, W. S., Arini, [., & Nugroho, N. (2025). Generasi Muda Pelestari
Kearifan Lokal Untuk Inklusi Adat Di Era Modern. Proficio, 6(2), 333-339.

Baehr, P., Giddens, A., & Pierson, C. (1999). Conversations With Anthony Giddens:
Making Sense Of Modernity. Stanford: Stanford University Press.

Budiadnya, P. (2018). Tri Hita Karana dan Tat Twam Asi Sebagai Konsep Keharmonisan
Dan Kerukunan. Widya Aksara: Jurnal Agama Hindu, 23(2).

Dewi, P. Y. A., Jumari, J., Diarini, I. G. A. A. S., Nitiasih, P. K., Riastini, P. N., & Sudhata,
I. G. W. (2024). Nalar Humanisme Dalam Pedagogi Kritis: Perspektif Ki Hadjar
Dewantara, Paulo Freire, dan Peter McLaren. Edukasi: Jurnal Pendidikan Dasar,
5(1), 1-14.

Euchner, J. (2016). The Medium Is The Message. Research Technology Management,
59(5), 9-11.

Fikri, S. H., Panji, W. R. W. R., & Fitriyah, E. L. (2023). Urgensi Pelaksanaan Pendidikan
Karakter Yang Terintegrasi: Analisis Kebijakan Penguatan Pendidikan Karakter.
Indonesian Journal of Educational Management and Leadership, 1(1).

Freire, P. (2020). Pedagogy Of The Oppressed. London: Routledge.

Lickona, T. (1996). Eleven Principles Of Effective Character Education. Journal of Moral
Education, 25(1), 93-100.

McLuhan, M. (2017). The Medium Is The Message. In Communication Theory. London:
Routledge.

Minhaji, Rohman, N. F., & Zu’ama, N. (2025). Analisis Kurikulum 2013 Pendidikan
Agama Islam dan Budi Pekerti dan Kurikulum Merdeka. Inspirasi Edukatif:
Jurnal Pembelajaran Aktif, 6(3), 24-34.

Payong, M. R. (2020). Zona Perkembangan Proksimal Dan Pendidikan Berbasis
Konstruktivisme Sosial Menurut Lev Semyonovich Vygotsky. Jurnal Pendidikan
dan Kebudayaan Missio, 12(2), 164-178.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Prasetiya, D. B. (2021). Metode Pendidikan Karakter Religius Paling Efektif Di Sekolah.
Jakarta: Academia Publication.

Saputra, K. A. K., & Jayawarsa, A. A. K. (2023). Potential Tourism Village Development
Activities In Kerobokan Village, Sawan District, Buleleng Regency, Bali.
Community Services: Sustainability Development, 1(1), 38-44.

Suastra, I. W. (2017). Balinese Local Wisdoms And Their Implications In Science
Education At School. International Research Journal of Management, IT & Social
Sciences, 4(2), 48-57.

Sudarsana, I. K. (2019). Ajaran Satya dan Dharma Dalam Membentuk Karakter Keluarga
Hindu di Desa Peguyangan Kangin Kota Denpasar. JSSH (Jurnal Sains Sosial dan
Humaniora), 2(2), 289-302.

Susanti, K. D. (2024). Harmonisasi Perayaan Hari Raya Nyepi Di Desa Adat Kerobokan
Melalui ~ Tradisi  Ngayah  (Perspektif  Nilai  Pendidikan  Agama
Hindu). Widyacarya: Jurnal Pendidikan, Agama dan Budaya, 8(1), 47-55.

Tarigan, R. (2024). Media Pembawa Perubahan: Tinjauan Atas Teori Ekologi Media.
Jurnal Lectura, 1(1), 1-10.

Vedananda, I. P. M. A. (2024). Pendidikan Budi Pekerti (Menumbuh-Kembangkan Budi
Pekerti Pada Anak Usia Dini Perspektif Hindu). Denpasar: PT Dharma Pustaka
Utama.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind In Society: The Development Of Higher Psychological
Processes. Cambridge: Harvard University Press.

Vygotsky, L. S., & Luria, A. (1978). Tool And Symbol In Child Development. Cambridge:
Harvard University Press.

Widiada, K., Gara, I. W., & Sucita, D. N. (2023). Pasraman Non-Formal Semara Ratih
Dalam Penanaman Nilai Sosial Budaya Komunikasi Keagamaan Hindu Desa
Tukadmungga. Prabha Vidya, 3(2), 1-7.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



