
 

 

Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 

Volume 10 Nomor 1 (2026) 

ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 81 

 

Strategi Implementasi Pendidikan Budi Pekerti Hindu 

Berbasis Kearifan Lokal di Desa Adat Kerobokan, Buleleng 
 

Duwi Oktaviana 

Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Singaraja, Indonesia 

duwi.osa@gmail.com  
 

Abstract 

Global cultural disruption and hedonistic lifestyles are triggering the moral 

degradation of the younger generation, necessitating a revitalization of the role of 

traditional institutions as bastions of values. This study aims to describe the community-

based Hindu character education strategy in the Kerobokan Traditional Village, 

Buleleng, and analyze the process of internalizing these values in the digital era. Applying 

qualitative methods with a descriptive-analytical approach, data collection was 

conducted through participatory observation of pasraman (traditional market) activities 

and ceremonies, in-depth interviews with village leaders (prajuru) and youth, and a 

documentary study of customary law (awig-awig). The results indicate that the 

implementation of character education takes place within an adaptive sociocultural 

ecosystem: the community functions as a More Knowledgeable Other, providing 

scaffolding through the Ngayah tradition; the implementation of anti-drug regulations 

(Pararem) as a critical cultural action to break the culture of silence, and the use of the 

Nyekar ritual as a participatory medium that instills egalitarian values. It concludes that 

the traditional village has successfully transformed from merely a guardian of tradition 

into an effective non-formal educational institution that balances physical rituals and 

communication technology. This study provides a scientific contribution in the form of a 

local wisdom-based pedagogical model that integrates the perspectives of social 

psychology, critical pedagogy, and media theory to strengthen national cultural identity. 
 

Keywords: Sociocultural Ecosystem; Local Wisdom; Pararem; Critical Pedagogy 
 

Abstrak 

Disrupsi budaya global dan gaya hidup hedonistik memicu degradasi moral 

generasi muda, sehingga menuntut revitalisasi peran institusi tradisional sebagai benteng 

pertahanan nilai. Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan strategi pendidikan budi 

pekerti Hindu berbasis komunitas di Desa Adat Kerobokan, Buleleng, serta menganalisis 

proses internalisasi nilai tersebut di era digital. Menerapkan metode kualitatif dengan 

pendekatan deskriptif-analitis, pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif 

pada kegiatan pasraman dan upacara, wawancara mendalam dengan prajuru dan pemuda, 

serta studi dokumentasi awig-awig. Hasil penelitian menunjukkan bahwa implementasi 

pendidikan karakter berlangsung dalam ekosistem sosiokultural yang adaptif: komunitas 

berfungsi sebagai more knowledgeable other yang memberikan scaffolding melalui 

tradisi Ngayah, penerapan Pararem anti-narkoba sebagai aksi kultural kritis untuk 

memecah budaya bisu, serta pemanfaatan ritual Nyekar sebagai media partisipatif yang 

menanamkan nilai egaliter. Disimpulkan bahwa desa adat berhasil bertransformasi dari 

sekadar penjaga tradisi menjadi institusi pendidikan nonformal yang efektif 

menyeimbangkan ritual fisik dan teknologi komunikasi. Studi ini memberikan kontribusi 

ilmiah berupa model pedagogi berbasis kearifan lokal yang mengintegrasikan perspektif 

psikologi sosial, pedagogi kritis, dan teori media untuk penguatan identitas budaya 

bangsa. 
 

Kata Kunci: Ekosistem Sosiokultural; Kearifan Lokal, Pararem; Pedagogi Kritis



 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 82 

 

Pendahuluan 

Pendidikan budi pekerti menempati posisi strategis sebagai pilar fundamental 

dalam pembentukan dan keberlanjutan peradaban bangsa, terutama sebagai instrumen 

penguatan moral di tengah derasnya penetrasi dan disrupsi budaya global (Lickona, 

1996). Dalam konteks sosial-budaya masyarakat Bali, pendidikan karakter memiliki 

keterkaitan yang inheren dengan nilai-nilai spiritual Hindu yang secara holistik 

membingkai praktik kehidupan sehari-hari (Suastra, 2017). Konsep-konsep filosofis 

seperti Tri Hita Karana yang menekankan keseimbangan relasi antara manusia dengan 

Tuhan, sesama manusia, dan alam (Budiadnya, 2018).  

Catur Purusa Artha sebagai orientasi etis tujuan hidup serta prinsip Tat Twam Asi 

yang merefleksikan etika empati dan kesadaran akan kesatuan eksistensial, tidak hanya 

berfungsi sebagai ajaran normatif-religius, tetapi juga sebagai kerangka praksis dalam 

membangun harmoni sosial, ekologis, dan spiritual dalam kehidupan masyarakat Bali 

(Vedananda, 2024). Penanaman nilai-nilai satya sebagai prinsip kejujuran dan kebenaran, 

dama sebagai kemampuan pengendalian diri, serta ahimsa sebagai etika non-kekerasan, 

perlu ditempatkan sebagai substansi utama dalam kurikulum kehidupan guna membentuk 

karakter luhur (noble character) sejak tahap awal perkembangan individu (Sudarsana, 

2019).  

Akan tetapi, dinamika sosial kontemporer memperlihatkan tantangan yang 

semakin kompleks, ditandai oleh kecenderungan gaya hidup hedonistik, intensifikasi 

relasi sosial berbasis media digital, serta menurunnya kualitas interaksi dan kohesi sosial 

dalam lingkup keluarga inti (Abdullah et al., 2024). Kondisi tersebut berkontribusi pada 

melemahnya internalisasi nilai moral di kalangan generasi muda, sehingga memunculkan 

kebutuhan yang mendesak untuk mereaktualisasi peran institusi-institusi tradisional 

sebagai wahana pendidikan moral yang kontekstual, adaptif terhadap perubahan zaman, 

namun tetap berlandaskan pada kearifan lokal (Baehr et al., 1999). 

Sebagai respon terhadap tantangan tersebut, Desa Adat memiliki posisi strategis 

sebagai garda terdepan pelestarian nilai kultural. Desa Adat Kerobokan, yang terletak di 

Kecamatan Sawan, Kabupaten Buleleng, menawarkan model menarik dalam 

pemeliharaan tatanan dresta (aturan adat) di tengah modernisasi. Keunikan desa ini 

terletak pada konsistensinya melibatkan generasi muda secara aktif dalam ritus 

keagamaan dan sosial. Salah satu instrumen edukasi yang paling menonjol adalah tradisi 

ngayah. Ngayah bukan sekadar kerja bakti fisik, melainkan sebuah metode pedagogi 

kultural yang mengajarkan tattwa (filosofi), susila (etika), dan upacara (ritual) secara 

simultan melalui praktik langsung (learning by doing) (Susanti, 2024).  

Melalui partisipasi dalam struktur adat, pemuda tidak hanya menjadi penonton, 

tetapi pelaku aktif pelestarian budaya (Adiputra et al., 2025). Meskipun kajian mengenai 

pendidikan karakter Hindu telah banyak dilakukan, terdapat kesenjangan (research gap) 

yang perlu diisi. Penelitian terdahulu, seperti yang diteliti oleh Minhaji (2025) lebih 

banyak menyoroti efektivitas pendidikan karakter dalam ranah formal atau sekolah. 

Sementara itu, Prasetiya (2021) berfokus pada integrasi budi pekerti dalam Kurikulum 

Merdeka secara tekstual. Belum banyak literatur yang secara spesifik membedah "Desa 

Adat" sebagai institusi pendidikan non-formal yang memiliki otonomi dalam merancang 

strategi pembinaan karakter melalui hukum adat (awig-awig atau pararem) (Widiada et 

al., 2023). 

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada analisis mendalam mengenai 

mekanisme kelembagaan adat meliputi peran Prajuru, Pengempon Pura, dan Sekaa 

Truna dalam mentransformasi nilai-nilai normatif Hindu menjadi perilaku sosial yang 

konkret di era digital. Berdasarkan latar belakang masalah dan tinjauan literatur tersebut, 

artikel ini merumuskan tiga pertanyaan penelitian utama: (1) Bagaimanakah strategi 



 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 83 

 

berbasis komunitas yang diterapkan Desa Adat Kerobokan dalam mengimplementasikan 

pendidikan budi pekerti Hindu?; (2) Bagaimana proses internalisasi nilai tersebut 

dilakukan melalui integrasi instrumen adat (pasraman, upacara, awig-awig) dan adaptasi 

media digital?; dan (3) Bagaimana implikasi strategi tersebut terhadap penguatan 

identitas budaya serta revitalisasi peran desa adat sebagai lembaga pendidikan 

nonformal?. Secara spesifik, tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan model 

strategi pendidikan berbasis adat, menganalisis hambatan implementasi, serta 

mengevaluasi dampak program terhadap perilaku pemuda. Kontribusi akademik dari 

studi ini diharapkan dapat memperkaya khazanah sosiologi pendidikan Hindu dan 

menawarkan model referensial bagi desa adat lain dalam mengelola sumber daya manusia 

berbasis kearifan lokal. 

Guna menjawab rumusan masalah tersebut, peneliti menerapkan metode 

penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih untuk 

menggali makna subjektif dan pola perilaku masyarakat secara holistik. Pengumpulan 

data dilakukan melalui tiga teknik utama yakni observasi partisipatif pada kegiatan 

pasraman dan upacara adat untuk melihat praktik ngayah secara langsung, wawancara 

mendalam dengan tokoh adat (prajuru), pemangku kepentingan, dan perwakilan pemuda 

untuk memahami perspektif pelaku, serta studi dokumentasi terhadap awig-awig desa 

yang relevan dengan pembinaan moral. Data yang terkumpul dianalisis secara induktif 

guna menyusun deskripsi komprehensif mengenai fenomena pendidikan budi pekerti 

yang terjadi di lokasi penelitian. 

 

Metode 

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis 

yang dilaksanakan di Desa Adat Kerobokan, Kecamatan Sawan, Kabupaten Buleleng, 

dalam kurun waktu bulan 6 bulan (Oktober 2024 - April 2025). Pendekatan ini dipilih 

untuk menggali makna subjektif dan pola perilaku masyarakat secara holistik dengan 

peneliti bertindak sebagai instrumen kunci. Sumber data melibatkan 12 orang informan 

yang ditentukan secara purposive, terdiri atas tokoh adat (prajuru), pemangku 

kepentingan, serta perwakilan pemuda. Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik 

utama, yakni observasi partisipatif pada kegiatan pasraman dan upacara adat untuk 

melihat praktik ngayah secara langsung, wawancara mendalam untuk memahami 

perspektif pelaku, serta studi dokumentasi terhadap awig-awig desa yang relevan dengan 

pembinaan moral. Validitas data diuji melalui triangulasi sumber dan teknik, kemudian 

data yang terkumpul dianalisis secara induktif menggunakan pendekatan tematik melalui 

pengodean manual (manual coding) guna menyusun deskripsi komprehensif mengenai 

fenomena pendidikan budi pekerti di lokasi penelitian. 

 

Hasil dan Pembahasan  

1. Strategi Implementasi Nilai Budi Pekerti 

Gelombang modernisasi yang menerpa tatanan sosial global, pendidikan karakter 

atau budi pekerti seringkali tereduksi menjadi sekadar mata pelajaran di ruang kelas 

formal yang terpisah dari realitas kehidupan siswa (Fikri et al., 2023). Fenomena ini 

menciptakan kesenjangan antara pengetahuan moral (moral knowing) dan tindakan moral 

(moral action). Di tengah tantangan ini, Desa Adat Kerobokan yang terletak di 

Kecamatan Sawan, Kabupaten Buleleng, menawarkan sebuah model ekosistem 

pendidikan yang unik dan bertahan lama. Berbeda dengan model pendidikan barat yang 

cenderung individualistik, pendidikan budi pekerti di Desa Adat Kerobokan berakar kuat 

pada komunalitas, ritualitas, dan hukum adat yang mengikat. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 84 

 

Penelitian ini bertujuan untuk memperdalam pemahaman mengenai bagaimana 

nilai-nilai luhur ditransmisikan di Desa Adat Kerobokan. Fokus utama tidak hanya pada 

apa nilai yang diajarkan seperti Tri Hita Karana, Tri Kaya Parisudha, dan Catur 

Paramita, tetapi bagaimana mekanisme transmisi tersebut bekerja di tengah gempuran 

perubahan zaman. Hal tersebut dikuatkan dalam isi teks kitab suci dari Manawa 

Dharmasastra yakni “Dhṛtiḥ kṣamā damo’steyaṁ, śaucam indriyanigrahaḥ, dhīr vidyā 

satyam akrodho, daśakaṁ dharmalakṣaṇam” yang berarti ketabahan (Dhriti), 

pengampunan (Ksama), pengendalian diri (Dama), tidak mencuri (Asteya), kesucian 

(Saucam), pengendalian indria (Indriya-nigraha), kecerdasan (Dhi), pengetahuan suci 

(Vidya), kebenaran (Satya), dan tidak marah (Akrodha) itulah sepuluh ciri Dharma 

(kebenaran). 

Budi pekerti bukan hanya soal sopan santun lahiriah, tetapi mencakup ketenangan 

batin (tidak marah) dan kejernihan pikiran (kecerdasan dan pengetahuan). Secara spesifik, 

penelitian ini menyoroti fenomena degradasi moral yang mulai mengancam generasi 

muda, seperti penyalahgunaan narkoba, yang direspons secara proaktif oleh desa adat 

melalui instrumen hukum adat atau Pararem. Respons ini menandakan bahwa desa adat 

bukan sekadar penjaga tradisi statis, melainkan entitas dinamis yang mampu melakukan 

rekayasa sosial (social engineering) untuk perlindungan karakter warganya. 

Guna membedah kompleksitas fenomena pendidikan di Desa Adat Kerobokan, 

penelitian ini menggunakan pendekatan triangulasi teori yang radikal, menggabungkan 

psikologi perkembangan, pedagogi kritis, dan teori media. Penelitian ini berpijak pada 

integrasi beberapa perspektif teoretis yang saling melengkapi. Pertama, pendekatan 

konstruktivisme sosial sebagaimana dikemukakan oleh Lev Vygotsky digunakan untuk 

memahami bagaimana pola interaksi sosial dalam konteks desa adat berfungsi sebagai 

More Knowledgeable Other (MKO) yang menyediakan scaffolding bagi perkembangan 

kognitif dan moral generasi muda (Payong, 2020).  

Dalam kerangka ini, partisipasi pemuda dalam ritual dan praktik adat diposisikan 

sebagai ruang terbentuknya Zone of Proximal Development (ZPD) yang memungkinkan 

terjadinya proses internalisasi nilai secara gradual dan kontekstual. Selanjutnya, 

perspektif pedagogi kritis Paulo Freire dimanfaatkan untuk mengevaluasi sejauh mana 

praktik-praktik adat, khususnya di Desa Kerobokan, beroperasi sebagai mekanisme 

pendidikan yang bersifat membebaskan (liberating) atau justru berpotensi menindas 

(oppressive).  

Konsep praxis sebagai dialektika antara aksi dan refleksi, conscientization sebagai 

proses penyadaran kritis, serta kritik terhadap culture of silence menjadi pisau analisis 

utama, terutama dalam menelaah peran pemuda dan upaya penanggulangan problem 

sosial seperti penyalahgunaan narkoba (Dewi et al., 2024). Selain itu, teori ekologi media 

dari Marshall McLuhan memberikan sudut pandang komplementer dengan menempatkan 

medium sebagai pesan itu sendiri (the medium is the message) (Tarigan, 2024). Sehingga 

elemen-elemen seperti ritual keagamaan, tata ruang dan arsitektur desa, bunyi kulkul, 

serta teks awig-awig dipahami sebagai media komunikasi kultural yang secara laten 

membentuk struktur kesadaran kolektif warga, melampaui makna yang tersurat dalam 

pesan verbal semata. 

a. Analisis Lanskap Sosio-Historis dan Filosofis Desa Adat Kerobokan 

Pemahaman tentang pendidikan budi pekerti di Kerobokan tidak dapat dilepaskan 

dari sejarah administratifnya. Pada tahun 1969, terjadi penggabungan dua entitas, yakni 

Perbekelan Kerobokan dan Perbekelan Kloncing, menjadi satu Desa Dinas Kerobokan 

demi memenuhi persyaratan administratif pemerintahan modern (Saputra & Jayawarsa, 

2023). Namun, secara adat, Banjar Kloncing tetap mempertahankan otonominya sebagai 

Desa Pakraman (Adat) tersendiri, terpisah dari Desa Pakraman Kerobokan yang 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 85 

 

menaungi Banjar Dalem dan Banjar Baleagung. Implikasi pedagogis dari sejarah ini 

sangat mendalam. Warga Desa Kerobokan hidup dalam dua dimensi kewarganegaraan 

sekaligus, sebagai warga negara Indonesia (Dinas) dan sebagai krama adat. Hal ini 

menciptakan ruang belajar ganda. Di sekolah formal, masyarakat belajar 

kewarganegaraan nasional, di bale banjar, masyarakat belajar kewarganegaraan adat. 

Ketegangan dan negosiasi antara dua identitas ini menjadi lahan subur bagi pembentukan 

karakter yang adaptif namun berakar kuat. Struktur wilayah yang terdiri dari Banjar 

Dalem, Banjar Baleagung, dan Banjar Kloncing bukan sekadar pembagian peta, 

melainkan pembagian unit-unit sosial tempat interaksi intensif terjadi setiap hari, yang 

dalam kacamata Vygotsky, merupakan laboratorium interaksi sosial. 

b. Filosofi Ruang dan Tradisi Nyekar: Kosmologi sebagai Kurikulum 

Desa Adat Kerobokan memiliki tradisi unik yang disebut Nyekar, yang 

dilaksanakan pada setiap Purnama Kapat (purnama keempat dalam kalender Bali). 

Tradisi ini bukan sekadar ziarah biasa, melainkan sebuah mobilisasi massal warga desa 

menuju Pantai Kerobokan untuk melakukan persembahyangan dan mekemit 

(bermalam/berkemah) di tepi laut. Secara filosofis, tradisi ini mengajarkan konsep 

Segara-Gunung (Laut-Gunung) sebagai satu kesatuan siklus alam. Namun, dalam 

konteks pendidikan karakter, Nyekar adalah kurikulum hidup tentang kesetaraan dan 

kebersamaan.  

Ketika seluruh warga, tanpa memandang status ekonomi atau kasta, tidur 

beralaskan pasir di bawah atap langit yang sama, terjadi transmisi nilai egalitarianisme 

yang kuat. Anak-anak yang diajak orang tuanya mekemit menyerap pelajaran tentang 

ketahanan fisik (tapa), kesabaran, dan rasa syukur (bhakti) secara langsung dari 

pengalaman tubuh (embodied learning), bukan dari buku teks. Potensi pariwisata Pantai 

Kerobokan yang mulai dikembangkan membawa dinamika baru. Pendidikan budi pekerti 

kini harus berhadapan dengan tantangan komodifikasi ruang sakral. Bagaimana 

menanamkan nilai kesucian pantai kepada generasi muda ketika di sisi lain pantai tersebut 

dipromosikan sebagai objek wisata? Inilah titik di mana intervensi pendidikan adat 

menjadi krusial. 

 

2. Dimensi Sosiokultural Vygotskian: Desa Adat Sebagai More Knowledgeable Other 

(MKO) 

Lev Vygotsky menekankan bahwa perkembangan kognitif manusia adalah proses 

sosiokultural; pikiran individu dibentuk oleh interaksi dengan orang lain yang lebih ahli 

dan penggunaan alat-alat budaya (cultural tools) (Vygotsky, 1978). Di Desa Adat 

Kerobokan, teori ini menemukan manifestasi empirisnya yang paling hidup. 

a. Zone of Proximal Development (ZPD) dalam Ritual Komunal 

Konsep ZPD mengacu pada jarak antara apa yang bisa dilakukan anak sendiri 

dengan apa yang bisa dilakukannya dengan bantuan orang lain. Dalam konteks 

pendidikan barat, ZPD seringkali terbatas pada tugas akademis. Di Kerobokan, ZPD 

diterapkan dalam penguasaan keterampilan budaya dan kecerdasan spiritual. Ambil 

contoh persiapan upacara Nyekar atau Piodalan di Pura Kahyangan Tiga. Seorang anak 

usia 10 tahun mungkin hanya mampu membawa canang (persembahan kecil). Namun, di 

bawah bimbingan Sekaa Truna (pemuda) dan orang tua, anak tersebut mulai dilibatkan 

dalam pembuatan penjor atau gebogan (rangkaian buah).  

Dalam proses ini, anak tersebut berada dalam ZPD-nya. Anak tersebut tidak 

sekadar belajar teknik merangkai janur, tetapi belajar tentang estetika, ketelitian, dan 

devosi. Interaksi ini bersifat scaffolding. Orang dewasa tidak mengerjakan tugas untuk 

anak, tetapi memberikan dukungan bertahap mulai dari mencontohkan, membantu 

memegang, hingga membiarkan anak mencoba sendiri. Melalui proses kolaboratif ini, 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 86 

 

nilai-nilai abstrak seperti gotong royong dan tanggung jawab menjadi konkret. Vygotsky 

berargumen bahwa fungsi mental tinggi muncul dua kali, pertama di tingkat sosial 

(interpsikologis), kemudian di tingkat individual (intrapsikologis) (Vygotsky & Luria, 

1978). Di Kerobokan, kesadaran akan pentingnya harmoni sosial pertama-tama dialami 

saat bekerja bersama di banjar, baru kemudian diinternalisasi menjadi karakter pribadi. 

b. Peran Prajuru, Pemangku, dan Struktur Adat Sebagai Mediator 

More Knowledgeable Other (MKO) adalah agen utama pembelajaran. Di Desa 

Adat Kerobokan, peran MKO ini dilembagakan dalam struktur Prajuru Desa (pengurus 

desa) dan Pemangku (pemimpin ritual). Struktur organisasi desa adat, sebagaimana 

tersirat dalam Awig-awig, menempatkan tokoh-tokoh ini bukan hanya sebagai 

administrator, tetapi sebagai guru loka (guru masyarakat).  

Ketika Upasaba Desa (salah satu unsur pimpinan desa adat) memberikan dharma 

wacana (ceramah agama) atau arahan terkait tata krama sebelum upacara dimulai, 

masyarakat sedang melakukan mediasi makna yang menerjemahkan simbol-simbol ritual 

yang rumit menjadi bahasa yang dapat dipahami oleh warga awam. Tanpa mediasi ini, 

ritual hanya akan menjadi gerakan fisik tanpa jiwa. Data mengenai Upasaba Desa 

menyebutkan kualifikasinya yang harus wikan (pandai) dalam sastra agama dan adat. 

Keahlian ini krusial karena krama adat yang menjembatani pengetahuan leluhur yang 

tertulis dalam lontar kuno dengan realitas kontemporer yang dihadapi warga. Pemimpin 

adat yang menjaga agar alat berpikir (tools of thought) masyarakat Kerobokan tetap 

relevan. 

c. Bahasa, Simbol, dan Internalisasi Tri Kaya Parisudha 

Vygotsky menempatkan bahasa sebagai alat psikologis terpenting. Bahasa tidak 

hanya mengekspresikan pikiran, tetapi membentuk pikiran. Di Desa Adat Kerobokan, 

penggunaan tingkatan bahasa Bali (Sor Singgih Basa) adalah mekanisme utama 

pendidikan karakter, khususnya dalam mengajarkan Tri Kaya Parisudha (berpikir suci, 

berkata suci, berbuat suci). Ketika seorang anak diajarkan untuk berbicara menggunakan 

Basa Alus (bahasa halus) kepada orang yang lebih tua atau kepada Pemangku, anka 

tersebut dipaksa untuk mengendalikan egonya. Struktur bahasa Bali yang kompleks 

menuntut pembicara untuk selalu sadar akan posisi sosialnya dan posisi lawan bicaranya.  

Proses kognitif untuk memilih kata yang tepat ini adalah latihan disiplin berpikir 

(Manacika) yang bermanifestasi dalam ucapan (Wacika) dan perilaku (Kayika). Konsep 

Tri Kaya Parisudha seringkali diajarkan sebagai solusi untuk masalah keagenan (agency 

problem) dalam manajemen modern, namun di Kerobokan, hal tersebut adalah etos 

harian. Internalisasi konsep ini terjadi melalui inner speech (wicara batin). Anak yang 

terbiasa ditegur secara sosial jika berkata kasar (sing dadi ngraos keto - Tidak boleh bicara 

begitu) akan mengembangkan suara batin yang meregulasi perilakunya sendiri di masa 

depan. Ini adalah bukti nyata teori Vygotsky tentang transisi dari regulasi sosial ke 

regulasi diri (self-regulation). 
 

3. Praksis Kritis Freirean: Transformasi Kesadaran dan Aksi Budaya 

Paulo Freire, melalui mahakaryanya Pedagogy of the Oppressed, mengajarkan 

bahwa pendidikan sejati adalah praktik pembebasan. Pendidikan tidak boleh bersifat gaya 

bank (banking concept), di mana guru menabung pengetahuan ke kepala murid yang 

pasif. Sebaliknya, pendidikan harus bersifat hadap-masalah (problem-posing) dan 

berorientasi pada Praxis (aksi dan refleksi) (Freire, 2020). 

a. Pararem Anti Narkoba sebagai Aksi Pembebasan 

Salah satu ancaman terbesar bagi karakter generasi muda di Buleleng, termasuk 

Kecamatan Sawan, adalah peredaran narkoba. Pecandu narkoba seringkali terjebak dalam 

apa yang disebut Freire sebagai culture of silence (budaya bisu), kondisi di mana individu 

kehilangan kemampuan untuk mengkritisi realitasnya dan menjadi objek pasif dari 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 87 

 

penindasan (dalam hal ini, adiksi dan sindikat). Desa Adat Kerobokan merespons ini 

dengan menyusun Pararem (peraturan adat khusus) tentang penanggulangan narkoba. 

Langkah ini adalah contoh Cultural Action for Freedom. Desa adat tidak menunggu 

instruksi dari negara (polisi/BNN) semata, para pimpinan mengambil inisiatif otonom 

untuk mendefinisikan masalahnya sendiri dan merumuskan solusinya. Penyusunan 

Pararem ini melibatkan Paruman (musyawarah) yang, idealnya, bersifat dialogis.  

Dalam perspektif Freire, proses pembuatan aturan ini sama pentingnya dengan 

aturan itu sendiri. Jika Pararem diputuskan secara sepihak oleh elit desa, itu adalah 

penindasan. Namun, jika melibatkan partisipasi warga dan pemuda, itu adalah proses 

penyadaran (conscientization). Adanya sanksi adat (misalnya pengucilan atau denda 

ritual) bagi pengguna narkoba di Desa Adat Kerobokan bukan sekadar hukuman, 

melainkan shock therapy untuk memecah kebisuan dan memaksa pelaku serta 

keluarganya untuk menghadapi realitas dan melakukan transformasi diri. 

b. Ngayah: Dari Kewajiban Feodal Menuju Praksis Solidaritas 

Konsep Ngayah (kerja tulus ikhlas) sering disalahartikan oleh pengamat luar 

sebagai bentuk eksploitasi tenaga kerja atau sisa feodalisme. Namun, melalui lensa Freire, 

Ngayah dapat direklamasi sebagai bentuk Praxis tertinggi masyarakat Bali. Manusia, 

menurut Freire, adalah makhluk yang mengubah dunia melalui kerjanya (labor) (Freire, 

2020). Dalam Ngayah mempersiapkan upacara Nyekar atau Piodalan, warga Desa 

Kerobokan secara aktif mengubah lingkungan fisiknya menjadi ruang sakral.  

Masyarakat tidak pasif menerima alam, masyarakat mengolahnya (membuat 

banten, ngiasin pura). Pendidikan budi pekerti terjadi ketika aksi fisik ini disertai dengan 

refleksi. Mengapa melakukan ini? Untuk siapa? Jawaban untuk Tuhan dan untuk 

kebersamaan desa adalah hasil refleksi yang mengubah kerja fisik menjadi kerja spiritual. 

Bagi generasi muda (Sekaa Truna), partisipasi dalam Ngayah mengajarkan bahwa 

masyarakat adalah subjek sejarah yang memiliki peran aktif dalam melestarikan dan 

membentuk budaya desanya bukan sekadar penonton pasif dari tradisi leluhur. 

c. Pasraman sebagai Ruang Pedagogi Kritis 

Keberadaan Pasraman (pendidikan non-formal Hindu) di wilayah Kecamatan 

Sawan dan Buleleng menawarkan potensi besar sebagai ruang pedagogi kritis. Berbeda 

dengan sekolah formal yang terikat kurikulum nasional yang kaku, Pasraman memiliki 

fleksibilitas untuk mengangkat isu-isu lokal sebagai bahan ajar (Generative Themes). 

Dalam Pasraman, pengajaran tentang Catur Paramita (empat sikap utama yakni Maitri, 

Karuna, Mudita, Upeksa) tidak boleh berhenti pada definisi hapalan. Pengajar Pasraman 

di Kerobokan perlu menerapkan metode Problem-Posing Education Freire. Misalnya: 

1) Maitri (Cinta Kasih): Bagaimana menerapkannya saat masing-masing individu 

berbeda pilihan politik dalam Pilkada. 

2) Upeksa (Keseimbangan): Bagaimana bersikap bijak menghadapi berita hoaks di media 

sosial. 

Dengan mengaitkan nilai-nilai kuno dengan masalah aktual (berita hoaks, politik, 

sampah), Pasraman melatih siswa untuk membaca dunia (reading the world) sekaligus 

membaca kata (reading the word). Hal ini mengubah siswa dari wadah kosong menjadi 

agen perubahan yang kritis. 

 

4. Ekologi Media McLuhan: Ritual, Simbol, dan Teknologi sebagai Pesan 

Marshall McLuhan terkenal dengan aforismenya The Medium is the Message. 

McLuhan berpendapat bahwa bentuk media itu sendiri memiliki dampak yang lebih besar 

pada masyarakat daripada konten yang disampaikannya (Euchner, 2016). Di Desa Adat 

Kerobokan, media pendidikan karakter bukanlah gadget, melainkan ritual, arsitektur, dan 

bunyi. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 88 

 

a. Ritual Nyekar sebagai Cool Media dan Ruang Akustik 

McLuhan membedakan antara Hot Media (definisi tinggi, data lengkap, 

partisipasi rendah, misal: buku cetak, radio) dan Cool Media (definisi rendah, data sedikit, 

menuntut partisipasi tinggi, misal: percakapan, seminar) (McLuhan, 2017). Ritual adat 

Bali, termasuk tradisi Nyekar di Pantai Kerobokan, memiliki karakteristik unik yang 

condong ke arah Cool Media yang sangat partisipatif. Dalam Nyekar, tidak ada naskah 

lengkap yang dibagikan kepada setiap peserta.  

Setiap orang harus mengisi kekosongan informasi dengan keterlibatan penuh, 

mengikuti gerakan Pemangku, menyanyikan kidung bersama, dan menyesuaikan diri 

dengan ritme kelompok. Keterlibatan sensorik total ini mencium aroma dupa, mendengar 

debur ombak dan genta, merasakan pasir menciptakan pengalaman imersif yang memijat 

(massage) kesadaran warga. Pesan moral dari Nyekar (kebersamaan, kerendahan hati) 

tidak disampaikan melalui argumen logis linear, melainkan melalui pengalaman gestalt 

(menyeluruh). McLuhan menyebut ini sebagai karakteristik acoustic space masyarakat 

tribal, yang bersifat sferis, tanpa pusat, dan inklusif. Pendidikan karakter di sini terjadi 

melalui osmosis sensorik; tubuh belajar tentang kesucian sebelum pikiran memahaminya. 

b. Transisi dari Budaya Lisan ke Kodifikasi Awig-awig 

Masyarakat adat Bali secara tradisional adalah masyarakat lisan (oral culture). 

Namun, modernisasi hukum adat menuntut kodifikasi aturan ke dalam bentuk tertulis 

(Awig-awig dan Pararem). Dalam analisis McLuhan, pergeseran dari lisan ke tulisan 

(tipografi) mengubah cara berpikir manusia dari siklis dan integratif menjadi linear dan 

terfragmentasi. Penulisan Awig-awig Desa Adat Kerobokan memberikan kepastian 

hukum (legal certainty) yang positif. Pasal-pasal tentang tugas Upasaba Desa atau sanksi 

pelanggaran menjadi jelas dan tidak bisa diperdebatkan sembarangan. 

Ini adalah ciri manusia tipografis yang rasional. Namun, ada risiko ketika hukum 

adat menjadi teks mati, hal tersebut kehilangan fleksibilitas dan rasa (wiweka) yang 

menjadi ciri khas hukum adat lisan. Pendidikan budi pekerti harus waspada agar tidak 

terjebak pada legalisme kaku. Generasi muda tidak boleh hanya diajarkan membaca pasal 

Awig-awig, tetapi harus tetap diajarkan mendengar kebijaksanaan di baliknya. Proses 

Paruman (rapat) yang masih mempertahankan tradisi lisan dan debat adalah 

penyeimbang penting bagi teks tertulis tersebut. 

c. Perang Media: Kulkul vs. Smartphone 

Kulkul (kentongan kayu) adalah media komunikasi tradisional di Kerobokan yang 

berfungsi memanggil warga. Suara Kulkul bersifat mendesak, kolektif, dan menyatukan 

warga dalam satu ruang waktu fisik. Sebaliknya, Smartphone dan media sosial (yang kini 

digunakan untuk koordinasi desa) bersifat visual, individual, dan asinkron. Anak muda di 

Sekaa Truna kini lebih sering berkoordinasi lewat whatsapp daripada mendengar Kulkul. 

McLuhan memperingatkan bahwa setiap perpanjangan (extension) adalah juga 

pemotongan (amputation).  

Kemudahan komunikasi digital berisiko memotong kemampuan komunikasi tatap 

muka dan rasa hadir (presence). Tantangan bagi Desa Adat Kerobokan adalah 

mengintegrasikan teknologi digital tanpa membunuh roh desa adat. Penggunaan grup 

whatsapp untuk menyebarkan info Ngayah adalah positif, tetapi pelaksanaan Ngayah itu 

sendiri harus tetap fisik. Media digital harus menjadi pelayan bagi pertemuan fisik, bukan 

penggantinya. Pendidikan karakter di era digital berarti melatih pemuda untuk bijak 

menggunakan hot media dan tetap menghargai cool media (ritual) desanya. 
 

5. Matriks Integrasi Pendidikan Budi Pekerti 

Berdasarkan analisis di atas, ditemukan bahwa pendidikan budi pekerti di Desa 

Adat Kerobokan bukanlah sistem tunggal, melainkan jaringan kompleks yang dapat 

dipetakan sebagai berikut: 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 89 

 

Tabel 1. Integrasi Teoritis Praktik Pendidikan Budi Pekerti Desa Adat Kerobokan 

Komponen 

Adat 

Perspektif Vygotsky 

(Sosiokultural) 

Perspektif Freire 

(Pedagogi Kritis) 

Perspektif McLuhan 

(Media) 

Tradisi 

Nyekar 

ZPD & Scaffolding: 

Anak belajar 

spiritualitas melalui 

partisipasi 

terbimbing orang tua 

saat mekemit di 

pantai. 

Praxis Solidaritas: 

Tindakan kolektif 

warga yang 

merefleksikan 

persatuan dan 

kesetaraan di hadapan 

alam (Segara). 

Immersive Medium: 

Pantai dan malam 

hari sebagai media 

sensorik total yang 

membentuk memori 

kolektif dan identitas 

desa. 

Pararem 

Narkoba 

Regulasi Sosial ke 

Regulasi Diri: Aturan 

eksternal yang ketat 

diinternalisasi 

menjadi kontrol diri 

(Manacika). 

Conscientization: 

Perlawanan sadar 

komunitas terhadap 

penindasan adiksi; 

memecah "budaya 

bisu" korban. 

Cool vs Hot: 

Kodifikasi tertulis 

(hot) yang 

memberikan batasan 

tegas di tengah 

cairnya moralitas 

modern. 

Pasraman Mediated Learning: 

Pinandita sebagai 

mediator konsep 

abstrak agama ke 

bahasa remaja. 

Problem-Posing: 

Ruang diskusi isu 

kontemporer (sosial 

media, etika) 

menggunakan nilai 

Catur Paramita. 

Retribalization: 

Mengembalikan pola 

belajar komunal di 

tengah era digital 

yang mengisolasi 

individu. 

Ngayah Apprenticeship: 

Pemagangan 

keterampilan adat 

(mebanten, 

megambel) dari 

senior ke junior. 

Cultural Action: Kerja 

mengubah lingkungan 

fisik desa sebagai 

ekspresi kedaulatan 

budaya. 

The Message is 

Participation: Pesan 

"gotong royong" 

tidak diajarkan lewat 

kata, tapi lewat 

keterlibatan tubuh 

dalam kerja. 

Tri Kaya 

Parisudha 

Language as Tool: 

Bahasa Bali Alus 

membentuk struktur 

berpikir (Manacika) 

yang santun. 

Ethics of Liberation: 

Dasar moral untuk 

bertindak adil dan tidak 

menindas sesama. 

Orality: Tradisi lisan 

yang menjaga 

kehalusan budi 

melalui intonasi dan 

tata bahasa. 

Sumber: Peneliti, 2025 

Penelitian di Desa Adat Kerobokan, Kecamatan Sawan, Buleleng, memiliki 

sistem pendidikan budi pekerti yang resilien dan adaptif. Kekuatannya tidak terletak pada 

doktrin statis, melainkan pada dinamika interaksi sosial (Vygotsky), kemampuan 

melakukan aksi kultural kritis (Freire), dan kekayaan media ritual yang dimiliki 

(McLuhan). Tradisi seperti Nyekar dan institusi seperti Pasraman serta regulasi Pararem 

anti-narkoba adalah bukti bahwa desa adat mampu berfungsi sebagai benteng pertahanan 

moral sekaligus inkubator karakter unggul. Pendidikan di sini adalah proses seumur hidup 

yang menyatu dengan nafas kehidupan desa itu sendiri. 

 

Kesimpulan  

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa strategi 

pendidikan budi pekerti di Desa Adat Kerobokan tidak sekadar dijalankan sebagai 

transfer pengetahuan normatif, melainkan sebagai ekosistem pembelajaran sosiokultural 

yang adaptif dan holistik. Menjawab permasalahan mengenai strategi berbasis komunitas, 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 90 

 

penelitian ini menemukan bahwa desa adat mengintegrasikan tiga dimensi teoretis utama, 

peran komunitas sebagai more knowledgeable other (MKO) yang memberikan 

scaffolding melalui tradisi Ngayah dan penggunaan Sor Singgih Basa (perspektif 

Vygotsky), penerapan Pararem anti-narkoba sebagai aksi kultural kritis untuk memecah 

budaya bisu (perspektif Freire), serta pemanfaatan ritual seperti Nyekar sebagai cool 

media yang menuntut partisipasi sensorik total (perspektif McLuhan). Proses internalisasi 

nilai terjadi secara simultan di mana struktur adat menjembatani nilai abstrak agama 

menjadi praktik konkret, menciptakan ruang di mana generasi muda mengalami transisi 

dari regulasi sosial menuju regulasi diri (self-regulation) dalam pembentukan karakter. 

Implikasi dari strategi tersebut menegaskan revitalisasi peran Desa Adat Kerobokan yang 

berhasil bertransformasi dari sekadar penjaga tradisi menjadi institusi pendidikan 

nonformal yang relevan di era digital. Temuan ini menunjukkan bahwa ketahanan 

identitas budaya terbentuk melalui kemampuan desa dalam menegosiasikan kearifan 

lokal dengan tantangan modernitas, seperti menyeimbangkan penggunaan teknologi 

komunikasi dengan pertemuan fisik (paruman) untuk menjaga kohesi sosial. Dengan 

demikian, model pendidikan berbasis adat ini terbukti efektif dalam membentuk karakter 

pemuda yang kritis, memiliki solidaritas sosial, dan berakar kuat pada nilai filosofis 

Hindu, sekaligus menawarkan model referensial bagi pelestarian karakter bangsa di 

tengah disrupsi global. 

 

Daftar Pustaka 

Abdullah, S., Rahim, H., Febriana, H., & Syam, R. (2024). Perilaku Dan Aktualisasi 

Mahasiswa Di Era Digital Dan Media Sosial. Makassar: Unhas Press. 

Adiputra, D. K., Assayid, W. S., Arini, I., & Nugroho, N. (2025). Generasi Muda Pelestari 

Kearifan Lokal Untuk Inklusi Adat Di Era Modern. Proficio, 6(2), 333-339. 

Baehr, P., Giddens, A., & Pierson, C. (1999). Conversations With Anthony Giddens: 

Making Sense Of Modernity. Stanford: Stanford University Press. 

Budiadnya, P. (2018). Tri Hita Karana dan Tat Twam Asi Sebagai Konsep Keharmonisan 

Dan Kerukunan. Widya Aksara: Jurnal Agama Hindu, 23(2). 

Dewi, P. Y. A., Jumari, J., Diarini, I. G. A. A. S., Nitiasih, P. K., Riastini, P. N., & Sudhata, 

I. G. W. (2024). Nalar Humanisme Dalam Pedagogi Kritis: Perspektif Ki Hadjar 

Dewantara, Paulo Freire, dan Peter McLaren. Edukasi: Jurnal Pendidikan Dasar, 

5(1), 1-14. 

Euchner, J. (2016). The Medium Is The Message. Research Technology Management, 

59(5), 9-11. 

Fikri, S. H., Panji, W. R. W. R., & Fitriyah, E. L. (2023). Urgensi Pelaksanaan Pendidikan 

Karakter Yang Terintegrasi: Analisis Kebijakan Penguatan Pendidikan Karakter. 

Indonesian Journal of Educational Management and Leadership, 1(1). 

Freire, P. (2020). Pedagogy Of The Oppressed. London: Routledge. 

Lickona, T. (1996). Eleven Principles Of Effective Character Education. Journal of Moral 

Education, 25(1), 93-100. 

McLuhan, M. (2017). The Medium Is The Message. In Communication Theory. London: 

Routledge. 

Minhaji, Rohman, N. F., & Zu’ama, N. (2025). Analisis Kurikulum 2013 Pendidikan 

Agama Islam dan Budi Pekerti dan Kurikulum Merdeka. Inspirasi Edukatif: 

Jurnal Pembelajaran Aktif, 6(3), 24-34. 

Payong, M. R. (2020). Zona Perkembangan Proksimal Dan Pendidikan Berbasis 

Konstruktivisme Sosial Menurut Lev Semyonovich Vygotsky. Jurnal Pendidikan 

dan Kebudayaan Missio, 12(2), 164-178. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 91 

 

Prasetiya, D. B. (2021). Metode Pendidikan Karakter Religius Paling Efektif Di Sekolah. 

Jakarta: Academia Publication. 

Saputra, K. A. K., & Jayawarsa, A. A. K. (2023). Potential Tourism Village Development 

Activities In Kerobokan Village, Sawan District, Buleleng Regency, Bali. 

Community Services: Sustainability Development, 1(1), 38-44. 

Suastra, I. W. (2017). Balinese Local Wisdoms And Their Implications In Science 

Education At School. International Research Journal of Management, IT & Social 

Sciences, 4(2), 48-57. 

Sudarsana, I. K. (2019). Ajaran Satya dan Dharma Dalam Membentuk Karakter Keluarga 

Hindu di Desa Peguyangan Kangin Kota Denpasar. JSSH (Jurnal Sains Sosial dan 

Humaniora), 2(2), 289-302. 

Susanti, K. D. (2024). Harmonisasi Perayaan Hari Raya Nyepi Di Desa Adat Kerobokan 

Melalui Tradisi Ngayah (Perspektif Nilai Pendidikan Agama 

Hindu). Widyacarya: Jurnal Pendidikan, Agama dan Budaya, 8(1), 47-55. 

Tarigan, R. (2024). Media Pembawa Perubahan: Tinjauan Atas Teori Ekologi Media. 

Jurnal Lectura, 1(1), 1-10. 

Vedananda, I. P. M. A. (2024). Pendidikan Budi Pekerti (Menumbuh-Kembangkan Budi 

Pekerti Pada Anak Usia Dini Perspektif Hindu). Denpasar: PT Dharma Pustaka 

Utama. 

Vygotsky, L. S. (1978). Mind In Society: The Development Of Higher Psychological 

Processes. Cambridge: Harvard University Press. 

Vygotsky, L. S., & Luria, A. (1978). Tool And Symbol In Child Development. Cambridge: 

Harvard University Press. 

Widiada, K., Gara, I. W., & Sucita, D. N. (2023). Pasraman Non-Formal Semara Ratih 

Dalam Penanaman Nilai Sosial Budaya Komunikasi Keagamaan Hindu Desa 

Tukadmungga. Prabha Vidya, 3(2), 1-7. 


