
 

Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 

Volume 10 Nomor 1 (2026) 

ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 69 

 

Tradisi Membuatan Sandung 

Pada Umat Hindu Kaharingan Dayak Ngaju  
 

Sihung*, I Gusti Agung Dharmawan 

Institut Agama Hindu Negeri Tampung Penyang Palangkaraya, Indonesia 

*sihungsihung77@gmail.com 

 

Abstract 

Sandung is a distinctive structure in the Hindu Kaharingan tradition of the Dayak 

Ngaju community, serving as a repository for the bones of deceased family members 

following the tiwah ceremony. This tradition continues to exist today and reflects both 

cultural identity and religious belief. The purpose of this study is to describe the meaning, 

functions, and values embodied in the construction of sandung, while also examining how 

the tradition is maintained amidst social change. The research employed a qualitative 

descriptive method using both primary and secondary data sources. Primary data were 

obtained through in-depth interviews with six key informants and discussions with 

community members knowledgeable about the tradition, while secondary data were 

collected from documentation and related studies. Data collection involved observation, 

interviews, and documentation with customary leaders, community figures, and Hindu 

Kaharingan practitioners. The findings indicate that the construction of sandung requires 

specific skills, adherence to customary norms, and deep spiritual understanding. Beyond 

its role as a bone repository, sandung embodies profound social and religious meanings: 

it represents filial responsibility toward deceased parents, gratitude and respect for 

ancestors, and a medium for maintaining harmony between the living and the dead. The 

study concludes that the sandung tradition plays a vital role in strengthening the cultural 

identity of the Dayak Ngaju community, preserving the spiritual values of Hindu 

Kaharingan, and is believed to bring prosperity to surviving family members. Therefore, 

the continuity of this tradition requires collective support from society and younger 

generations to ensure its preservation. 

 

Keywords: Sandung; Hindu Kaharingan; Dayak Ngaju 

 

Abstrak 

Sandung merupakan bangunan khas dalam tradisi Hindu Kaharingan masyarakat 

Dayak Ngaju yang berfungsi sebagai tempat penyimpanan tulang setelah pelaksanaan 

upacara tiwah. Tradisi ini hingga kini tetap eksis dan merepresentasikan identitas budaya 

serta keyakinan religius masyarakat. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan 

makna, fungsi, serta nilai-nilai yang terkandung dalam pembuatan sandung, sekaligus 

menelaah bagaimana tradisi tersebut dipertahankan di tengah perubahan sosial modern. 

Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan sumber data primer 

dan sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan enam 

narasumber utama, serta diskusi dengan masyarakat yang memahami tradisi ini. Data 

sekunder dikumpulkan dari dokumentasi, literatur, dan kajian sebelumnya. Pengumpulan 

data dilakukan melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi yang melibatkan tokoh 

adat, tokoh masyarakat, dan umat Hindu Kaharingan. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa pembuatan sandung membutuhkan keterampilan khusus, kepatuhan terhadap 

aturan adat, serta penghayatan nilai spiritual. Sandung tidak hanya berfungsi sebagai 

wadah penyimpanan tulang, tetapi juga memiliki makna sosial dan religius yang 

mendalam,  yakni  sebagai  wujud penghormatan kepada leluhur, balas budi anak kepada 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 70 

 

orang tua, dan sarana menjaga keharmonisan hubungan antara yang hidup dan yang telah 

meninggal. Simpulan penelitian ini menegaskan bahwa tradisi sandung berperan penting 

dalam memperkuat identitas kultural masyarakat Dayak Ngaju, melestarikan nilai-nilai 

spiritual Hindu Kaharingan, serta diyakini membawa kesejahteraan bagi keluarga yang 

masih hidup. Oleh karena itu, keberlanjutan tradisi ini membutuhkan dukungan kolektif 

masyarakat dan generasi muda dalam menjaga eksistensinya. 

 

Kata Kunci: Sandung; Hindu Kaharingan; Dayak Ngaju 
 

Pendahuluan  

Sistem religi Hindu Kaharingan Dayak Ngaju memiliki kekhasan tersendiri, 

terutama dalam memandang kematian. Dalam ajaran ini, kematian tidak dipahami sebagai 

akhir kehidupan, melainkan sebagai fase transisi menuju kehidupan roh di alam Lewu 

Liau. Oleh karena itu, penguburan jenazah hanya dianggap sebagai pemendaman 

sementara hingga dilaksanakannya upacara tiwah. Upacara ini bertujuan untuk 

mengangkat, membersihkan, dan menempatkan tulang-belulang orang yang telah 

meninggal ke dalam bangunan khusus bernama sandung. Sandung bukan sekadar wadah 

fisik, tetapi diyakini sebagai tempat yang menyucikan arwah leluhur agar mencapai 

tingkatan spiritual lebih tinggi, sebagaimana tercermin dalam doa-doa dan mantra yang 

dipimpin oleh basir (Agel et al., 2021; Lestari et al., 2022). Dengan demikian, sandung 

merupakan wujud nyata dari ajaran Hindu Kaharingan mengenai hubungan antara 

manusia, leluhur, dan alam semesta. Keberadaan sandung dalam tradisi Hindu 

Kaharingan Dayak Ngaju memperlihatkan integrasi antara aspek spiritual, sosial, dan 

budaya. Sandung dipandang sebagai simbol cinta kasih, penghormatan terhadap leluhur, 

serta tanggung jawab moral keturunan kepada orang tua yang telah mendahului. Namun 

lebih dari itu, sandung juga memiliki fungsi teologis sebagai poros penghubung antara 

dunia manusia (Lewu Tatau) dan dunia arwah (Lewu Liau). Dengan menempatkan tulang-

belulang dalam sandung melalui ritual tiwah, umat meyakini bahwa arwah leluhur 

memperoleh kedudukan yang layak di alam baka. Fungsi religius ini membedakan 

sandung dari sekadar monumen budaya, menjadikannya pusat keyakinan dalam praktik 

keagamaan Hindu Kaharingan (Schiller, 2019; Qalyubi & Misrita, 2023). 

Modernisasi dan globalisasi turut menggeser pemahaman terhadap makna sakral 

sandung. Generasi muda Dayak Ngaju banyak yang tidak lagi memahami nilai-nilai 

religius yang terkandung di dalamnya. Beberapa penelitian menegaskan bahwa 

modernisasi sering kali melemahkan praktik kearifan lokal dan tradisi keagamaan, 

termasuk dalam ritual kematian Hindu Kaharingan (Harysakti & Mulyadi, 2014; Widjaja 

& Wardani, 2016; Fahmi & Muhyiddin, 2023). Fenomena ini tampak dari semakin 

berkurangnya jumlah pengrajin atau tukang sandung yang menguasai tata cara pembuatan 

sesuai adat dan ajaran agama. Padahal, pembuatan sandung sarat dengan nilai sakral dan 

tidak dapat dipisahkan dari sistem kepercayaan yang diwariskan turun-temurun. 

Penelitian sebelumnya telah menyoroti makna ganda ritual tiwah dan sandung, 

baik dari segi spiritual maupun sosial. Setyawan (2015) menyatakan bahwa tiwah bukan 

hanya ritual penguburan ulang, tetapi juga bentuk pengabdian anak terhadap leluhur 

sebagai wujud dharma dalam Hindu Kaharingan. Sementara itu, Nuraini (2018) 

menegaskan bahwa sandung berfungsi sebagai media transmisi nilai-nilai budaya dan 

keagamaan Dayak Ngaju kepada generasi penerus. Lestari, Diana, dan Sugiarto (2022) 

juga mengungkapkan bahwa nilai filosofis sandung tidak hanya berakar pada sistem 

religi, tetapi juga berperan sebagai refleksi keseimbangan antara dunia fisik dan spiritual 

dalam masyarakat Dayak Kaharingan. Dengan demikian, sandung tidak hanya berperan 

dalam menjaga identitas budaya, tetapi juga menjadi simbol sentral spiritualitas Hindu 

Kaharingan. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 71 

 

Di tengah arus modernisasi dan perubahan sosial, keberlangsungan tradisi ini 

menghadapi tantangan serius. Minimnya pemahaman umat, khususnya generasi muda, 

berpotensi menjadikan sandung sekadar bangunan tanpa makna religius maupun sosial. 

Jika hal ini dibiarkan, nilai-nilai sakral, norma adat, serta pesan moral yang melekat pada 

sandung dapat tergerus dan hilang (Usop & Perdana, 2021). Oleh karena itu, penelitian 

ini penting dilakukan untuk menggali makna, fungsi, dan nilai-nilai keagamaan dalam 

tradisi sandung, serta untuk melihat bagaimana umat Hindu Kaharingan di Kecamatan 

Kurun, Kabupaten Gunung Mas, mempertahankannya di tengah perubahan sosial. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam pelestarian 

kearifan lokal serta memperkaya literatur tentang sistem kepercayaan Hindu Kaharingan 

di Kalimantan Tengah. 

 

Metode 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan etnografi yang 

bertujuan untuk memahami secara mendalam nilai, makna, dan praktik tradisi sandung 

pada umat Hindu Kaharingan Dayak Ngaju. Pendekatan ini memungkinkan peneliti 

terlibat langsung di lapangan melalui observasi terhadap pelaksanaan ritual dan interaksi 

sosial masyarakat. Sumber data penelitian terdiri atas data primer yang diperoleh melalui 

wawancara dengan tokoh adat, basir, dan umat Hindu Kaharingan, serta data sekunder 

yang dikumpulkan dari literatur, arsip, dan dokumentasi pendukung. Informan dipilih 

secara purposive sampling, yaitu mereka yang dianggap memahami dan terlibat langsung 

dalam tradisi sandung dan upacara tiwah. Instrumen penelitian adalah peneliti sendiri 

dengan dukungan pedoman wawancara, catatan lapangan, perekam suara, dan kamera 

untuk mendokumentasikan kegiatan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 

observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi, sedangkan analisis data 

dilakukan melalui proses reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan secara deskriptif 

untuk memperoleh pemahaman menyeluruh tentang makna filosofis dan fungsi sosial 

sandung dalam kehidupan masyarakat Hindu Kaharingan Dayak Ngaju.   

 

Hasil dan Pembahasan  

1. Syarat–Syarat Membangun Sandung 

Pembuatan sandung dalam tradisi Hindu Kaharingan masyarakat Dayak Ngaju 

bukan sekadar kegiatan konstruksi, melainkan rangkaian aktivitas religius yang 

memadukan unsur teknis, spiritual, dan sosial. Proses ini diawali dengan persiapan bahan 

seperti kayu ulin (Eusideroxylon zwageri), batu, atau campuran semen, serta penyucian 

alat-alat kerja melalui ritual manawur. Persyaratan non-material mencakup pemilihan 

tukang sandung yang memiliki kemurnian batin, restu dari keluarga, dan pemahaman 

mendalam terhadap norma adat dan ajaran Panaturan. Menurut Bumbung, selaku basir 

Hindu Kaharingan di Kurun, menyatakan bahwa syarat pembuatan sandung melibatkan 

dua hal penting: kesiapan bahan bangunan yang suci dan kesiapan batin seluruh pihak 

yang terlibat. Tanpa keseimbangan keduanya, proses membangun dianggap tidak sah 

secara adat (Wawancara, 9 Juni 2022). Hal ini menegaskan bahwa pembangunan sandung 

merupakan tindakan yang menyatukan nilai spiritual dan teknis dalam satu kesatuan 

kosmologis antara manusia, leluhur, dan alam semesta (Schiller, 2019). 

Profesi tukang sandung menempati posisi sakral karena dipandang sebagai 

mediator antara dunia manusia (Lewu Tatau) dan dunia roh (Lewu Liau). Para tukang 

sandung tidak diperbolehkan mengerjakan bangunan lain karena dikhawatirkan 

mencemari kesucian profesinya. Menurut Putir, selaku tukang sandung di Kecamatan 

Kurun, menyatakan bahwa dirinya tidak diperkenankan mengerjakan bangunan selain 

sandung, karena tugas tersebut merupakan amanah leluhur dan bentuk kesetiaan spiritual 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 72 

 

(Wawancara, 15 Juni 2022). Keahlian seorang tukang sandung tidak hanya terletak pada 

kemampuan teknis, tetapi juga pada pemahaman simbolik terhadap ukiran, bentuk, dan 

orientasi bangunan yang mencerminkan makna religius masyarakat Dayak Ngaju (Hadi, 

1989). 

Dari aspek material, kayu ulin menjadi bahan utama karena memiliki daya tahan 

tinggi serta makna simbolik sebagai lambang kekuatan dan keabadian roh leluhur. Proses 

penebangan kayu dilakukan dengan memohon izin kepada penjaga hutan melalui ritual 

manawur agar tidak menimbulkan gangguan spiritual. Menurut Paer, selaku pisur di 

Kurun, menjelaskan bahwa sebagian keluarga kini mulai menggunakan batu atau semen 

sebagai alternatif akibat kelangkaan kayu, namun tetap melakukan ritual penyucian agar 

nilai sakralnya tidak hilang (Wawancara, 17 Mei 2022). Adaptasi ini menunjukkan upaya 

masyarakat mempertahankan esensi spiritual dalam konteks perubahan lingkungan dan 

sosial (Usop & Perdana, 2021). 

Penentuan lokasi pembangunan sandung juga menjadi bagian penting yang 

mengandung makna simbolik. Lokasi harus bersih, aman dari banjir, dan mudah 

dijangkau untuk keperluan ziarah. Menurut Bumbung, selaku basir di Desa Kurun, 

menjelaskan bahwa tempat pendirian sandung dipilih melalui petunjuk leluhur yang 

biasanya diperoleh lewat mimpi atau wangsit, karena diyakini dapat memengaruhi 

keselamatan keluarga (Wawancara, 12 Juli 2022). Pemilihan lokasi yang tepat 

mencerminkan kesadaran ekologis dan spiritual masyarakat Dayak Ngaju terhadap 

keseimbangan antara manusia dan alam. Dalam proses pembangunan, struktur pondasi 

digali hingga kedalaman tertentu untuk menjamin kekokohan dan stabilitas bangunan, 

sekaligus melambangkan fondasi spiritual yang kuat bagi keturunan pembuatnya. 

Keseluruhan syarat material dan non-material ini merefleksikan filosofi bahwa 

sandung adalah simbol hubungan antara dunia manusia dan dunia roh, sebagaimana 

ditegaskan dalam ajaran Panaturan pasal 57 tentang Uluh Pantai Danum Kalunen 

Malalus Gawin Tiwah (Kertodipoero, 1963). Melalui pelaksanaan syarat-syarat ini, 

masyarakat Dayak Ngaju tidak hanya membangun struktur fisik, tetapi juga meneguhkan 

komitmen spiritual terhadap ajaran leluhur. Proses membangun sandung pada akhirnya 

menjadi sarana penyempurnaan jiwa, bentuk penghormatan terhadap leluhur, serta wujud 

konkret pelestarian identitas budaya dan agama Hindu Kaharingan (Moleong, 2016; 

Miles et al., 1992). 

 

2. Tata Upacara Membangun Sandung 

Tahapan ritual dalam membangun sandung merupakan rangkaian kegiatan 

religius yang kompleks dan menggambarkan kedalaman kosmologi Hindu Kaharingan. 

Upacara ini dimulai sejak penjemputan tukang sandung hingga proses penyucian pondasi, 

di mana setiap tahapan sarat dengan simbol yang merefleksikan hubungan harmonis 

antara manusia, alam, dan roh leluhur. Penjemputan tukang sandung biasanya dilakukan 

sehari sebelum pekerjaan dimulai, disertai sesaji berupa beras kuning, tuak, dan sirih 

pinang sebagai simbol penyambutan dan penghormatan. Menurut Ibu Putir, selaku 

pendamping upacara, menyatakan bahwa penjemputan tukang adalah bentuk 

permohonan keselamatan dan penghargaan kepada mereka yang akan menjalankan tugas 

suci dalam membangun rumah roh (Wawancara, 18 Mei 2022). Prosesi ini memiliki nilai 

moral bahwa setiap pekerjaan sakral harus diawali dengan kesadaran spiritual dan niat 

tulus agar tidak menimbulkan ketidakharmonisan dalam tatanan kosmos (Anggreni & 

Pudjibudojo, 2021). 

Setibanya di rumah keluarga yang mempekerjakan, tukang sandung disambut 

dengan ritual mapas nantilang, yaitu prosesi pembersihan diri di depan pintu rumah untuk 

menetralkan energi negatif sebelum memasuki ruang suci keluarga. Menurut Basir Ado, 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 73 

 

selaku tokoh agama Hindu Kaharingan, menjelaskan bahwa ritus mapas nantilang 

merupakan penyucian batin dan perlindungan spiritual bagi tukang agar terbebas dari 

gangguan makhluk halus dan mara bahaya selama bekerja (Wawancara, 6 Juni 2022). 

Setelah itu dilakukan mamapas dan nampung nawar, dua ritual penting sebagai bentuk 

permohonan restu kepada Ranying Hatalla Langit dan leluhur penjaga alam. Prosesi ini 

menegaskan bahwa setiap tindakan manusia dalam membangun sandung harus disertai 

legitimasi spiritual agar membawa keselamatan dan kemakmuran bagi keluarga. Semua 

anggota keluarga turut menaburkan beras kuning dan menyiram air tuak sebagai simbol 

penyatuan niat dan pemurnian energi spiritual (Hadi, 1989). 

Ritual utama dalam pembuatan sandung adalah manawur, yang bermakna 

pemberitahuan kepada penguasa tanah dan roh penjaga wilayah bahwa akan dilaksanakan 

kegiatan suci. Dalam prosesi ini disiapkan sesaji berupa beras kuning (behas tawur), emas 

curai, giling pinang, dan darah babi di piring perak sebagai media persembahan. Menurut 

Basir Paer, selaku pisur di Kurun, menyatakan bahwa manawur berfungsi menjembatani 

komunikasi antara manusia dan roh penjaga alam; emas melambangkan kemakmuran, 

beras simbol kesucian, dan darah babi sebagai lambang pengorbanan demi keseimbangan 

semesta (Wawancara, 13 Mei 2022). Simbolisme ini menggambarkan konsep 

keseimbangan tiga dunia dalam ajaran Kaharingan: Lewu Tatau (dunia manusia), Lewu 

Liau (dunia roh), dan Lewu Sangumang (dunia para dewa). Prosesi manawur bukan 

sekadar bentuk persembahan, melainkan tindakan spiritual untuk meneguhkan hubungan 

timbal balik antara manusia dan kekuatan ilahi (Fahmi & Muhyiddin, 2023). 

Tahap berikutnya adalah penggalian tanah dan penanaman benda-benda suci di 

pondasi bangunan. Kepala babi hasil persembahan dikubur bersama uang ringgit, emas 

halus, manik-manik lilis, dan giling pinang yang melambangkan kekuatan pelindung dan 

sumber kemakmuran. Menurut Basir Ado, selaku pemuka upacara, menyatakan bahwa 

kepala babi yang dikubur di pondasi menjadi simbol penjaga agar bangunan sandung 

tetap kokoh dan membawa berkah bagi keturunan pembuatnya (Wawancara, 24 Juni 

2022). Proses penggalian ini dilakukan dengan penuh kehati-hatian dan doa panjang agar 

roh leluhur memperoleh kedamaian dan keluarga yang masih hidup mendapatkan 

keselamatan. Dalam kepercayaan Hindu Kaharingan, tahap ini dimaknai sebagai 

penyatuan unsur bumi (lewu bahandang) dan surga (lewu pandang), yang melambangkan 

keseimbangan antara dunia profan dan sakral (Moleong, 2016). 

Makna simbolik dari keseluruhan tahapan ritual menunjukkan prinsip 

keseimbangan kosmos dalam ajaran Hindu Kaharingan. Ritus mapas nantilang 

melambangkan penyucian diri, manawur menggambarkan komunikasi dengan alam dan 

leluhur, sedangkan penanaman benda suci di pondasi merepresentasikan penyatuan unsur 

material dan spiritual. Dalam sistem tiga lapisan dunia (Purwa–Madya–Utama), 

keseluruhan proses ini mencerminkan perjalanan spiritual dari pembersihan diri menuju 

kesempurnaan jiwa (Saputra & Sihombing, 2022; Qalyubi & Misrita, 2023). Prosesi 

tersebut juga mengandung nilai sosial yang tinggi karena melibatkan partisipasi kolektif 

masyarakat dalam semangat gotong royong dan solidaritas budaya. Menurut hasil 

penelitian Suswandari, Armiyati, dan Azid (2022), partisipasi aktif masyarakat dalam 

upacara tradisional Dayak Ngaju memperkuat ikatan sosial dan menjadi sarana 

internalisasi nilai-nilai moral bagi generasi muda. 

Simbolisme pada setiap tahapan upacara memperlihatkan bagaimana umat Hindu 

Kaharingan meneguhkan hubungan spiritual dengan Ranying Hatalla Langit. Menurut 

Basir Bumbung, selaku tokoh agama, menjelaskan bahwa sandung dibangun bukan hanya 

sebagai tempat persemayaman tulang belulang, tetapi sebagai wujud penyatuan antara 

manusia, leluhur, dan alam semesta (Wawancara, 12 Juli 2022). Studi Schiller (2019) 

menunjukkan bahwa praktik ritual seperti tiwah dan manawur merupakan bentuk 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 74 

 

pengakuan terhadap siklus kosmis kehidupan — dari kelahiran hingga penyatuan kembali 

dengan sumber kehidupan tertinggi. Dengan demikian, upacara membangun sandung 

tidak hanya memiliki nilai teologis, tetapi juga memperkuat keseimbangan moral, 

ekologis, dan sosial yang menjadi dasar keberlangsungan kebudayaan Dayak Ngaju 

(Miles et al., 1992). 

 

3. Sandung dalam Kehidupan Orang Dayak Ngaju  

Makna sandung bagi masyarakat Dayak Ngaju memiliki kedalaman spiritual yang 

berakar pada sistem kepercayaan Hindu Kaharingan, yang menempatkan hubungan 

manusia, leluhur, dan alam sebagai satu kesatuan kosmologis yang harmonis. Sandung 

tidak hanya dipahami sebagai bangunan fisik, tetapi juga simbol eksistensi kehidupan 

abadi yang melampaui batas kematian jasmani. Dalam pandangan masyarakat Dayak, roh 

tidak benar-benar mati, melainkan berpindah menuju alam Lewu Liau setelah melalui 

proses penyucian dalam upacara tiwah. Berdasarkan definisi dalam Kamus Besar Bahasa 

Indonesia (Suharso & Retnoningsih, 2011), makna diartikan sebagai maksud atau arti 

yang terkandung dalam suatu lambang, sehingga sandung menjadi lambang 

keterhubungan spiritual antara dunia manusia dan dunia roh. Lestari et al. (2022) 

menyebutkan bahwa fungsi sosial-religius sandung merupakan refleksi nilai kehidupan 

umat Hindu Kaharingan, khususnya dalam menjaga keseimbangan antara manusia, 

leluhur, dan Ranying Hatalla Langit. Dalam konteks tersebut, sandung menjadi 

manifestasi dari keyakinan terhadap kesatuan makrokosmos dan mikrokosmos sebagai 

prinsip dasar teologi Kaharingan (Baier, 2007). 

Secara etimologis, istilah sandung dalam bahasa Sangiang disebut parung garing 

karatun lumpung untuk sandung kayu dan parung batu basemen bulau siru liang 

ngangkuling tambun ngareheng tandang haramaung untuk sandung batu. Kata parung 

berarti rumah, yang secara filosofis merepresentasikan tempat tinggal roh leluhur setelah 

meninggalkan dunia fana. Arsitektur sandung menunjukkan perpaduan antara estetika, 

religiusitas, dan filsafat kehidupan, dengan ukiran simbolik yang menggambarkan nilai-

nilai spiritual masyarakat Dayak. Motif seperti burung enggang, naga, dan sulur daun 

melambangkan kebebasan, kekuatan, dan kesinambungan hidup roh. Menurut Bapak 

Bumbung, selaku basir di Kecamatan Kurun, menyatakan bahwa kayu ulin yang 

digunakan harus keras dan tua karena melambangkan keabadian roh yang bersemayam di 

dalam sandung (Wawancara, 15 Mei 2022). Hal ini sejalan dengan temuan Qalyubi dan 

Misrita (2023), bahwa simbolisme material dalam ritual Kaharingan merepresentasikan 

penyatuan unsur bumi, air, dan api sebagai sumber energi spiritual yang menghubungkan 

manusia dengan leluhur. 

Proses pembangunan sandung bagi masyarakat Dayak Ngaju bukanlah pekerjaan 

biasa, melainkan perjalanan spiritual yang penuh kesakralan dan tata nilai. Setiap tahapan 

seperti penanaman tiang, penyusunan struktur, hingga pengukiran simbol dilakukan 

dengan doa dan sesaji untuk menjaga keharmonisan energi antara manusia dan roh. 

Menurut Bapak Paer, selaku pisur dan ahli ritual, menjelaskan bahwa setiap langkah 

dalam pembuatan sandung harus disertai izin dari roh penjaga alam agar rumah roh dapat 

diterima dengan damai di alam Lewu Liau (Wawancara, 13 Mei 2022). Pandangan ini 

menegaskan konsep tata pambelum, yakni tanggung jawab moral manusia terhadap 

keseimbangan semesta. Sandung dengan demikian menjadi simbol penyatuan antara alam 

makrokosmos dan mikrokosmos, serta menegaskan ajaran Panaturan tentang keteraturan 

kosmis yang menjadi dasar kehidupan religius masyarakat Dayak (Saputra & Sihombing, 

2022). 

Fungsi sosial sandung juga erat kaitannya dengan sistem kekerabatan dan struktur 

sosial masyarakat Dayak Ngaju. Menurut Basir Ado, selaku tokoh agama Hindu 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 75 

 

Kaharingan, menyatakan bahwa setiap keluarga yang telah melakukan tiwah dan 

membangun sandung dianggap telah menunaikan kewajiban moral terhadap leluhurnya. 

Sandung menjadi bukti bahwa keluarga tersebut masih menjaga warisan adat dan ajaran 

Panaturan (Wawancara, 14 Mei 2022). Pandangan ini menunjukkan bahwa sandung 

bukan sekadar bangunan religius, tetapi simbol legitimasi spiritual dan status sosial 

keluarga. Suswandari et al. (2022) menegaskan bahwa pelaksanaan upacara sandung 

memperkuat solidaritas sosial melalui partisipasi lintas generasi dan gotong royong. Nilai 

kolektivitas ini memperlihatkan bahwa pelestarian tradisi tidak hanya mempertahankan 

aspek teologis, tetapi juga menjadi sarana memperkokoh jati diri komunitas Dayak Ngaju 

sebagai umat Hindu Kaharingan. 

Secara psikologis dan etis, sandung memberikan ketenangan batin dan 

keseimbangan emosional bagi keluarga yang telah menyelesaikan kewajiban spiritualnya. 

Menurut Ibu Iwin, selaku umat Hindu Kaharingan di Kurun, menjelaskan bahwa 

membangun sandung merupakan bentuk pemenuhan “utang jiwa” kepada leluhur yang 

telah memberikan kehidupan dan perlindungan (Wawancara, 11 Juni 2022). Pandangan 

ini memperlihatkan bahwa sandung tidak semata ritual kematian, tetapi sarana 

pendidikan moral bagi generasi muda untuk memahami nilai rasa syukur, tanggung 

jawab, dan kasih sayang antarmanusia. Setelah upacara tiwah selesai dan tulang-belulang 

dimasukkan ke dalam sandung, keluarga biasanya merasakan kedamaian spiritual sebagai 

tanda harmonisasi antara dunia manusia dan dunia roh. Nilai-nilai tersebut sejalan dengan 

ajaran dharma dalam Hindu Kaharingan, yang mengajarkan pentingnya keseimbangan 

antara kebajikan, alam, dan kehidupan sosial (Fahmi & Muhyiddin, 2023). 

Perubahan sosial dan modernisasi membawa dinamika baru dalam tradisi 

pembuatan sandung. Bahan kayu ulin yang dahulu dominan kini sulit diperoleh akibat 

kebijakan pelestarian hutan, sehingga sebagian masyarakat mulai menggunakan batu, 

semen, atau logam. Menurut Anggreni dan Pudjibudojo (2021), adaptasi terhadap 

perubahan bahan dan bentuk sandung menunjukkan kemampuan masyarakat Dayak 

Ngaju berinovasi tanpa meninggalkan nilai sakral yang melekat pada tradisi leluhur. 

Bentuk arsitektur sandung modern kini menyerupai monumen keluarga, namun tetap 

mempertahankan ornamen simbolik khas Kaharingan yang sarat makna spiritual. Qalyubi 

dan Misrita (2023) menegaskan bahwa transformasi visual dalam praktik ritual 

Kaharingan tidak mengubah nilai teologisnya karena makna spiritual tetap dijaga melalui 

doa dan upacara penyucian. Hal ini menunjukkan keseimbangan antara konservasi nilai 

dan adaptasi terhadap perkembangan zaman (Usop & Perdana, 2021). 

Globalisasi dan interaksi lintas agama juga memberi pengaruh terhadap 

keberlanjutan tradisi sandung. Perkawinan campuran, urbanisasi, dan konversi agama di 

kalangan masyarakat Dayak menyebabkan munculnya perbedaan persepsi terhadap 

upacara tiwah dan fungsi sandung. Namun demikian, umat Hindu Kaharingan terus 

berupaya mempertahankan tradisi ini melalui pendidikan budaya, pelibatan generasi 

muda, dan revitalisasi lembaga adat. Menurut Basir Ado, selaku tokoh masyarakat, 

menyatakan bahwa meskipun masyarakat Dayak Ngaju kini menghadapi tantangan 

modernitas, semangat untuk melestarikan sandung tidak pernah pudar karena di sanalah 

akar identitas budaya mereka tertanam (Wawancara, 24 Juni 2022). Schiller (2019) 

menegaskan bahwa praktik Kaharingan seperti tiwah dan manawur merupakan bentuk 

kontinuitas spiritual terhadap ajaran leluhur dan perlawanan terhadap homogenisasi 

budaya global. Tradisi ini menjadi pernyataan eksistensial bahwa spiritualitas lokal dapat 

hidup berdampingan dengan modernitas tanpa kehilangan substansinya. 

Lebih jauh, sandung juga berfungsi sebagai media dokumentasi sejarah dan arsip 

genealogis keluarga Dayak Ngaju. Setiap sandung mencantumkan nama leluhur yang 

disemayamkan di dalamnya, menjadi pengingat asal-usul dan simbol identitas etnis. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 76 

 

Menurut Ibu Putir, selaku pendamping ritual, menjelaskan bahwa nama-nama yang diukir 

di sandung berfungsi sebagai pengingat garis keturunan dan pembelajaran bagi generasi 

muda agar tidak melupakan asal-usulnya (Wawancara, 26 Juni 2022). Contoh konkret 

fungsi historis ini tampak pada Sandung Ngabe Sukah di Pahandut, Palangka Raya, yang 

dibangun oleh Pangkalima Bayuh pada tahun 1783 dan hingga kini dijaga sebagai situs 

budaya Hindu Kaharingan (Setyawan, 2015). Keberlanjutan situs seperti ini 

menunjukkan keteguhan masyarakat Dayak Ngaju dalam menjaga hubungan dengan 

leluhur serta kesadaran ekologis terhadap tanah asalnya. 

Secara keseluruhan, tradisi sandung menggambarkan keseimbangan antara 

konservasi budaya dan adaptasi terhadap perubahan zaman. Perubahan dalam bahan, 

bentuk, maupun ritual tidak menghapus nilai sakral yang melekat di dalamnya, melainkan 

memperkuat daya hidup tradisi itu sendiri. Sashita dan Arimi (2023) menjelaskan bahwa 

di tengah arus globalisasi, sandung menjadi simbol perlawanan budaya sekaligus 

pernyataan identitas spiritual masyarakat Dayak Ngaju. Pelestarian tradisi sandung bukan 

hanya upaya menjaga warisan leluhur, tetapi juga tindakan meneguhkan eksistensi agama 

lokal yang sarat dengan nilai-nilai dharma, keseimbangan, dan keharmonisan antara 

manusia, alam, serta Ranying Hatalla Langit. Dengan demikian, tradisi ini merupakan 

refleksi mendalam tentang perjalanan manusia dari dunia fana menuju kehidupan abadi, 

dari keterikatan menuju kebebasan spiritual, serta dari individualitas menuju kesatuan 

kosmis yang hakiki. 
 

4. Makna Filosofis Sandung 

Makna filosofis sandung bagi umat Hindu Kaharingan Dayak Ngaju merupakan 

refleksi mendalam tentang konsepsi kehidupan, kematian, dan kelanjutan jiwa yang tak 

terputus dalam kosmos Ranying Hatalla Langit. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(Suharso & Retnoningsih, 2011), kata makna diartikan sebagai arti atau maksud yang 

terkandung dalam simbol, kalimat, atau lambang. Dalam konteks kebudayaan Dayak 

Ngaju, sandung bukan sekadar tempat penyimpanan tulang, tetapi simbol eksistensi 

spiritual yang menyatukan manusia, alam, dan dunia roh. Proses peletakan tulang ke 

dalam sandung melalui upacara tiwah menunjukkan kesadaran manusia terhadap hukum 

karma phala dan siklus kelahiran kembali. Upacara ini menjadi wujud dharma bhakti 

anak dan cucu terhadap leluhur sebagai bentuk penghormatan, rasa syukur, serta 

kesadaran bahwa kehidupan di dunia hanyalah persinggahan menuju penyatuan dengan 

sumber spiritual tertinggi, yaitu Ranying Hatalla Langit (Lestari et al., 2022; Saputra & 

Sihombing, 2022). Dengan demikian, sandung berfungsi sebagai medium transendental 

yang menghubungkan ranah material dan immaterial dalam ajaran Hindu Kaharingan 

(Baier, 2007). 

Dalam bahasa Sangiang, sandung dikenal dengan istilah Parung Garing Karatun 

Lumpung untuk sandung kayu dan Parung Batu Basemen Bulau Siru Liang Ngangkuling 

Tambun Ngareheng Tandang Haramaung untuk sandung batu. Kata parung berarti 

rumah, yang secara filosofis melambangkan “rumah abadi” bagi roh yang telah 

meninggalkan dunia fana. Menurut Basir Ado, selaku tokoh agama Hindu Kaharingan, 

menjelaskan bahwa roh manusia yang meninggal disebut matei-matei dan akan 

menempati dunia roh (Lewu Bukit Pasahan Raung) sebelum akhirnya mencapai Lewu 

Dia Rumpang Tulang Isen Kamalesu Uhat, tempat kedamaian abadi (Wawancara, 30 Juni 

2022). Pandangan ini menunjukkan bahwa kematian bukanlah akhir, melainkan tahapan 

penyucian jiwa menuju kesempurnaan spiritual. Qalyubi dan Misrita (2023) menegaskan 

bahwa simbolisme rumah suci dalam tradisi Kaharingan berfungsi sebagai metafora 

spiritual bagi perjalanan jiwa dari dunia fana menuju penyatuan dengan kebenaran ilahi. 

Oleh karena itu, sandung dipandang sebagai representasi ruang metafisik tempat roh 

berdiam dalam keadaan bahagia, makmur, dan kekal. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 77 

 

Ajaran dalam Panaturan pasal 57 ayat 3 menjelaskan bahwa manusia, sebagai 

keturunan Raja Bunu, akan mengalami kematian sebagai jalan kembali kepada sumber 

kehidupan. Ayat 6 dalam pasal yang sama menegaskan bahwa pelaksanaan tiwah 

merupakan bentuk rasa syukur dan penghormatan kepada Ranying Hatalla Langit karena 

telah memberikan kehidupan. Ajaran ini menegaskan pandangan bahwa kehidupan dan 

kematian merupakan dua sisi yang saling melengkapi dalam siklus eksistensi. Prosesi 

pemindahan tulang ke dalam sandung menjadi simbol penyatuan kembali roh dengan 

asalnya, sejalan dengan konsep reinkarnasi dan penyucian jiwa dalam sistem filsafat 

Hindu (Schiller, 2019). Menurut Moleong (2016), pemaknaan simbolik semacam ini 

menjadi bagian dari cara berpikir holistik masyarakat tradisional yang mengaitkan 

fenomena empiris dengan makna spiritual. Oleh karena itu, sandung berfungsi sebagai 

ruang rekonsiliasi spiritual yang menghubungkan kehidupan manusia dengan tatanan 

kosmis yang lebih tinggi. 

Makna mendalam juga terkandung dalam mantra ritual yang diucapkan oleh basir 

saat penyemayaman tulang. Menurut Basir Ado, selaku pemimpin upacara, menjelaskan 

bahwa doa yang diucapkan berbunyi: “Tuh bitim jadi mantang garing karatun lumpung, 

parung batu basemen bulau siru liang ngangkuling tambun ngareheng tandang 

haramaung,” yang berarti “Kini engkau telah memiliki rumah megah yang kekal, terbuat 

dari kayu dan batu suci, tempat engkau berdiam dalam kebahagiaan dan kelimpahan” 

(Wawancara, 18 Juni 2022). Doa ini menegaskan bahwa sandung adalah huma gantung 

balawang panjang, rumah agung yang menggambarkan kedamaian dan kemakmuran di 

dunia roh. Simbolisme ini sejalan dengan pandangan Fahmi dan Muhyiddin (2023), yang 

menjelaskan bahwa ritual Kaharingan berfungsi menciptakan hubungan performatif 

antara manusia dan kekuatan spiritual melalui tindakan simbolik. Dalam konteks ini, 

sandung menjadi perwujudan dari Lewu Tatau Habaras Bulau Habusung Intan, tempat 

jiwa mencapai kesempurnaan spiritual. 

Secara material, sandung memang berfungsi sebagai bangunan tempat 

penyimpanan tulang, namun secara filosofis ia menegaskan konsep bahwa tubuh bersifat 

fana sedangkan roh bersifat abadi. Penguburan awal berfungsi memisahkan unsur kasar 

dan halus dari tubuh manusia, sebelum tulang-tulang disucikan dalam upacara tiwah. 

Menurut Bumbung, selaku basir senior di Kurun, menjelaskan bahwa penempatan tulang 

ke dalam sandung merupakan penyelesaian akhir dari kewajiban anak terhadap 

leluhurnya; apabila tidak dilakukan, roh dianggap belum mencapai kedamaian sempurna 

(Wawancara, 15 Mei 2022). Pandangan ini sejalan dengan konsep karma phala dalam 

Hindu yang menegaskan hubungan kausal antara tindakan moral dan akibat spiritual. 

Dengan demikian, sandung menjadi sarana bhakti marga dan pengingat nilai-nilai etika 

sosial untuk hidup selaras dengan alam dan leluhur (Miles et al., 1992). 

Dalam perspektif filsafat Hindu Kaharingan, sandung memiliki berbagai lapisan 

makna yang saling berkaitan. Pertama, ia merupakan simbol dharma atau kewajiban 

moral terhadap leluhur. Kedua, ia mencerminkan bhakti dan karma marga, di mana 

pemindahan tulang menjadi tindakan amal kebajikan yang memperkuat keseimbangan 

spiritual keluarga (Anggreni & Pudjibudojo, 2021). Ketiga, sandung melambangkan 

rumah abadi (Parung Karatun Lumpung) yang menggambarkan kemuliaan jiwa dan 

kebebasan dari penderitaan duniawi. Keempat, ia menjadi penghubung antara dunia 

material dan spiritual, menggambarkan keteraturan kosmis di bawah kehendak Ranying 

Hatalla Langit (Hadi, 1989). Dengan demikian, setiap ritual yang menyertai sandung 

memiliki dimensi filosofis yang menegaskan identitas spiritual umat Kaharingan. 

Selain makna teologis, sandung memiliki nilai historis dan kultural yang 

menandakan kesinambungan kebudayaan Dayak Ngaju. Bangunan ini diukir dengan 

simbol khas seperti sapundu, burung enggang, naga, dan tumbuhan yang 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 78 

 

merepresentasikan kesuburan serta penjaga alam roh. Menurut Ibu Putir, selaku 

pendamping ritual, menjelaskan bahwa ukiran dan nama-nama yang ditulis di sandung 

menjadi pengingat leluhur dan sarana bagi generasi muda untuk memahami garis 

keturunannya (Wawancara, 12 Juni 2022). Sashita dan Arimi (2023) menegaskan bahwa 

arsitektur ritual seperti sandung tidak hanya berfungsi religius, tetapi juga menjadi teks 

budaya yang memuat narasi identitas kolektif masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa 

sandung berperan sebagai media pendidikan moral, spiritual, dan sejarah yang 

memperkuat kesinambungan tradisi Dayak Ngaju. 

Dalam konteks modernitas, makna filosofis sandung mengalami reinterpretasi 

tanpa kehilangan nilai esensialnya. Keterbatasan bahan alami seperti kayu ulin 

mendorong masyarakat menggunakan bahan alternatif seperti semen atau logam, disertai 

ritual penyucian sebagai bentuk adaptasi yang tidak mengurangi makna sakral. Menurut 

Basir Ado, selaku tokoh adat, menyatakan bahwa sandung bukan sekadar benda mati, 

melainkan lambang hubungan antara manusia, leluhur, dan Ranying Hatalla Langit. 

Selama hubungan itu dijaga, bentuknya boleh berubah, tetapi maknanya tetap sama 

(Wawancara, 24 Juni 2022). Schiller (2019) menilai bahwa adaptasi simbol-simbol 

Kaharingan adalah strategi bertahan budaya terhadap globalisasi. Usop dan Perdana 

(2021) menambahkan bahwa fleksibilitas tradisi Kaharingan mencerminkan kemampuan 

masyarakat Dayak menjaga keseimbangan antara nilai adat dan tuntutan zaman. Sandung 

dengan demikian menjadi simbol ketahanan spiritual yang hidup, dinamis, dan inklusif 

terhadap perkembangan modern. 

Lebih jauh, pemahaman filosofis sandung juga dapat dilihat sebagai wujud 

integrasi antara nilai spiritual dan rasionalitas budaya sebagaimana dijelaskan oleh 

Suprayogo (2001), bahwa sistem keagamaan lokal berfungsi mempertahankan 

keseimbangan moral masyarakat dalam menghadapi dinamika sosial. Prinsip ini tampak 

jelas dalam tradisi sandung yang menempatkan manusia, alam, dan roh leluhur dalam 

relasi saling menopang. Dalam konteks ini, pelestarian sandung menjadi upaya menjaga 

keteraturan moral dan ekologis yang telah diatur dalam kosmologi Hindu Kaharingan. 

Harysakti dan Mulyadi (2014) memperkuat hal ini dengan menunjukkan bahwa setiap 

bentuk arsitektur tradisional Dayak Ngaju memiliki fungsi spiritual dan ekologis yang 

menjaga hubungan manusia dengan lingkungannya. Dengan demikian, sandung tidak 

hanya dipahami sebagai simbol religius, tetapi juga sebagai ekspresi arsitektur sakral 

yang mengandung nilai keseimbangan ekologis, spiritual, dan sosial yang diwariskan 

lintas generasi. 

Dengan demikian, makna filosofis sandung mencakup dimensi teologis, moral, 

dan kultural yang membentuk fondasi spiritual masyarakat Hindu Kaharingan. Secara 

teologis, sandung melambangkan rumah abadi bagi roh yang telah mencapai kesucian. 

Secara moral, ia merepresentasikan kewajiban dan rasa terima kasih anak kepada orang 

tua sebagai wujud bhakti yang luhur. Secara kultural, sandung menjadi simbol identitas 

yang memperkuat solidaritas sosial dan warisan budaya Dayak Ngaju. Tradisi ini 

menegaskan prinsip dharma dalam ajaran Hindu Kaharingan — menjaga keseimbangan 

antara manusia, alam, dan leluhur sebagai bagian dari keteraturan semesta. Oleh karena 

itu, sandung bukan hanya artefak keagamaan, melainkan juga manifestasi filosofi 

kehidupan yang menuntun manusia dari keterikatan duniawi menuju kebebasan spiritual, 

dari kefanaan menuju keabadian dalam rahmat Ranying Hatalla Langit. 

  

Kesimpulan  

Tradisi pembuatan sandung pada masyarakat Hindu Kaharingan Dayak Ngaju 

merupakan warisan leluhur yang sarat nilai spiritual, moral, dan budaya yang 

menggambarkan hubungan harmonis antara manusia, alam, dan roh leluhur. Proses 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 79 

 

pembuatannya tidak sekadar bersifat teknis, tetapi juga religius, karena melibatkan 

persyaratan material dan non-material yang mencerminkan keseimbangan antara dunia 

fisik dan spiritual sebagaimana diajarkan dalam Panaturan. Dalam pandangan 

kosmologis Hindu Kaharingan, sandung dipahami sebagai rumah abadi bagi roh yang 

telah mencapai kesempurnaan spiritual, serta simbol dharma bhakti dan penghormatan 

anak terhadap leluhur sebagai wujud tanggung jawab moral dan spiritual. Makna 

filosofisnya menegaskan nilai keseimbangan, kebajikan, dan kesadaran akan siklus 

kehidupan yang berkelanjutan antara dunia manusia dan dunia roh. Di tengah arus 

modernisasi, tradisi sandung tetap memiliki relevansi penting sebagai peneguh identitas 

keagamaan dan kebudayaan masyarakat Dayak Ngaju, karena pelestariannya bukan 

hanya mempertahankan bentuk fisik bangunan, tetapi juga menjaga nilai-nilai luhur, 

ajaran Ranying Hatalla Langit, serta kearifan lokal yang menjadi fondasi spiritual umat 

Hindu Kaharingan dalam menjaga keharmonisan hidup dan kelestarian budaya 

Nusantara.   

 

Daftar Pustaka  

Agel, P. R., Khasanah, N., Muslimah, H. D. W., Wulan, H. D., Karliani, E., & Tryani, T. 

(2021). Eksplorasi kekayaan seni Dayak Ngaju di Desa Tumbang Manggu 

Kabupaten Katingan. Jurnal Kewarganegaraan, 5(2), 405–416. 

Anggreni, F., & Pudjibudojo, J. K. (2021). Aspek-aspek psikologi upacara ritual Laluhan 

pada masyarakat Dayak Ngaju. Psikovidya, 25(2), 86–92. 

Anggreni, V., & Pudjibudojo, J. K. (2021). Transformation of ritual architecture in Dayak 

Ngaju community under modern influence. Journal of Local Culture Studies, 5(2). 

Baier, M. (2007). The development of the Hindu Kaharingan religion: A new Dayak 

religion in Central Kalimantan. Anthropos, 102(1), 203–213. 

Fahmi, M. R., & Muhyiddin, A. (2023). The existence of Kaharingan within Dayak 

identity in West Kalimantan. Al-Albab: Journal of Religion and Culture, 12(1), 

77–92.  

Hadi, S. (1989). Metodologi research (Jilid 1–4). Yogyakarta: Andi Offset. 

Harysakti, A., & Mulyadi, L. (2014). Penelusuran genius loci pada permukiman Suku 

Dayak Ngaju di Kalimantan Tengah. Spectra, 12(24). 

Kertodipoero, S. (1963). Kaharingan: Religi dan penghidupan di pehuluan Kalimantan. 

Jakarta: Balai Pustaka. 

Lestari, A. D., Saragih, H. M., & Lestari, D. (2022). Komodifikasi ritual Tiwah Suku 

Dayak Ngaju Kabupaten Kotawaringin Timur. Himmah: Jurnal Kajian Islam 

Kontemporer, 6(1), 444–468. 

Lestari, N. P., Diana, K., & Sugiarto, T. (2022). Philosophical values of Sandung in 

Kaharingan belief system. International Journal of Cultural Heritage, 8(3).  

Luardini, M. A. (2016). Socio-cultural values of traditional communities. Asian Social 

Science, 8(2), 1–10.  

Miles, M. B., Huberman, A. M., Rohidi, T. R., & Mulyarto. (1992). Analisis data 

kualitatif: Buku sumber tentang metode-metode baru. Jakarta: Universitas 

Indonesia (UI-Press). 

Moleong, L. J. (2016). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi revisi). Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Mujiyono, & Nurfajri, A. (2024). Symbolism and Spiritual Wisdom: Bridging Nature, 

Culture and Identity in Dayak Architectural Heritage. International Journal of 

Religion, 5(10), 4254–4264.  

Nuraini, D. (2018). Sandung Sebagai Media Transmisi Budaya Dayak Ngaju dalam 

Sistem Religi Hindu Kaharingan. Jurnal Antropologi Indonesia, 39(1), 67–80. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 80 

 

Putri, H. L. L., & Nasrudin, M. E. (2022). Nilai Kearifan Lokal Budaya Tiwah 

Masyarakat Dayak Ngaju Dalam Perspektif Pendekatan Ekologi. Padaringan 

(Jurnal Pendidikan Sosiologi Antropologi), 4(2), 105–110. 

Qalyubi, I., & Misrita. (2023). Reading Signs on the Tiwah Ritual of Kaharingan 

Adherent in Central Kalimantan: Semiotic Perspective of Roland Barthes. Journal 

of Symbolic Transformation, 4(9).  

Saputra, A. W., & Sihombing, L. H. (2022). Tiwah Ceremony as Hindu Kaharingan 

Practices in Contemporary Dayak Ngaju Society of Kapuas Regency. Jurnal 

Penelitian Agama Hindu (JPAH), 6(2).  

Sashita, V., & Arimi, S. (2023). Representasi Budaya Dayak Ngaju Kaharingan dalam 

Ritual Tawur di Kalimantan Tengah. Literasi, 14(1).  

Schiller, A. (2019). Kaharingan or Hindu Kaharingan: What’s in a Name? Nova Religio, 

25(4), 64–84.  

Setyawan, A. (2015). Ritual Tiwah dalam Perspektif Religi dan Sosial Masyarakat Dayak 

Ngaju. Jurnal Penelitian Kebudayaan, 17(3), 201–215. 

Suharso, & Retnoningsih, A. (2011). Kamus Besar Bahasa Indonesia (Edisi Lux). 

Semarang: Widya Karya. 

Suprayogo, I. (2001). Metodologi Penelitian Sosial-Agama. Malang: UIN Press. 

Suswandari, A., Armiyati, L., & Azid, N. (2022). Local Wisdom of Dayak Ethnic Groups 

in Central Kalimantan, Indonesia. Etnosia: Jurnal Etnografi Indonesia, 7(1), 67–

85.  

Usop, L. S., & Perdana, I. (2021). Ritual Hinting Pali as resistance of the Dayak Ngaju 

Community (Case Study of Expansion of Large-scaled Palm Oil Company to 

Ecology, Dayak Ngaju Community). Lakhomi: Scientific Journal of Culture, 2(2), 

73–81.  

Wibowo, A., & Handayani, M. (2023). Religion, Ecology, and the Dayak Worldview: 

The Spiritual Ecology of Kaharingan. Religions, 14(5), 612–628. 

Widjaja, M. U., & Wardani, L. K. (2016). Makna Simbolik pada Rumah Betang Toyoi 

Suku Dayak Ngaju di Kalimantan Tengah. Dimensi Interior, 14(2), 90–99. 

Wijaya, A. R. (2024). The Dayak Bakumpai Funeral Ceremony and its Religious-cultural 

Adaptation. Jurnal Sosial Agama dan Masyarakat (JSAM), 2(1). 

Yuliani, N., & Prasetyo, E. (2020). Preserving Traditional Dayak Ngaju Rituals amid 

Modernization: Cultural resilience and transformation. Jurnal Kebudayaan 

Nusantara, 12(3), 155–168. 

 


