Jayapangus Press IV Volume 10 Nomor 1 (2026)
Jurnal Penelitian Agama Hindu S ISSN : 2579-9843 (Media Online)

Sepzpenguc =

Tradisi Membuatan Sandung
Pada Umat Hindu Kaharingan Dayak Ngaju

Sihung*, I Gusti Agung Dharmawan
Institut Agama Hindu Negeri Tampung Penyang Palangkaraya, Indonesia
*sihungsihung77@gmail.com

Abstract

Sandung is a distinctive structure in the Hindu Kaharingan tradition of the Dayak
Ngaju community, serving as a repository for the bones of deceased family members
following the tiwah ceremony. This tradition continues to exist today and reflects both
cultural identity and religious belief. The purpose of this study is to describe the meaning,
functions, and values embodied in the construction of sandung, while also examining how
the tradition is maintained amidst social change. The research employed a qualitative
descriptive method using both primary and secondary data sources. Primary data were
obtained through in-depth interviews with six key informants and discussions with
community members knowledgeable about the tradition, while secondary data were
collected from documentation and related studies. Data collection involved observation,
interviews, and documentation with customary leaders, community figures, and Hindu
Kaharingan practitioners. The findings indicate that the construction of sandung requires
specific skills, adherence to customary norms, and deep spiritual understanding. Beyond
its role as a bone repository, sandung embodies profound social and religious meanings:
it represents filial responsibility toward deceased parents, gratitude and respect for
ancestors, and a medium for maintaining harmony between the living and the dead. The
study concludes that the sandung tradition plays a vital role in strengthening the cultural
identity of the Dayak Ngaju community, preserving the spiritual values of Hindu
Kaharingan, and is believed to bring prosperity to surviving family members. Therefore,
the continuity of this tradition requires collective support from society and younger
generations to ensure its preservation.

Keywords: Sandung; Hindu Kaharingan; Dayak Ngaju

Abstrak

Sandung merupakan bangunan khas dalam tradisi Hindu Kaharingan masyarakat
Dayak Ngaju yang berfungsi sebagai tempat penyimpanan tulang setelah pelaksanaan
upacara tiwah. Tradisi ini hingga kini tetap eksis dan merepresentasikan identitas budaya
serta keyakinan religius masyarakat. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan
makna, fungsi, serta nilai-nilai yang terkandung dalam pembuatan sandung, sekaligus
menelaah bagaimana tradisi tersebut dipertahankan di tengah perubahan sosial modern.
Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan sumber data primer
dan sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan enam
narasumber utama, serta diskusi dengan masyarakat yang memahami tradisi ini. Data
sekunder dikumpulkan dari dokumentasi, literatur, dan kajian sebelumnya. Pengumpulan
data dilakukan melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi yang melibatkan tokoh
adat, tokoh masyarakat, dan umat Hindu Kaharingan. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa pembuatan sandung membutuhkan keterampilan khusus, kepatuhan terhadap
aturan adat, serta penghayatan nilai spiritual. Sandung tidak hanya berfungsi sebagai
wadah penyimpanan tulang, tetapi juga memiliki makna sosial dan religius yang
mendalam, yakni sebagai wujud penghormatan kepada leluhur, balas budi anak kepada

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



orang tua, dan sarana menjaga keharmonisan hubungan antara yang hidup dan yang telah
meninggal. Simpulan penelitian ini menegaskan bahwa tradisi sandung berperan penting
dalam memperkuat identitas kultural masyarakat Dayak Ngaju, melestarikan nilai-nilai
spiritual Hindu Kaharingan, serta diyakini membawa kesejahteraan bagi keluarga yang
masih hidup. Oleh karena itu, keberlanjutan tradisi ini membutuhkan dukungan kolektif
masyarakat dan generasi muda dalam menjaga eksistensinya.

Kata Kunci: Sandung; Hindu Kaharingan; Dayak Ngaju

Pendahuluan

Sistem religi Hindu Kaharingan Dayak Ngaju memiliki kekhasan tersendiri,
terutama dalam memandang kematian. Dalam ajaran ini, kematian tidak dipahami sebagai
akhir kehidupan, melainkan sebagai fase transisi menuju kehidupan roh di alam Lewu
Liau. Oleh karena itu, penguburan jenazah hanya dianggap sebagai pemendaman
sementara hingga dilaksanakannya upacara tiwah. Upacara ini bertujuan untuk
mengangkat, membersihkan, dan menempatkan tulang-belulang orang yang telah
meninggal ke dalam bangunan khusus bernama sandung. Sandung bukan sekadar wadah
fisik, tetapi diyakini sebagai tempat yang menyucikan arwah leluhur agar mencapai
tingkatan spiritual lebih tinggi, sebagaimana tercermin dalam doa-doa dan mantra yang
dipimpin oleh basir (Agel et al., 2021; Lestari et al., 2022). Dengan demikian, sandung
merupakan wujud nyata dari ajaran Hindu Kaharingan mengenai hubungan antara
manusia, leluhur, dan alam semesta. Keberadaan sandung dalam tradisi Hindu
Kaharingan Dayak Ngaju memperlihatkan integrasi antara aspek spiritual, sosial, dan
budaya. Sandung dipandang sebagai simbol cinta kasih, penghormatan terhadap leluhur,
serta tanggung jawab moral keturunan kepada orang tua yang telah mendahului. Namun
lebih dari itu, sandung juga memiliki fungsi teologis sebagai poros penghubung antara
dunia manusia (Lewu Tatau) dan dunia arwah (Lewu Liau). Dengan menempatkan tulang-
belulang dalam sandung melalui ritual tiwah, umat meyakini bahwa arwah leluhur
memperoleh kedudukan yang layak di alam baka. Fungsi religius ini membedakan
sandung dari sekadar monumen budaya, menjadikannya pusat keyakinan dalam praktik
keagamaan Hindu Kaharingan (Schiller, 2019; Qalyubi & Misrita, 2023).

Modernisasi dan globalisasi turut menggeser pemahaman terhadap makna sakral
sandung. Generasi muda Dayak Ngaju banyak yang tidak lagi memahami nilai-nilai
religius yang terkandung di dalamnya. Beberapa penelitian menegaskan bahwa
modernisasi sering kali melemahkan praktik kearifan lokal dan tradisi keagamaan,
termasuk dalam ritual kematian Hindu Kaharingan (Harysakti & Mulyadi, 2014; Widjaja
& Wardani, 2016; Fahmi & Muhyiddin, 2023). Fenomena ini tampak dari semakin
berkurangnya jumlah pengrajin atau tukang sandung yang menguasai tata cara pembuatan
sesuai adat dan ajaran agama. Padahal, pembuatan sandung sarat dengan nilai sakral dan
tidak dapat dipisahkan dari sistem kepercayaan yang diwariskan turun-temurun.

Penelitian sebelumnya telah menyoroti makna ganda ritual tiwah dan sandung,
baik dari segi spiritual maupun sosial. Setyawan (2015) menyatakan bahwa tiwah bukan
hanya ritual penguburan ulang, tetapi juga bentuk pengabdian anak terhadap leluhur
sebagai wujud dharma dalam Hindu Kaharingan. Sementara itu, Nuraini (2018)
menegaskan bahwa sandung berfungsi sebagai media transmisi nilai-nilai budaya dan
keagamaan Dayak Ngaju kepada generasi penerus. Lestari, Diana, dan Sugiarto (2022)
juga mengungkapkan bahwa nilai filosofis sandung tidak hanya berakar pada sistem
religi, tetapi juga berperan sebagai refleksi keseimbangan antara dunia fisik dan spiritual
dalam masyarakat Dayak Kaharingan. Dengan demikian, sandung tidak hanya berperan
dalam menjaga identitas budaya, tetapi juga menjadi simbol sentral spiritualitas Hindu
Kaharingan.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Di tengah arus modernisasi dan perubahan sosial, keberlangsungan tradisi ini
menghadapi tantangan serius. Minimnya pemahaman umat, khususnya generasi muda,
berpotensi menjadikan sandung sekadar bangunan tanpa makna religius maupun sosial.
Jika hal ini dibiarkan, nilai-nilai sakral, norma adat, serta pesan moral yang melekat pada
sandung dapat tergerus dan hilang (Usop & Perdana, 2021). Oleh karena itu, penelitian
ini penting dilakukan untuk menggali makna, fungsi, dan nilai-nilai keagamaan dalam
tradisi sandung, serta untuk melihat bagaimana umat Hindu Kaharingan di Kecamatan
Kurun, Kabupaten Gunung Mas, mempertahankannya di tengah perubahan sosial.
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam pelestarian
kearifan lokal serta memperkaya literatur tentang sistem kepercayaan Hindu Kaharingan
di Kalimantan Tengah.

Metode

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan etnografi yang
bertujuan untuk memahami secara mendalam nilai, makna, dan praktik tradisi sandung
pada umat Hindu Kaharingan Dayak Ngaju. Pendekatan ini memungkinkan peneliti
terlibat langsung di lapangan melalui observasi terhadap pelaksanaan ritual dan interaksi
sosial masyarakat. Sumber data penelitian terdiri atas data primer yang diperoleh melalui
wawancara dengan tokoh adat, basir, dan umat Hindu Kaharingan, serta data sekunder
yang dikumpulkan dari literatur, arsip, dan dokumentasi pendukung. Informan dipilih
secara purposive sampling, yaitu mereka yang dianggap memahami dan terlibat langsung
dalam tradisi sandung dan upacara tiwah. Instrumen penelitian adalah peneliti sendiri
dengan dukungan pedoman wawancara, catatan lapangan, perekam suara, dan kamera
untuk mendokumentasikan kegiatan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi, sedangkan analisis data
dilakukan melalui proses reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan secara deskriptif
untuk memperoleh pemahaman menyeluruh tentang makna filosofis dan fungsi sosial
sandung dalam kehidupan masyarakat Hindu Kaharingan Dayak Ngaju.

Hasil dan Pembahasan
1. Syarat-Syarat Membangun Sandung

Pembuatan sandung dalam tradisi Hindu Kaharingan masyarakat Dayak Ngaju
bukan sekadar kegiatan konstruksi, melainkan rangkaian aktivitas religius yang
memadukan unsur teknis, spiritual, dan sosial. Proses ini diawali dengan persiapan bahan
seperti kayu ulin (Eusideroxylon zwageri), batu, atau campuran semen, serta penyucian
alat-alat kerja melalui ritual manawur. Persyaratan non-material mencakup pemilihan
tukang sandung yang memiliki kemurnian batin, restu dari keluarga, dan pemahaman
mendalam terhadap norma adat dan ajaran Panaturan. Menurut Bumbung, selaku basir
Hindu Kaharingan di Kurun, menyatakan bahwa syarat pembuatan sandung melibatkan
dua hal penting: kesiapan bahan bangunan yang suci dan kesiapan batin seluruh pihak
yang terlibat. Tanpa keseimbangan keduanya, proses membangun dianggap tidak sah
secara adat (Wawancara, 9 Juni 2022). Hal ini menegaskan bahwa pembangunan sandung
merupakan tindakan yang menyatukan nilai spiritual dan teknis dalam satu kesatuan
kosmologis antara manusia, leluhur, dan alam semesta (Schiller, 2019).

Profesi tukang sandung menempati posisi sakral karena dipandang sebagai
mediator antara dunia manusia (Lewu Tatau) dan dunia roh (Lewu Liau). Para tukang
sandung tidak diperbolehkan mengerjakan bangunan lain karena dikhawatirkan
mencemari kesucian profesinya. Menurut Putir, selaku tukang sandung di Kecamatan
Kurun, menyatakan bahwa dirinya tidak diperkenankan mengerjakan bangunan selain
sandung, karena tugas tersebut merupakan amanah leluhur dan bentuk kesetiaan spiritual

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



(Wawancara, 15 Juni 2022). Keahlian seorang tukang sandung tidak hanya terletak pada
kemampuan teknis, tetapi juga pada pemahaman simbolik terhadap ukiran, bentuk, dan
orientasi bangunan yang mencerminkan makna religius masyarakat Dayak Ngaju (Hadi,
1989).

Dari aspek material, kayu ulin menjadi bahan utama karena memiliki daya tahan
tinggi serta makna simbolik sebagai lambang kekuatan dan keabadian roh leluhur. Proses
penebangan kayu dilakukan dengan memohon izin kepada penjaga hutan melalui ritual
manawur agar tidak menimbulkan gangguan spiritual. Menurut Paer, selaku pisur di
Kurun, menjelaskan bahwa sebagian keluarga kini mulai menggunakan batu atau semen
sebagai alternatif akibat kelangkaan kayu, namun tetap melakukan ritual penyucian agar
nilai sakralnya tidak hilang (Wawancara, 17 Mei 2022). Adaptasi ini menunjukkan upaya
masyarakat mempertahankan esensi spiritual dalam konteks perubahan lingkungan dan
sosial (Usop & Perdana, 2021).

Penentuan lokasi pembangunan sandung juga menjadi bagian penting yang
mengandung makna simbolik. Lokasi harus bersih, aman dari banjir, dan mudah
dijangkau untuk keperluan ziarah. Menurut Bumbung, selaku basir di Desa Kurun,
menjelaskan bahwa tempat pendirian sandung dipilih melalui petunjuk leluhur yang
biasanya diperoleh lewat mimpi atau wangsit, karena diyakini dapat memengaruhi
keselamatan keluarga (Wawancara, 12 Juli 2022). Pemilihan lokasi yang tepat
mencerminkan kesadaran ekologis dan spiritual masyarakat Dayak Ngaju terhadap
keseimbangan antara manusia dan alam. Dalam proses pembangunan, struktur pondasi
digali hingga kedalaman tertentu untuk menjamin kekokohan dan stabilitas bangunan,
sekaligus melambangkan fondasi spiritual yang kuat bagi keturunan pembuatnya.

Keseluruhan syarat material dan non-material ini merefleksikan filosofi bahwa
sandung adalah simbol hubungan antara dunia manusia dan dunia roh, sebagaimana
ditegaskan dalam ajaran Panaturan pasal 57 tentang Uluh Pantai Danum Kalunen
Malalus Gawin Tiwah (Kertodipoero, 1963). Melalui pelaksanaan syarat-syarat ini,
masyarakat Dayak Ngaju tidak hanya membangun struktur fisik, tetapi juga meneguhkan
komitmen spiritual terhadap ajaran leluhur. Proses membangun sandung pada akhirnya
menjadi sarana penyempurnaan jiwa, bentuk penghormatan terhadap leluhur, serta wujud
konkret pelestarian identitas budaya dan agama Hindu Kaharingan (Moleong, 2016;
Miles et al., 1992).

2. Tata Upacara Membangun Sandung

Tahapan ritual dalam membangun sandung merupakan rangkaian kegiatan
religius yang kompleks dan menggambarkan kedalaman kosmologi Hindu Kaharingan.
Upacara ini dimulai sejak penjemputan tukang sandung hingga proses penyucian pondasi,
di mana setiap tahapan sarat dengan simbol yang merefleksikan hubungan harmonis
antara manusia, alam, dan roh leluhur. Penjemputan tukang sandung biasanya dilakukan
sehari sebelum pekerjaan dimulai, disertai sesaji berupa beras kuning, tuak, dan sirih
pinang sebagai simbol penyambutan dan penghormatan. Menurut Ibu Putir, selaku
pendamping upacara, menyatakan bahwa penjemputan tukang adalah bentuk
permohonan keselamatan dan penghargaan kepada mereka yang akan menjalankan tugas
suci dalam membangun rumah roh (Wawancara, 18 Mei 2022). Prosesi ini memiliki nilai
moral bahwa setiap pekerjaan sakral harus diawali dengan kesadaran spiritual dan niat
tulus agar tidak menimbulkan ketidakharmonisan dalam tatanan kosmos (Anggreni &
Pudjibudojo, 2021).

Setibanya di rumah keluarga yang mempekerjakan, tukang sandung disambut
dengan ritual mapas nantilang, yaitu prosesi pembersihan diri di depan pintu rumah untuk
menetralkan energi negatif sebelum memasuki ruang suci keluarga. Menurut Basir Ado,

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



selaku tokoh agama Hindu Kaharingan, menjelaskan bahwa ritus mapas nantilang
merupakan penyucian batin dan perlindungan spiritual bagi tukang agar terbebas dari
gangguan makhluk halus dan mara bahaya selama bekerja (Wawancara, 6 Juni 2022).
Setelah itu dilakukan mamapas dan nampung nawar, dua ritual penting sebagai bentuk
permohonan restu kepada Ranying Hatalla Langit dan leluhur penjaga alam. Prosesi ini
menegaskan bahwa setiap tindakan manusia dalam membangun sandung harus disertai
legitimasi spiritual agar membawa keselamatan dan kemakmuran bagi keluarga. Semua
anggota keluarga turut menaburkan beras kuning dan menyiram air tuak sebagai simbol
penyatuan niat dan pemurnian energi spiritual (Hadi, 1989).

Ritual utama dalam pembuatan sandung adalah manawur, yang bermakna
pemberitahuan kepada penguasa tanah dan roh penjaga wilayah bahwa akan dilaksanakan
kegiatan suci. Dalam prosesi ini disiapkan sesaji berupa beras kuning (behas tawur), emas
curai, giling pinang, dan darah babi di piring perak sebagai media persembahan. Menurut
Basir Paer, selaku pisur di Kurun, menyatakan bahwa manawur berfungsi menjembatani
komunikasi antara manusia dan roh penjaga alam; emas melambangkan kemakmuran,
beras simbol kesucian, dan darah babi sebagai lambang pengorbanan demi keseimbangan
semesta (Wawancara, 13 Mei 2022). Simbolisme ini menggambarkan konsep
keseimbangan tiga dunia dalam ajaran Kaharingan: Lewu Tatau (dunia manusia), Lewu
Liau (dunia roh), dan Lewu Sangumang (dunia para dewa). Prosesi manawur bukan
sekadar bentuk persembahan, melainkan tindakan spiritual untuk meneguhkan hubungan
timbal balik antara manusia dan kekuatan ilahi (Fahmi & Muhyiddin, 2023).

Tahap berikutnya adalah penggalian tanah dan penanaman benda-benda suci di
pondasi bangunan. Kepala babi hasil persembahan dikubur bersama uang ringgit, emas
halus, manik-manik lilis, dan giling pinang yang melambangkan kekuatan pelindung dan
sumber kemakmuran. Menurut Basir Ado, selaku pemuka upacara, menyatakan bahwa
kepala babi yang dikubur di pondasi menjadi simbol penjaga agar bangunan sandung
tetap kokoh dan membawa berkah bagi keturunan pembuatnya (Wawancara, 24 Juni
2022). Proses penggalian ini dilakukan dengan penuh kehati-hatian dan doa panjang agar
roh leluhur memperoleh kedamaian dan keluarga yang masih hidup mendapatkan
keselamatan. Dalam kepercayaan Hindu Kaharingan, tahap ini dimaknai sebagai
penyatuan unsur bumi (lewu bahandang) dan surga (lewu pandang), yang melambangkan
keseimbangan antara dunia profan dan sakral (Moleong, 2016).

Makna simbolik dari keseluruhan tahapan ritual menunjukkan prinsip
keseimbangan kosmos dalam ajaran Hindu Kaharingan. Ritus mapas nantilang
melambangkan penyucian diri, manawur menggambarkan komunikasi dengan alam dan
leluhur, sedangkan penanaman benda suci di pondasi merepresentasikan penyatuan unsur
material dan spiritual. Dalam sistem tiga lapisan dunia (Purwa—Madya—Utama),
keseluruhan proses ini mencerminkan perjalanan spiritual dari pembersihan diri menuju
kesempurnaan jiwa (Saputra & Sihombing, 2022; Qalyubi & Misrita, 2023). Prosesi
tersebut juga mengandung nilai sosial yang tinggi karena melibatkan partisipasi kolektif
masyarakat dalam semangat gotong royong dan solidaritas budaya. Menurut hasil
penelitian Suswandari, Armiyati, dan Azid (2022), partisipasi aktif masyarakat dalam
upacara tradisional Dayak Ngaju memperkuat ikatan sosial dan menjadi sarana
internalisasi nilai-nilai moral bagi generasi muda.

Simbolisme pada setiap tahapan upacara memperlihatkan bagaimana umat Hindu
Kaharingan meneguhkan hubungan spiritual dengan Ranying Hatalla Langit. Menurut
Basir Bumbung, selaku tokoh agama, menjelaskan bahwa sandung dibangun bukan hanya
sebagai tempat persemayaman tulang belulang, tetapi sebagai wujud penyatuan antara
manusia, leluhur, dan alam semesta (Wawancara, 12 Juli 2022). Studi Schiller (2019)
menunjukkan bahwa praktik ritual seperti tiwah dan manawur merupakan bentuk

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



pengakuan terhadap siklus kosmis kehidupan — dari kelahiran hingga penyatuan kembali
dengan sumber kehidupan tertinggi. Dengan demikian, upacara membangun sandung
tidak hanya memiliki nilai teologis, tetapi juga memperkuat keseimbangan moral,
ekologis, dan sosial yang menjadi dasar keberlangsungan kebudayaan Dayak Ngaju
(Miles et al., 1992).

3. Sandung dalam Kehidupan Orang Dayak Ngaju

Makna sandung bagi masyarakat Dayak Ngaju memiliki kedalaman spiritual yang
berakar pada sistem kepercayaan Hindu Kaharingan, yang menempatkan hubungan
manusia, leluhur, dan alam sebagai satu kesatuan kosmologis yang harmonis. Sandung
tidak hanya dipahami sebagai bangunan fisik, tetapi juga simbol eksistensi kehidupan
abadi yang melampaui batas kematian jasmani. Dalam pandangan masyarakat Dayak, roh
tidak benar-benar mati, melainkan berpindah menuju alam Lewu Liau setelah melalui
proses penyucian dalam upacara tiwah. Berdasarkan definisi dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia (Suharso & Retnoningsih, 2011), makna diartikan sebagai maksud atau arti
yang terkandung dalam suatu lambang, sehingga sandung menjadi lambang
keterhubungan spiritual antara dunia manusia dan dunia roh. Lestari et al. (2022)
menyebutkan bahwa fungsi sosial-religius sandung merupakan refleksi nilai kehidupan
umat Hindu Kaharingan, khususnya dalam menjaga keseimbangan antara manusia,
leluhur, dan Ranying Hatalla Langit. Dalam konteks tersebut, sandung menjadi
manifestasi dari keyakinan terhadap kesatuan makrokosmos dan mikrokosmos sebagai
prinsip dasar teologi Kaharingan (Baier, 2007).

Secara etimologis, istilah sandung dalam bahasa Sangiang disebut parung garing
karatun lumpung untuk sandung kayu dan parung batu basemen bulau siru liang
ngangkuling tambun ngareheng tandang haramaung untuk sandung batu. Kata parung
berarti rumah, yang secara filosofis merepresentasikan tempat tinggal roh leluhur setelah
meninggalkan dunia fana. Arsitektur sandung menunjukkan perpaduan antara estetika,
religiusitas, dan filsafat kehidupan, dengan ukiran simbolik yang menggambarkan nilai-
nilai spiritual masyarakat Dayak. Motif seperti burung enggang, naga, dan sulur daun
melambangkan kebebasan, kekuatan, dan kesinambungan hidup roh. Menurut Bapak
Bumbung, selaku basir di Kecamatan Kurun, menyatakan bahwa kayu ulin yang
digunakan harus keras dan tua karena melambangkan keabadian roh yang bersemayam di
dalam sandung (Wawancara, 15 Mei 2022). Hal ini sejalan dengan temuan Qalyubi dan
Misrita (2023), bahwa simbolisme material dalam ritual Kaharingan merepresentasikan
penyatuan unsur bumi, air, dan api sebagai sumber energi spiritual yang menghubungkan
manusia dengan leluhur.

Proses pembangunan sandung bagi masyarakat Dayak Ngaju bukanlah pekerjaan
biasa, melainkan perjalanan spiritual yang penuh kesakralan dan tata nilai. Setiap tahapan
seperti penanaman tiang, penyusunan struktur, hingga pengukiran simbol dilakukan
dengan doa dan sesaji untuk menjaga keharmonisan energi antara manusia dan roh.
Menurut Bapak Paer, selaku pisur dan ahli ritual, menjelaskan bahwa setiap langkah
dalam pembuatan sandung harus disertai izin dari roh penjaga alam agar rumah roh dapat
diterima dengan damai di alam Lewu Liau (Wawancara, 13 Mei 2022). Pandangan ini
menegaskan konsep tata pambelum, yakni tanggung jawab moral manusia terhadap
keseimbangan semesta. Sandung dengan demikian menjadi simbol penyatuan antara alam
makrokosmos dan mikrokosmos, serta menegaskan ajaran Panaturan tentang keteraturan
kosmis yang menjadi dasar kehidupan religius masyarakat Dayak (Saputra & Sihombing,
2022).

Fungsi sosial sandung juga erat kaitannya dengan sistem kekerabatan dan struktur
sosial masyarakat Dayak Ngaju. Menurut Basir Ado, selaku tokoh agama Hindu

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Kaharingan, menyatakan bahwa setiap keluarga yang telah melakukan tiwah dan
membangun sandung dianggap telah menunaikan kewajiban moral terhadap leluhurnya.
Sandung menjadi bukti bahwa keluarga tersebut masih menjaga warisan adat dan ajaran
Panaturan (Wawancara, 14 Mei 2022). Pandangan ini menunjukkan bahwa sandung
bukan sekadar bangunan religius, tetapi simbol legitimasi spiritual dan status sosial
keluarga. Suswandari et al. (2022) menegaskan bahwa pelaksanaan upacara sandung
memperkuat solidaritas sosial melalui partisipasi lintas generasi dan gotong royong. Nilai
kolektivitas ini memperlihatkan bahwa pelestarian tradisi tidak hanya mempertahankan
aspek teologis, tetapi juga menjadi sarana memperkokoh jati diri komunitas Dayak Ngaju
sebagai umat Hindu Kaharingan.

Secara psikologis dan etis, sandung memberikan ketenangan batin dan
keseimbangan emosional bagi keluarga yang telah menyelesaikan kewajiban spiritualnya.
Menurut Ibu Iwin, selaku umat Hindu Kaharingan di Kurun, menjelaskan bahwa
membangun sandung merupakan bentuk pemenuhan “utang jiwa” kepada leluhur yang
telah memberikan kehidupan dan perlindungan (Wawancara, 11 Juni 2022). Pandangan
ini memperlihatkan bahwa sandung tidak semata ritual kematian, tetapi sarana
pendidikan moral bagi generasi muda untuk memahami nilai rasa syukur, tanggung
jawab, dan kasih sayang antarmanusia. Setelah upacara tiwah selesai dan tulang-belulang
dimasukkan ke dalam sandung, keluarga biasanya merasakan kedamaian spiritual sebagai
tanda harmonisasi antara dunia manusia dan dunia roh. Nilai-nilai tersebut sejalan dengan
ajaran dharma dalam Hindu Kaharingan, yang mengajarkan pentingnya keseimbangan
antara kebajikan, alam, dan kehidupan sosial (Fahmi & Muhyiddin, 2023).

Perubahan sosial dan modernisasi membawa dinamika baru dalam tradisi
pembuatan sandung. Bahan kayu ulin yang dahulu dominan Kini sulit diperoleh akibat
kebijakan pelestarian hutan, sehingga sebagian masyarakat mulai menggunakan batu,
semen, atau logam. Menurut Anggreni dan Pudjibudojo (2021), adaptasi terhadap
perubahan bahan dan bentuk sandung menunjukkan kemampuan masyarakat Dayak
Ngaju berinovasi tanpa meninggalkan nilai sakral yang melekat pada tradisi leluhur.
Bentuk arsitektur sandung modern kini menyerupai monumen keluarga, namun tetap
mempertahankan ornamen simbolik khas Kaharingan yang sarat makna spiritual. Qalyubi
dan Misrita (2023) menegaskan bahwa transformasi visual dalam praktik ritual
Kaharingan tidak mengubah nilai teologisnya karena makna spiritual tetap dijaga melalui
doa dan upacara penyucian. Hal ini menunjukkan keseimbangan antara konservasi nilai
dan adaptasi terhadap perkembangan zaman (Usop & Perdana, 2021).

Globalisasi dan interaksi lintas agama juga memberi pengaruh terhadap
keberlanjutan tradisi sandung. Perkawinan campuran, urbanisasi, dan konversi agama di
kalangan masyarakat Dayak menyebabkan munculnya perbedaan persepsi terhadap
upacara tiwah dan fungsi sandung. Namun demikian, umat Hindu Kaharingan terus
berupaya mempertahankan tradisi ini melalui pendidikan budaya, pelibatan generasi
muda, dan revitalisasi lembaga adat. Menurut Basir Ado, selaku tokoh masyarakat,
menyatakan bahwa meskipun masyarakat Dayak Ngaju kini menghadapi tantangan
modernitas, semangat untuk melestarikan sandung tidak pernah pudar karena di sanalah
akar identitas budaya mereka tertanam (Wawancara, 24 Juni 2022). Schiller (2019)
menegaskan bahwa praktik Kaharingan seperti tiwah dan manawur merupakan bentuk
kontinuitas spiritual terhadap ajaran leluhur dan perlawanan terhadap homogenisasi
budaya global. Tradisi ini menjadi pernyataan eksistensial bahwa spiritualitas lokal dapat
hidup berdampingan dengan modernitas tanpa kehilangan substansinya.

Lebih jauh, sandung juga berfungsi sebagai media dokumentasi sejarah dan arsip
genealogis keluarga Dayak Ngaju. Setiap sandung mencantumkan nama leluhur yang
disemayamkan di dalamnya, menjadi pengingat asal-usul dan simbol identitas etnis.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Menurut Ibu Putir, selaku pendamping ritual, menjelaskan bahwa nama-nama yang diukir
di sandung berfungsi sebagai pengingat garis keturunan dan pembelajaran bagi generasi
muda agar tidak melupakan asal-usulnya (Wawancara, 26 Juni 2022). Contoh konkret
fungsi historis ini tampak pada Sandung Ngabe Sukah di Pahandut, Palangka Raya, yang
dibangun oleh Pangkalima Bayuh pada tahun 1783 dan hingga kini dijaga sebagai situs
budaya Hindu Kaharingan (Setyawan, 2015). Keberlanjutan situs seperti ini
menunjukkan keteguhan masyarakat Dayak Ngaju dalam menjaga hubungan dengan
leluhur serta kesadaran ekologis terhadap tanah asalnya.

Secara keseluruhan, tradisi sandung menggambarkan keseimbangan antara
konservasi budaya dan adaptasi terhadap perubahan zaman. Perubahan dalam bahan,
bentuk, maupun ritual tidak menghapus nilai sakral yang melekat di dalamnya, melainkan
memperkuat daya hidup tradisi itu sendiri. Sashita dan Arimi (2023) menjelaskan bahwa
di tengah arus globalisasi, sandung menjadi simbol perlawanan budaya sekaligus
pernyataan identitas spiritual masyarakat Dayak Ngaju. Pelestarian tradisi sandung bukan
hanya upaya menjaga warisan leluhur, tetapi juga tindakan meneguhkan eksistensi agama
lokal yang sarat dengan nilai-nilai dharma, keseimbangan, dan keharmonisan antara
manusia, alam, serta Ranying Hatalla Langit. Dengan demikian, tradisi ini merupakan
refleksi mendalam tentang perjalanan manusia dari dunia fana menuju kehidupan abadi,
dari keterikatan menuju kebebasan spiritual, serta dari individualitas menuju kesatuan
kosmis yang hakiki.

4. Makna Filosofis Sandung

Makna filosofis sandung bagi umat Hindu Kaharingan Dayak Ngaju merupakan
refleksi mendalam tentang konsepsi kehidupan, kematian, dan kelanjutan jiwa yang tak
terputus dalam kosmos Ranying Hatalla Langit. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia
(Suharso & Retnoningsih, 2011), kata makna diartikan sebagai arti atau maksud yang
terkandung dalam simbol, kalimat, atau lambang. Dalam konteks kebudayaan Dayak
Ngaju, sandung bukan sekadar tempat penyimpanan tulang, tetapi simbol eksistensi
spiritual yang menyatukan manusia, alam, dan dunia roh. Proses peletakan tulang ke
dalam sandung melalui upacara tiwah menunjukkan kesadaran manusia terhadap hukum
karma phala dan siklus kelahiran kembali. Upacara ini menjadi wujud dharma bhakti
anak dan cucu terhadap leluhur sebagai bentuk penghormatan, rasa syukur, serta
kesadaran bahwa kehidupan di dunia hanyalah persinggahan menuju penyatuan dengan
sumber spiritual tertinggi, yaitu Ranying Hatalla Langit (Lestari et al., 2022; Saputra &
Sihombing, 2022). Dengan demikian, sandung berfungsi sebagai medium transendental
yang menghubungkan ranah material dan immaterial dalam ajaran Hindu Kaharingan
(Baier, 2007).

Dalam bahasa Sangiang, sandung dikenal dengan istilah Parung Garing Karatun
Lumpung untuk sandung kayu dan Parung Batu Basemen Bulau Siru Liang Ngangkuling
Tambun Ngareheng Tandang Haramaung untuk sandung batu. Kata parung berarti
rumah, yang secara filosofis melambangkan “rumah abadi” bagi roh yang telah
meninggalkan dunia fana. Menurut Basir Ado, selaku tokoh agama Hindu Kaharingan,
menjelaskan bahwa roh manusia yang meninggal disebut matei-matei dan akan
menempati dunia roh (Lewu Bukit Pasahan Raung) sebelum akhirnya mencapai Lewu
Dia Rumpang Tulang Isen Kamalesu Uhat, tempat kedamaian abadi (Wawancara, 30 Juni
2022). Pandangan ini menunjukkan bahwa kematian bukanlah akhir, melainkan tahapan
penyucian jiwa menuju kesempurnaan spiritual. Qalyubi dan Misrita (2023) menegaskan
bahwa simbolisme rumah suci dalam tradisi Kaharingan berfungsi sebagai metafora
spiritual bagi perjalanan jiwa dari dunia fana menuju penyatuan dengan kebenaran ilahi.
Oleh karena itu, sandung dipandang sebagai representasi ruang metafisik tempat roh
berdiam dalam keadaan bahagia, makmur, dan kekal.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Ajaran dalam Panaturan pasal 57 ayat 3 menjelaskan bahwa manusia, sebagai
keturunan Raja Bunu, akan mengalami kematian sebagai jalan kembali kepada sumber
kehidupan. Ayat 6 dalam pasal yang sama menegaskan bahwa pelaksanaan tiwah
merupakan bentuk rasa syukur dan penghormatan kepada Ranying Hatalla Langit karena
telah memberikan kehidupan. Ajaran ini menegaskan pandangan bahwa kehidupan dan
kematian merupakan dua sisi yang saling melengkapi dalam siklus eksistensi. Prosesi
pemindahan tulang ke dalam sandung menjadi simbol penyatuan kembali roh dengan
asalnya, sejalan dengan konsep reinkarnasi dan penyucian jiwa dalam sistem filsafat
Hindu (Schiller, 2019). Menurut Moleong (2016), pemaknaan simbolik semacam ini
menjadi bagian dari cara berpikir holistik masyarakat tradisional yang mengaitkan
fenomena empiris dengan makna spiritual. Oleh karena itu, sandung berfungsi sebagai
ruang rekonsiliasi spiritual yang menghubungkan kehidupan manusia dengan tatanan
kosmis yang lebih tinggi.

Makna mendalam juga terkandung dalam mantra ritual yang diucapkan oleh basir
saat penyemayaman tulang. Menurut Basir Ado, selaku pemimpin upacara, menjelaskan
bahwa doa yang diucapkan berbunyi: “Tuh bitim jadi mantang garing karatun lumpung,
parung batu basemen bulau siru liang ngangkuling tambun ngareheng tandang
haramaung,” yang berarti “Kini engkau telah memiliki rumah megah yang kekal, terbuat
dari kayu dan batu suci, tempat engkau berdiam dalam kebahagiaan dan kelimpahan”
(Wawancara, 18 Juni 2022). Doa ini menegaskan bahwa sandung adalah huma gantung
balawang panjang, rumah agung yang menggambarkan kedamaian dan kemakmuran di
dunia roh. Simbolisme ini sejalan dengan pandangan Fahmi dan Muhyiddin (2023), yang
menjelaskan bahwa ritual Kaharingan berfungsi menciptakan hubungan performatif
antara manusia dan kekuatan spiritual melalui tindakan simbolik. Dalam konteks ini,
sandung menjadi perwujudan dari Lewu Tatau Habaras Bulau Habusung Intan, tempat
jiwa mencapai kesempurnaan spiritual.

Secara material, sandung memang berfungsi sebagai bangunan tempat
penyimpanan tulang, namun secara filosofis ia menegaskan konsep bahwa tubuh bersifat
fana sedangkan roh bersifat abadi. Penguburan awal berfungsi memisahkan unsur kasar
dan halus dari tubuh manusia, sebelum tulang-tulang disucikan dalam upacara tiwah.
Menurut Bumbung, selaku basir senior di Kurun, menjelaskan bahwa penempatan tulang
ke dalam sandung merupakan penyelesaian akhir dari kewajiban anak terhadap
leluhurnya; apabila tidak dilakukan, roh dianggap belum mencapai kedamaian sempurna
(Wawancara, 15 Mei 2022). Pandangan ini sejalan dengan konsep karma phala dalam
Hindu yang menegaskan hubungan kausal antara tindakan moral dan akibat spiritual.
Dengan demikian, sandung menjadi sarana bhakti marga dan pengingat nilai-nilai etika
sosial untuk hidup selaras dengan alam dan leluhur (Miles et al., 1992).

Dalam perspektif filsafat Hindu Kaharingan, sandung memiliki berbagai lapisan
makna yang saling berkaitan. Pertama, ia merupakan simbol dharma atau kewajiban
moral terhadap leluhur. Kedua, ia mencerminkan bhakti dan karma marga, di mana
pemindahan tulang menjadi tindakan amal kebajikan yang memperkuat keseimbangan
spiritual keluarga (Anggreni & Pudjibudojo, 2021). Ketiga, sandung melambangkan
rumah abadi (Parung Karatun Lumpung) yang menggambarkan kemuliaan jiwa dan
kebebasan dari penderitaan duniawi. Keempat, ia menjadi penghubung antara dunia
material dan spiritual, menggambarkan keteraturan kosmis di bawah kehendak Ranying
Hatalla Langit (Hadi, 1989). Dengan demikian, setiap ritual yang menyertai sandung
memiliki dimensi filosofis yang menegaskan identitas spiritual umat Kaharingan.

Selain makna teologis, sandung memiliki nilai historis dan kultural yang
menandakan kesinambungan kebudayaan Dayak Ngaju. Bangunan ini diukir dengan
simbol khas seperti sapundu, burung enggang, naga, dan tumbuhan yang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



merepresentasikan kesuburan serta penjaga alam roh. Menurut Ibu Putir, selaku
pendamping ritual, menjelaskan bahwa ukiran dan nama-nama yang ditulis di sandung
menjadi pengingat leluhur dan sarana bagi generasi muda untuk memahami garis
keturunannya (Wawancara, 12 Juni 2022). Sashita dan Arimi (2023) menegaskan bahwa
arsitektur ritual seperti sandung tidak hanya berfungsi religius, tetapi juga menjadi teks
budaya yang memuat narasi identitas kolektif masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa
sandung berperan sebagai media pendidikan moral, spiritual, dan sejarah yang
memperkuat kesinambungan tradisi Dayak Ngaju.

Dalam konteks modernitas, makna filosofis sandung mengalami reinterpretasi
tanpa kehilangan nilai esensialnya. Keterbatasan bahan alami seperti kayu ulin
mendorong masyarakat menggunakan bahan alternatif seperti semen atau logam, disertai
ritual penyucian sebagai bentuk adaptasi yang tidak mengurangi makna sakral. Menurut
Basir Ado, selaku tokoh adat, menyatakan bahwa sandung bukan sekadar benda mati,
melainkan lambang hubungan antara manusia, leluhur, dan Ranying Hatalla Langit.
Selama hubungan itu dijaga, bentuknya boleh berubah, tetapi maknanya tetap sama
(Wawancara, 24 Juni 2022). Schiller (2019) menilai bahwa adaptasi simbol-simbol
Kaharingan adalah strategi bertahan budaya terhadap globalisasi. Usop dan Perdana
(2021) menambahkan bahwa fleksibilitas tradisi Kaharingan mencerminkan kemampuan
masyarakat Dayak menjaga keseimbangan antara nilai adat dan tuntutan zaman. Sandung
dengan demikian menjadi simbol ketahanan spiritual yang hidup, dinamis, dan inklusif
terhadap perkembangan modern.

Lebih jauh, pemahaman filosofis sandung juga dapat dilihat sebagai wujud
integrasi antara nilai spiritual dan rasionalitas budaya sebagaimana dijelaskan oleh
Suprayogo (2001), bahwa sistem keagamaan lokal berfungsi mempertahankan
keseimbangan moral masyarakat dalam menghadapi dinamika sosial. Prinsip ini tampak
jelas dalam tradisi sandung yang menempatkan manusia, alam, dan roh leluhur dalam
relasi saling menopang. Dalam konteks ini, pelestarian sandung menjadi upaya menjaga
keteraturan moral dan ekologis yang telah diatur dalam kosmologi Hindu Kaharingan.
Harysakti dan Mulyadi (2014) memperkuat hal ini dengan menunjukkan bahwa setiap
bentuk arsitektur tradisional Dayak Ngaju memiliki fungsi spiritual dan ekologis yang
menjaga hubungan manusia dengan lingkungannya. Dengan demikian, sandung tidak
hanya dipahami sebagai simbol religius, tetapi juga sebagai ekspresi arsitektur sakral
yang mengandung nilai keseimbangan ekologis, spiritual, dan sosial yang diwariskan
lintas generasi.

Dengan demikian, makna filosofis sandung mencakup dimensi teologis, moral,
dan kultural yang membentuk fondasi spiritual masyarakat Hindu Kaharingan. Secara
teologis, sandung melambangkan rumah abadi bagi roh yang telah mencapai kesucian.
Secara moral, ia merepresentasikan kewajiban dan rasa terima kasih anak kepada orang
tua sebagai wujud bhakti yang luhur. Secara kultural, sandung menjadi simbol identitas
yang memperkuat solidaritas sosial dan warisan budaya Dayak Ngaju. Tradisi ini
menegaskan prinsip dharma dalam ajaran Hindu Kaharingan — menjaga keseimbangan
antara manusia, alam, dan leluhur sebagai bagian dari keteraturan semesta. Oleh karena
itu, sandung bukan hanya artefak keagamaan, melainkan juga manifestasi filosofi
kehidupan yang menuntun manusia dari keterikatan duniawi menuju kebebasan spiritual,
dari kefanaan menuju keabadian dalam rahmat Ranying Hatalla Langit.

Kesimpulan

Tradisi pembuatan sandung pada masyarakat Hindu Kaharingan Dayak Ngaju
merupakan warisan leluhur yang sarat nilai spiritual, moral, dan budaya yang
menggambarkan hubungan harmonis antara manusia, alam, dan roh leluhur. Proses

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



pembuatannya tidak sekadar bersifat teknis, tetapi juga religius, karena melibatkan
persyaratan material dan non-material yang mencerminkan keseimbangan antara dunia
fisik dan spiritual sebagaimana diajarkan dalam Panaturan. Dalam pandangan
kosmologis Hindu Kaharingan, sandung dipahami sebagai rumah abadi bagi roh yang
telah mencapai kesempurnaan spiritual, serta simbol dharma bhakti dan penghormatan
anak terhadap leluhur sebagai wujud tanggung jawab moral dan spiritual. Makna
filosofisnya menegaskan nilai keseimbangan, kebajikan, dan kesadaran akan siklus
kehidupan yang berkelanjutan antara dunia manusia dan dunia roh. Di tengah arus
modernisasi, tradisi sandung tetap memiliki relevansi penting sebagai peneguh identitas
keagamaan dan kebudayaan masyarakat Dayak Ngaju, karena pelestariannya bukan
hanya mempertahankan bentuk fisik bangunan, tetapi juga menjaga nilai-nilai luhur,
ajaran Ranying Hatalla Langit, serta kearifan lokal yang menjadi fondasi spiritual umat
Hindu Kaharingan dalam menjaga keharmonisan hidup dan kelestarian budaya
Nusantara.

Daftar Pustaka

Agel, P. R., Khasanah, N., Muslimah, H. D. W., Wulan, H. D., Karliani, E., & Tryani, T.
(2021). Eksplorasi kekayaan seni Dayak Ngaju di Desa Tumbang Manggu
Kabupaten Katingan. Jurnal Kewarganegaraan, 5(2), 405-416.

Anggreni, F., & Pudjibudojo, J. K. (2021). Aspek-aspek psikologi upacara ritual Laluhan
pada masyarakat Dayak Ngaju. Psikovidya, 25(2), 86-92.

Anggreni, V., & Pudjibudojo, J. K. (2021). Transformation of ritual architecture in Dayak
Ngaju community under modern influence. Journal of Local Culture Studies, 5(2).

Baier, M. (2007). The development of the Hindu Kaharingan religion: A new Dayak
religion in Central Kalimantan. Anthropos, 102(1), 203-213.

Fahmi, M. R., & Muhyiddin, A. (2023). The existence of Kaharingan within Dayak
identity in West Kalimantan. Al-Albab: Journal of Religion and Culture, 12(1),
77-92.

Hadi, S. (1989). Metodologi research (Jilid 1-4). Yogyakarta: Andi Offset.

Harysakti, A., & Mulyadi, L. (2014). Penelusuran genius loci pada permukiman Suku
Dayak Ngaju di Kalimantan Tengah. Spectra, 12(24).

Kertodipoero, S. (1963). Kaharingan: Religi dan penghidupan di pehuluan Kalimantan.
Jakarta: Balai Pustaka.

Lestari, A. D., Saragih, H. M., & Lestari, D. (2022). Komodifikasi ritual Tiwah Suku
Dayak Ngaju Kabupaten Kotawaringin Timur. Himmah: Jurnal Kajian Islam
Kontemporer, 6(1), 444-468.

Lestari, N. P., Diana, K., & Sugiarto, T. (2022). Philosophical values of Sandung in
Kaharingan belief system. International Journal of Cultural Heritage, 8(3).

Luardini, M. A. (2016). Socio-cultural values of traditional communities. Asian Social
Science, 8(2), 1-10.

Miles, M. B., Huberman, A. M., Rohidi, T. R., & Mulyarto. (1992). Analisis data
kualitatif: Buku sumber tentang metode-metode baru. Jakarta: Universitas
Indonesia (Ul-Press).

Moleong, L. J. (2016). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi revisi). Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Mujiyono, & Nurfajri, A. (2024). Symbolism and Spiritual Wisdom: Bridging Nature,
Culture and Identity in Dayak Architectural Heritage. International Journal of
Religion, 5(10), 4254-4264.

Nuraini, D. (2018). Sandung Sebagai Media Transmisi Budaya Dayak Ngaju dalam
Sistem Religi Hindu Kaharingan. Jurnal Antropologi Indonesia, 39(1), 67—80.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Putri, H. L. L., & Nasrudin, M. E. (2022). Nilai Kearifan Lokal Budaya Tiwah
Masyarakat Dayak Ngaju Dalam Perspektif Pendekatan Ekologi. Padaringan
(Jurnal Pendidikan Sosiologi Antropologi), 4(2), 105-110.

Qalyubi, 1., & Misrita. (2023). Reading Signs on the Tiwah Ritual of Kaharingan
Adherent in Central Kalimantan: Semiotic Perspective of Roland Barthes. Journal
of Symbolic Transformation, 4(9).

Saputra, A. W., & Sihombing, L. H. (2022). Tiwah Ceremony as Hindu Kaharingan
Practices in Contemporary Dayak Ngaju Society of Kapuas Regency. Jurnal
Penelitian Agama Hindu (JPAH), 6(2).

Sashita, V., & Arimi, S. (2023). Representasi Budaya Dayak Ngaju Kaharingan dalam
Ritual Tawur di Kalimantan Tengah. Literasi, 14(1).

Schiller, A. (2019). Kaharingan or Hindu Kaharingan: What’s in a Name? Nova Religio,
25(4), 64-84.

Setyawan, A. (2015). Ritual Tiwah dalam Perspektif Religi dan Sosial Masyarakat Dayak
Ngaju. Jurnal Penelitian Kebudayaan, 17(3), 201-215.

Suharso, & Retnoningsih, A. (2011). Kamus Besar Bahasa Indonesia (Edisi Lux).
Semarang: Widya Karya.

Suprayogo, I. (2001). Metodologi Penelitian Sosial-Agama. Malang: UIN Press.

Suswandari, A., Armiyati, L., & Azid, N. (2022). Local Wisdom of Dayak Ethnic Groups
in Central Kalimantan, Indonesia. Etnosia: Jurnal Etnografi Indonesia, 7(1), 67—
85.

Usop, L. S., & Perdana, I. (2021). Ritual Hinting Pali as resistance of the Dayak Ngaju
Community (Case Study of Expansion of Large-scaled Palm Oil Company to
Ecology, Dayak Ngaju Community). Lakhomi: Scientific Journal of Culture, 2(2),
73-81.

Wibowo, A., & Handayani, M. (2023). Religion, Ecology, and the Dayak Worldview:
The Spiritual Ecology of Kaharingan. Religions, 14(5), 612—628.

Widjaja, M. U., & Wardani, L. K. (2016). Makna Simbolik pada Rumah Betang Toyoi
Suku Dayak Ngaju di Kalimantan Tengah. Dimensi Interior, 14(2), 90-99.
Wijaya, A. R. (2024). The Dayak Bakumpai Funeral Ceremony and its Religious-cultural

Adaptation. Jurnal Sosial Agama dan Masyarakat (JSAM), 2(1).

Yuliani, N., & Prasetyo, E. (2020). Preserving Traditional Dayak Ngaju Rituals amid
Modernization: Cultural resilience and transformation. Jurnal Kebudayaan
Nusantara, 12(3), 155-168.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



