
 

Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 

Volume 10 Nomor 1 (2026) 

ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 163 

 

Skema Internalisasi Nilai Heterogenitas dalam Moderasi Beragama 

Berbasis Etnosains 
 

I Wayan Suasta 

Institut Agama Hindu Negeri Tampung Penyang Palangka Raya, Indonesia 

wayansuasta74iahntp@gmail.com  

 

Abstract 

Hinduism can be understood integrally as a system of humanistic values that is 

not confined to a single, segmented terminology, but rather manifested through a set of 

universal values with broad relevance to social life. Values such as Satyam (truth), 

Dharma (virtue), Seva (service), Santih (peace), Prema (compassion), Manava Seva 

Mandawa Seva, Ahimsa Paramo Dharma, and Vasudaiva Kutumbakam represent ethical 

foundations that can be implemented across diverse social contexts. This study aims to 

analyze the contribution of Hindu religious education in fostering religious moderation 

and social acceptance of diversity through an ethnoscience-based perspective. The 

research employs a literature review method with a critical discourse approach to 

examine Hindu values that can be internalized within educational practices. The findings 

indicate that Hindu religious education plays a strategic role in cultivating awareness of 

diversity through the habituation of teachings such as Tri Kaya Parisudha, Satyam, 

Sivam, Sundaram, Seva, Ahimsa, and Prema as foundational principles leading to the 

realization of Santih (peace). In addition, local practices such as matilesang raga are 

understood as ethnoscience-based actions that strengthen the integration of religious 

values, culture, and local wisdom. This study concludes that the systematic internalization 

of Hindu values within ethnoscience-oriented education serves as a reconstructive 

strategy for promoting religious moderation, while simultaneously constructing harmony 

among religious values, culture, customs, and social norms within multicultural societies. 

 

Keywords: Hindu Religious Education; Religious Moderation; Ethnoscience 

 

Abstrak 

Agama Hindu dapat dipahami secara integral sebagai sistem nilai humanisme 

yang tidak tersegmentasi dalam satu terminologi sempit, melainkan terwujud dalam 

seperangkat nilai universal yang memiliki relevansi luas dalam kehidupan sosial. Nilai-

nilai seperti Satyam (kebenaran), Dharma (kebajikan), Seva (pelayanan), Santih 

(kedamaian), Prema (cinta kasih), Manava Seva Mandawa Seva, Ahimsa Paramo 

Dharma, dan Vasudaiva Kutumbakam merepresentasikan fondasi etis yang dapat 

diimplementasikan dalam berbagai konteks kehidupan bermasyarakat. Penelitian ini 

bertujuan menganalisis kontribusi pendidikan agama Hindu dalam membangun moderasi 

beragama dan penerimaan sosial terhadap keberagaman melalui pendekatan etnosains. 

Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan dengan pendekatan wacana kritis untuk 

mengkaji nilai-nilai ajaran Hindu yang berpotensi diinternalisasikan dalam praksis 

pendidikan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan agama Hindu memiliki 

peran strategis dalam membangun kesadaran keberagaman melalui pembiasaan ajaran Tri 

Kaya Parisudha, Satyam, Sivam, Sundaram, Seva, Ahimsa, dan Prema sebagai landasan 

menuju terwujudnya Santih (kedamaian). Selain itu, praktik lokal seperti matilesang raga 

dipahami sebagai tindakan berbasis etnosains yang memperkuat integrasi nilai agama, 

budaya, dan kearifan lokal. Simpulan penelitian ini menegaskan bahwa internalisasi nilai-

nilai agama Hindu secara sistematis dalam pendidikan etnosains mampu menjadi strategi 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 164 

 

rekonstruktif dalam membangun moderasi beragama, sekaligus mengonstruksi harmoni 

antara nilai agama, budaya, adat istiadat, dan norma sosial dalam masyarakat 

multikultural. 

 

Kata Kunci: Pendidikan Agama Hindu; Moderasi Beragama; Etnosains 

 

Pendahuluan 

Sanathana Dharma, tidak berhenti pada skema atau esensi konsepsional, 

melainkan mewujud dalam praksis atau laku kehidupan sosio-religius. Keberadaan 

kompendium tersebut, selanjutnya tersistematisasi dalam pranata agama Hindu. Hindu 

dapat didefinisikan secara integral dan tidak tersegmentasi pada satu proses terminologi, 

melainkan bertransformasi menjadi entitas general, sekaligus memiliki nilai-nilai 

humanisme. Sehingga, arsiran antara keberadaan sebuah agama dan nilai filantrofis, dapat 

terimplemetasi dalam segala sekup kehidupan, sekaligus memiliki radius implementasi 

yang luas (Leach, 2014). 

Hindu dalam nilai dasarnya sebagai suatu paradigma, dapat dipergunakan sebagai 

piranti untuk melihat lintasan sejarah umat manusia, yang sejak awal tidak pernah 

seragam. Keberagaman didefinisikan sebagai bentuk keniscayaan, karena bersifat inheren 

dalam realitas hidup manusia. Maka dari pada itu, Hindu dan kerangka berpikir mengenai 

heterogenitas, menjadi penting untuk ditarik persinggungannya, agar keberadaan sebuah 

agama tidak didefinisikan secara deterministik, konservatif serta absolut (Wong, 2014).  

Agama Hindu dengan nilai fundamental Sanathana Dharma menekankan tentang 

keadaan dunia sosial tidak pernah seragam. Maka dari pada itu, kebenaran dalam adagium 

‘sanathana dharma’ dan interpretasi atas konstruksi wacana tersebut, menjelaskan 

mengenai stimulus untuk melakukan interseksi atau pola interaksi diagonal antara satu 

individu dengan individu lain, atau antar komunitas dengan social background berbeda 

(Srivastava, 2016). Jika diekskavasi lebih jauh, Hindu dan pokok ajarannya tentang nilai 

humanitas bisa dilihat dalam berbagai segmen konsepsional, seperti Satyam (kebenaran), 

Dharma (kebajikan), Seva (pelayanan), Santih (kedamaian), Prema (cinta kasih), Manava 

Seva, Mandawa Seva (pelayanan pada sesama adalah pelayanan pada Tuhan), Ahimsa 

Paramo Dharma (tanpa kekerasan adalah kebenaran tertinggi) dan Vasudaiva 

Kutumbakham (kita bersaudara). Varian nilai di atas tidak berhenti pada tataran 

morfologis atau bentuk nilai, melainkan memiliki aspek dasar untuk diimplementasikan 

dalam semua jenjang dan kondisi kehidupan (Conway, 2018). 

Urgensi penelitian ini terlihat dari nilai-nilai di atas dalam rangka membangun 

‘simpul sosial’, khususnya dalam kepentingan menciptakan modernasi beragama, dapat 

dielaborasi posisi agama Hindu dalam perannya membangun kehidupan sosial toleran. 

Basis paradigmatik memandang kehadiran nilai Sanathana Dharma untuk disemaikan 

serta merekonstruksi kehidupan harmonis, adalah bagian untuk mempraktikkan etnosains 

di realitas sosial masyarakat. Etnosains mengandung pengertian sebagai elemen 

pendidikan, di mana konstruksi pendidikan, seperti pedagogi ataupun andragogi, 

diinspirasi dari nilai fundamental sebuah masyarakat, seperti agama Hindu, dijadikan 

sebagai referensi nilai, moral, etika dan praksis sosial, dan dipraktikkan secara konsisten 

untuk menciptakan kondisi masyarakat integratif (Mahaswa & Syaja, 2025). 

Pendidikan nilai-nilai agama Hindu dan eksistensi ajaran humanismenya, menjadi 

elemen penting dalam pengimplementasian etnosains, karena digali berdasarkan sistem 

keyakinan ataupun kepercayaan masyarakat setempat, kemudian diimprovisasi untuk 

mendegradasi sentimen sosial atau meluruhkan semua batas perbedaan, agar tercipta 

kondisi sosial yang kolaboratif sekaligus mendegradasi hasrat egosektoral diantara 

individu atau komunitas heterogen. Agama Hindu dan kepentingan untuk menciptakan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 165 

 

moderasi beragama dengan implementasi skematik berbasis etnosains, secara fungsional 

berfungsi untuk menghindarkan setiap perbedaan dari klaim-klaim tradisi agama baik 

secara laten maupun manifes, khususnya tentang keyakinan mengenai kebenaran 

deterministik atau proposisi yang menempatkan pembenaran tunggal, dipersepsi sebagai 

doktrin (Simpson, 2021). Tendensi tersebut jika tidak diurai akan berpotensi 

menimbulkan katastrofe sosial. 

Hindu menjadi salah satu basis argumentatif untuk mengurai tendensi kebenaran 

tunggal dengan menawarkan nilai keberagaman. Pendidikan agama memiliki tanggung 

jawab dan peran krusial dalam menangani ancaman radikalisme ataupun ekstremisme 

yang hadir dalam proses pendewasaan individu dalam menghadapi beragam perbedaan. 

Oleh karena itu, peran serta kontribusi pendidikan agama, khususnya agama Hindu, 

diharapkan dapat membantu membangun social acceptance atau afirmasi pada beragam 

perbedaan. Konteks ini dibaca sebagai penyemaian nilai heterogenitas berbasis etnosains 

(Ivemark & Ambrose, 2021). 

Penelitian yang memberikan fokus pada nilai-nilai heterogenitas dan moderasi, 

dapat dilihat dari beberapa publikasi terdahulu. Pertama, publikasi dari Yashomati Ghosh 

dan Anirban Chakraborty, berjudul, “Secularism, Multiculturalism and Legal Pluralism: 

A Comparative Analysis Between the Indian and Western Constitutional Philosophy”, 

menjelaskan konteks diversitas atau perbedaan sosial dalam rangka melihat 

pengimplementasian pluralisme dan ideologi sekularisme. Pengejewantahan nilai 

heterogenitas tersebut diambil dari kebijaksanaan Timur, tepatnya di India, dan kemudian 

dikontekstualisasikan dalam ranah Barat. Tujuan penelitian ini ingin menemukan titik 

temu, filsafat Timur tentang kemultikulturan dan filsafat Barat tentang sekuleritas (Ghosh 

& Chakraborty, 2020). Kedua, publikasi dari Mitsutoshi Horii, berjudul, “Contextualizing 

Religion” of Young Karl Marx: A Preliminary Analysis”, menjelaskan bahwa keberadaan 

agama tidak hanya bermuatan untuk menemukan nilai-nilai humanitas atau memunculkan 

social respect pada realitas perbedaan. Melainkan, dogma-dogma agama juga 

dimanfaatkan untuk merumuskan praksis atau tindakan dalam berbagai bidang 

kehidupan, seperti politik atau bahkan ilmu pengetahuan. Akan tetapi, realitas sublim 

pada agama dan penyemaiaan kebenaran determinan, mengubah paradigma pranata 

tersebut, yang awalnya fluid menjadi kaku. Dan, yang terjadi adalah kristalisasi ide dan 

kuatnya ‘batas’ antara individu satu dengan individu lainnya. Ini adalah fakta keberadaan 

agama menciptakan penghalang terciptanya interseksi sosial (Horii, 2017). Terakhir, 

penelitian yang dilakukan Catherine Cornille, berjudul, “Discipleship in Hindu-Christian 

Comparative Theology”, memaparkan perbandingan nilai-nilai humanitas antara dua 

agama besar, yakni Hindu dan Kristiani (Kristen). Secara kontekstual didapatkan data 

bahwa, komparasi esensi teologis diantara dua keyakinan tersebut berhasil menciptakan 

‘simpul’ interreligious, atau adanya proses silang ide atau gagasan yang menekankan 

esensi kemanusiaan dibandingkan esensi ketuhanan. Karena dalam ‘simpul’ 

interreligious, yang menjadi prioritas adalah bagaimana melayani kepentingan sosial 

sebagai urusan publik, dibandingkan esensi teologis yang menjadi urusan privat masing-

masing orang yang mengimaninya (Cornille, 2016).   

Ketiga penelitian di atas secara konklutif melakukan kontekstualisasi dan 

komparasi dengan basis argumentasi berbeda. Ada proses penekanan pada aspek 

humanitas, politik dan ‘simpul’ interreligious. Akan tetapi, novelty penelitian mengenai 

pendidikan etnosains melalui penyemaian pendidikan agama Hindu secara konstruktif, 

terlihat dari ‘struktur morfologis’ agama Hindu, yang dipersepsikan sebagai pranata yang 

secara independen-holistik, memiliki karakteristik konstruktif dalam membangun 

kemanusiaan. Meleburkan Hindu bukan sebagai agama, melainkan sebagai basis nilai 

dalam menciptakan interseksi sosial, tanpa mementingkan social background individu 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 166 

 

lain. Maka dari pada itu, ada berbagai nilai dalam ‘struktur anatomis’ Hindu yang akan 

dikaji sebagai cara melihat agama ini sebagai pranata besar dan memiliki cakupan besar 

dalam menjawab tantangan besar soal kemanusiaan. Nilai-nilai yang akan dijadikan 

sebagai pokok kajian penelitian ini adalah Satyam (kebenaran), Dharma (kebajikan), Seva 

(pelayanan), Santih (kedamaian), Prema (cinta kasih), Manava Seva, Mandawa Seva 

(pelayanan pada sesama adalah pelayanan pada Tuhan), Ahimsa Paramo Dharma (tanpa 

kekerasan adalah kebenaran tertinggi) dan Vasudaiva Kutumbakham (kita bersaudara). 

Dengan kata lain, kebaruan (novelty) penelitian ini mengaitkan nilai Hindu dan etnosains 

secara komprehensif untuk menjawab tantangan moderasi beragama di era kontemporer.  

Maka dari pada itu, dari paparan di atas ada dua formulasi research question, 

yakni: a) mengapa nilai-nilai agama Hindu secara fungsional mampu menciptakan 

kerangka harmonisasi beragama?; b) mengapa pendidikan agama Hindu berbasis 

etnosains dapat digunakan sebagai basis menciptakan moderasi beragama? Penelitian ini 

bertujuan untuk melakukan analisis mengenai keberadaan paradigma agama Hindu 

melalui klasifikasi nilai, dan katalisasinya untuk menciptakan dimensi kehidupan 

ekuilibrium dalam realitas heterogen. penelitian ini juga bertujuan untuk melakukan 

identifikasi nilai-nilai agama Hindu yang bertujuan untuk menciptakan kondisi sosial 

harmonis, yakni keterciptaan kondisi penerimaan perbedaan (multikulturalisme), 

moderasi beragama dan aspek fungsional etnosains (pendidikan berbasis agama serta 

budaya lokal) dalam mencegah disharmoni. 

 

Metode 

 Peneitian ini menggunakan metode kualitatif, dalam selingkung/pendekatan 

kepustakaan atau wacana kritis. Selingkung kepustakaan/wacana kritis bertujuan untuk 

menganalisis nilai-nilai dalam pendidikan agama Hindu yang bisa disemaikan dalam 

membangun moderasi beragama, sebagai basis implementatif dari etnosains, serta 

menghasilkan diskursus, nilai ataupun etika Hindu. Penggalian melalui nilai-nilai agama 

sebagai referensi bertindak suatu masyarakat, dipersepsikan tidak bersifat eksklusif, 

melainkan inklusif. Karena, pengejewantahan dari nilai itu tidak hanya berimplikasi pada 

masyarakat penjaganya, melainkan bersporadisasi ke dalam dimensi lebih luas. Sumber 

data dari penelitian ini adalah sumber-sumber tekstual, khususnya dari buku berbasis 

etnosains, artikel atau publikasi ilmiah yang memberikan penjelasan tentang irisan antara 

nilai agama Hindu dengan konstruksi nilai modernitas. Data didapatkan dari perpustakaan 

pribadi, perpustakaan kampus dan proses pencarian diberbagai kanal jurnal-jurnal ilmiah 

bereputasi. Intrumen penelitian ini menggunakan daftar referensi yang harus dicari, 

dianalisis dan diinterpretasi. Selain itu, instrumen membantu dalam proses mencari lokasi 

ataupun kanal yang bisa membantu peneliti dalam mengumpulkan naskah atau literatur. 

Teknik pengumpulan data, dalam selingkung wacana kritis menggunakan teknik SLR 

(Systematic Literature Review), yakni mengumpulkan semua naskah, membaca abstrak 

naskah, dan melakukan seleksi pada literatur yang relevan dengan tema penelitian. 

Selanjutnya, literatur yang sudah dikumpulkan, dianalisis menggunakan pendekatan 

intertektualitas, untuk melihat aspek dekonstruktif nilai-nilai etnosains, moderasi dan 

penguatan aspek Hindu. 
 

Hasil dan Pembahasan 

Skema internalisasi nilai heterogenitas dalam moderasi beragama berbasis 

etnosains, menjadi salah satu epistemological landscape yang mengonstruksi paradigma 

agama, tradisi, pendidikan (ilmu pengetahuan atau etnosains) menjadi satu selingkung 

dalam penciptaan harmoni sosial. Konteks ini menjadi penting untuk dilakukan karena 

dengan adanya irisan trinitas paradigmatik tersebut, memvisualisasikan bahwa, nilai-nilai 

modernisasi bisa diambil dalam konsep ke-Hinduan, dan secara substansial nilai-nilai 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 167 

 

tersebut menciptakan skema inklusivitas dalam realitas kehidupan heterogen (beragam). 

Jika dipaparkan secara elaboratif, maka temuan tersebut dapat diinterpretasi sekaligus 

dieksplanasi sebagai berikut. 
 

1. Nilai-Nilai Humanisme Agama Hindu dalam Kerangka Penciptaan Harmonisasi 

Beragama 

Literatur menjelaskan bahwa, nilai-nilai dalam ajaran Hindu memiliki beragam 

varian, sebagai cara membentuk karakteristik manusia yang luhur. Tidak hanya 

memerkenalkan konsepsi adharma, tetapi Hindu juga mengajarkan tentang paradigma 

ahimsa, misalnya, adalah salah satu nilai kerukunan universal yang dihayati dalam 

berbagai agama dengan wawasan multikulturalisme. Dalam Hinduisme, ahimsa paramo 

dharma (tidak melakukan kekerasan) dianggap sebagai kebajikan tertinggi. Vedasmerti 

menegaskan bahwa seseorang yang tidak menyebabkan penderitaan atau kematian pada 

makhluk hidup lainnya, tetapi justru berupaya menjaga keselamatan mereka, akan 

mencapai kebahagiaan yang tak terhingga (Smerti. V.46) (Conway, 2018). Dengan 

demikian, setiap etnis, agama, dan suku seharusnya dapat menjalankan tradisi keagamaan 

mereka tanpa takut terancam oleh kelompok lain.  

Nilai-nilai dalam Atharvaveda juga menegaskan perlunya memberikan 

penghargaan kepada individu, kelompok atau komunitas yang beragam, terutama dalam 

tataran keyakinan, serta menekankan pentingnya menjaga kerukunan dalam keberagaman 

(Atharvaveda 12.1.45). Dengan semangat sloka-sloka tersebut dalam pandangan 

pendidikan Hindu, konstuktivisme budaya toleransi melalui moderasi beragama yang 

berwawasan multikulturalisme, perlu dilakukan sejak dini dalam upaya meminimalisir 

ekstremisme dari tindakan eksesif (Conway, 2018). 

Penjelasan tersebut dapat diinterpretasikan bahwa ekstremisme dalam beragama 

yang dapat melahirkan tindak kekerasan tidak dibenarkan dalam pandangan pendidikan 

Hindu dan semestinya tidak terjadi. Hal itu dikarenakan ada nilai yang mendasari 

konstruksi ideologi moderasi beragama berwawasan multikulturalisme perspektif 

pendidikan Hindu, dalam upaya membangun harmoni kehidupan sosial-religius 

masyarakat multikultur (Kallio, 2017). Nilai mendasar tersebut yaitu sat cit Ananda yang 

pada filosofi Veda ini bagian dari Brahman, artinya Brahman yang identik dengan Atman. 

Dan konsep ini kemudian dikenal dengan Brahman Atman Akyam sebagai kesadaran 

universal manusia. Di mana manusia diciptakan tujuannya adalah untuk menyadari Aham 

Brahma Asmi (aku adalah bagian terkecil dari Brahman). Maka dalam upaya membangun 

kesadaran tersebut perspektif pendidikan Hindu diperlukan upaya-upaya seperti 

membiasakan melaksanakan ajaran Tri Kaya Parisudha (sucikan pikiran, perkataan, dan 

perbuatan). Setelah itu pegang teguh Satyam (kebenaran), Sivam (kesucian), Sundaram 

(keindahan). Kemudian pahami prinsip Dharma sebagai Seva (pelayanan), Ahimsa (tanpa 

kekerasan), Prema (cinta kasih), untuk mewujudkan Santih (kedamaian) (Conway, 2018).  

Akumulasi dari nilai-nilai afirmatif tersebut, ditegaskan kembali dalam Veda 

dalam adagium, “wahai manusia, Aku telah memberimu sifat ketulusikhlasan dan 

mentalitas yang sama, serta perasan berkawan tanpa kebencian, seperti halnya induk sapi 

mencintai anaknya yang baru lahir, demikianlah seharusnya engkau mencintai sesama mu 

tidak saling menyakiti” (Atharvaveda 3.30.1). Dilain sisi, Bhagavad Gita juga 

menegaskan dalam slokanya dengan bunyi, “hendaknya dia tidak membenci segala jenis 

makhluk, bersahabat penuh cinta dan kasih sayang, bebas dari egoisme, keangkuhan dan 

kebencian, bersikap sama dalam suka dan duka kepada semua makhluk, serta bersifat 

pemaaf dan welas asih adalah tindakan mulia” (Bhagavad Gita.12.13). Itulah moderasi 

beragama berwawasan multikulturalisme dalam perpsektif pendidikan Hindu (Conway, 

2018).   



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 168 

 

Jika diinterpretasi dan dieksplanasi maka, nilai mendasar seperti sat cit Ananda, 

Brahman Atman Akyam, Aham Brahma Asmi, ajaran Tri Kaya Parisudha (sucikan 

pikiran, perkataan, dan perbuatan). Setelah itu pegang teguh Satyam (kebenaran), Sivam 

(kesucian), Sundaram (keindahan). Kemudian pahami prinsip Dharma sebagai Seva 

(pelayanan), Ahimsa (tanpa kekerasan), Prema (cinta kasih), untuk mewujudkan Santih 

(kedamaian) adalah nilai-nilai dalam ajaran Hindu dan bentuk kesadaran universal 

manusia, dan secara fungsional dapat diinternalisasikan sebagai landasan fondasional 

humanistik dalam penciptaan harmoni diantara umat beragama (penegasan nilai 

moderasi). Jika ditafsirkan secara teoretis, penjabaran nilai-nilai yang ada dalam sloka 

dan terspesifikasi menjadi beragam turunan serta karakteristik berbasiskan pada Veda, 

dalam tataran teori dapat didefinisikan sebagai symbolic capital sekaligus cultural capital 

dalam mereformasi sistem berpikir individu yang hidup dalam arena sosial heterogen 

(Edwards, 2018). 

 Realitas sosial yang dinamis, dan tersusun oleh beragam aspek ataupun latar 

belakang sosio-kultural beragam, menciptakan ambivalensi. Dilain sisi, pluralnya suatu 

masyarakat menunjukkan proses afirmasi setiap entitas, dan merekonstruksi ide 

ekuilibrium, karena diterimanya setiap diferensiasi, tanpa melihat latar belakang sosial 

setiap aktor didalamnya. Akan tetapi, disisi lain keberadaan aktor yang beragam dan 

memiliki perbedaan social background, berpotensi menjadi ancaman serius dan memiliki 

probabilitas terciptanya konflik sosial (Romero, 2020).  

Paradigma nilai dalam konteks agama Hindu, memandang dalam rangka 

menghadapi situasi atau posisi ambivalen tersebut dibutuhkan horizon moral yang 

diadopsi dari pranata fundamental, yang menjadi proses habituasi dalam kehidupan setiap 

individu. Pranata fundamental yang bisa ditawarkan adalah agama Hindu (termasuk nilai-

nilai humanismenya). Dengan kata lain, agama Hindu memiliki dua posisi, privat dan 

publik. Dimensi privat diimplementasikan oleh penganutnya, dan praksis domestik 

tersebut tidak boleh mengintervensi ranah non-privat. Fungsionalisme agama Hindu 

dalam upaya moderasi agama dan keberagaman justru terlihat dalam dimensi publiknya, 

ketika nilai-nilai tekstual (Sat Cit Ananda, Brahman Atman Akyam, Aham Brahma Asmi, 

Ajaran Tri Kaya Parisudha, Satyam, Sivam, Sundaram, Dharma, Seva, Ahimsa, Prema 

dan Santih) dan apa yang diyakini secara domestik, ditransformasi ke dalam aspek publik. 

Artinya, ada generalisasi nilai yang bermula dari eksklusivitas, tetapi bermuara pada 

kondisi inklusivitas. Maka dari pada itu, nilai-nilai pendidikan agama Hindu yang 

dielaborasi di atas, tidak bersifat segmentatif, melainkan menjadi kerangka konseptual di 

dalam menciptakan penerimaan pada “mereka” (istilah dalam teori sosio-kultural untuk 

menyebut keberadaan individu atau komunitas yang memiliki perbedaan social 

background) (Sovacool & Hess, 2017).   

Penggunaan nilai-nilai lokal (berasal dari tradisi atau agama), merupakan 

implementasi dari pendekatan etnosains. Jika melihat elaborasi konsep-konsep agama 

Hindu dari Sat Cit Ananda sampai Santih, secara reflektif hakikat entosains yang 

memvisualisasikan nilai-nilai ke-Hinduan, efektif untuk menanamkan nilai-nilai 

multikultural. Hal ini dikarenakan, pendekatan etnosentrik berbasis agama Hindu 

membantu individu dalam membangun self-reflection, mengoreksi setiap tindakan yang 

dilakukan dalam setiap interaksi sosialnya, dengan tujuan untuk meminimalisir potensi 

konflik yang mungkin terjadi. Selanjutnya, jika nilai-nilai tersebut sudah bisa 

diaplikasikan, maka antar individu yang berbeda dari aspek latar belakang sosial, budaya 

ataupun agama, akan mampu menumbuhkan empati satu sama lain. Empati sosial yang 

secara konsisten dilaksanakan, membentuk tindakan komunitas, sebagai landasan 

diterimanya beragam perbedaan. Dilain sisi, secara reflektif pendekatan etnosains yang 

menggunakan nilai-nilai Hindu berpotensi menghadapi tantangan di Indonesia. Dalam 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 169 

 

pandangan Sosiologi Agama, pendekatan traditional indigenous sebagai custom social 

learning berpotensi menghadapi negasi (penolakan), karena masifnya perbedaan disetiap 

wilayah (Whitham & Savage, 2024). Setiap masyarakat yang sudah memiliki pedoman, 

baik dari akar tradisi ataupun agamanya, sulit menerima nilai alternatif dari agama 

tertentu, seperti agama Hindu. Sehingga, tantangan terbesar dalam paradigma entosains 

berbasis nilai Hindu, pada segmen kewilayahan, memiliki probabilitas ditolak. Ini 

menjadi realitas inheren dari proses internalisasi nilai etnosains tersebut, karena Indonesia 

memiliki beragam pandangan, nilai sosial, nilai agama ataupun nilai tradisi yang dijaga 

oleh masyarakat penjaganya. 

 

2. Strategi Implementasi Pendidikan Agama Hindu Berbasis Etnosains sebagai 

Basis Menciptakan Moderasi Beragama 

Praksis atau strategi untuk menginternalisasikan sekaligus menyemaikan basis 

nilai dalam agama Hindu (Sat Cit Ananda, Brahman Atman Akyam, Aham Brahma Asmi, 

Ajaran Tri Kaya Parisudha, Satyam, Sivam, Sundaram, Dharma, Seva, Ahimsa, Prema 

dan Santih) dapat diimplementasikan melalui pendekatan etnosains masyarakat Bali yang 

disebut dengan matilesang raga (kemampuan adaptif, mampu menempatkan diri, 

mengutamakan inklusivitas dan setiap tindakan didasarkan pada aspek agama, tradisi 

serta budaya). Matilesang raga diperlukan sebagai cara agar kesan eksklusivitas pada 

pranata Hindu tidak terlalu menonjol, akan tetapi tetap mengadopsi dan 

mengimplmentasikan substansi nilai agama dengan praktik lokal (esensi etnosains). 

Pendidikan etnosains menekankan tentang upaya menkonstruksi sebuah nilai agama, 

budaya, adat, istiadat, ataupun norma masyarakat tertentu (Swartz, 2022).   

Etika dan moralitas yang diekskavasi pada aspek-aspek Hindu, difusikan dengan 

keseharian masyarakat dengan menghasilkan konsep matilesang raga, sehingga dimensi 

eksklusivitas agama tidak menonjol. Karena difusikan dengan keseharian masyarakat, 

terlebih dalam masyarakat multikultur, nilai-nilai agama yang domestik, menjadi 

terafirmasi ke dalam arena heterogen, karena moralitas tersebut telah mengalami 

persilangan dengan lokalitas setempat (Brocic & Miles, 2021). Sehingga, etnosains 

menjadi formula tambahan untuk menguatkan sekaligus memertebal moralitas Hindu 

dalam rangka menciptakan moderasi beragama.  

Pendidikan agama Hindu berbasis etnosains melalui tindakan matilesang raga, 

menjadi penting untuk diimplementasikan karena tidak hanya nilai Hindu yang menjadi 

kerangka berpikirnya, melainkan aspek inklusivitas Hindu menjadi terlihat, karena 

fleksibilitasnya beradaptasi dengan praksis sosial suatu masyarakat. Maka dari pada itu, 

adanya Hindu sebagai nilai dan dikerangkai dengan pendidikan berbasis etnosains akan 

bermuara pada keterciptaan multikulturalisme, di mana dalam realitas beragam, diantara 

individu atau komunitas yang berbeda, tidak melihat individu dari latar belakangnya, 

melainkan melihat individu dari substansi personalnya. Ini menjadi cara penting dalam 

rangka mendegradasi batasan-batasan sosial yang didasarkan pada perbedaan agama, 

ataupun keyakinan lainnya (Dumont & Ready, 2020). Etnosains memiliki tempat strategis 

untuk mendekonstruksi cara pandang deterministik yang monologal.   

Berdasarkan proposisi teori multikulturalisme yang menolak penyeragaman, 

dalam perspektif pendidikan Hindu keragaman sosial, budaya, adat istiadat, dan tradisi 

agama dari masyarakat dapat dijadikan sebagai kekuatan untuk menanamkan moderasi 

beragama yang berwawasan multikulturalisme. Pendekatan ini penting karena pendidikan 

Hindu, baik dalam bentuk formal maupun non-formal, memiliki potensi untuk 

membentuk pemahaman bersama tentang konsep perbedaan sosio-kultural, 

keseimbangan, dan demokrasi dalam arti yang luas, dengan tujuan untuk mengurangi 

kemunculan ekstremisme yang dapat melahirkan tindakan eksesif (Nestler et al., 2021).  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 170 

 

Moderasi beragama dan multikulturalisme yang diadopsi dari nilai Hindu serta 

diimplementasikan dalam tindakan matilesang raga, ketika dipahami dengan benar 

melalui edukasi pada masyarakat, sebenarnya merupakan upaya transformasi nilai-nilai 

agama universal menjadi budaya. Melalui proses pembudayaan, masyarakat dapat 

mengalami perubahan dari ketidak-toleran menjadi lebih toleran, serta dari sikap radikal 

dan ekstrem menjadi lebih moderat. Semua ini dapat dicapai melalui moderasi beragama 

berwawasan multikulturalisme perspektif pendidikan agama Hindu. Agama bukan hanya 

merupakan aspek privat dalam kehidupan manusia; sebaliknya, agama juga merupakan 

kekuatan yang kuat dan meresap dalam struktur masyarakat. Agama bukan hanya sebuah 

fakta sejarah, tetapi juga merupakan realitas dinamis yang membentuk masa depan dan 

masa kini dari komunitas manusia (Ross & Morrison, 2021). 

Strategi untuk mewujudkan hal ini harus didasarkan pada kesamaan visi. 

Pertama, setiap identitas adalah campuran yang kompleks karena tidak ada identitas 

tunggal dalam masyarakat. Kedua, setiap individu memiliki identitas uniknya sendiri 

dalam masyarakat yang heterogen dan penuh perbedaan. Ketiga, menolak budaya 

monokultural atau upaya penyeragaman. Dalam masyarakat multikultural, tidak boleh 

ada dominasi satu kelompok atau budaya terhadap yang lain. Dikarenakan berdasarkan 

pandangan pendidikan Hindu, moderasi beragama dan wawasan multikulturalisme 

keduanya menekankan pentingnya hubungan dialektika melalui proses pendidikan dalam 

kehidupan sosial untuk mengakui perbedaan dan keragaman. Ini termasuk kesetaraan 

kedudukan dari ras-ras yang berbeda dalam masyarakat sebagai solusi untuk 

menyelesaikan konflik yang timbul dari perbedaan pandangan (Webster et al., 2021). 

Maka pendidikan dianggap sebagai kunci untuk menyelesaikan berbagai masalah 

masyarakat karena melalui pendidikan, individu mengalami proses pendewasaan.  
 

Kesimpulan 

Nilai agama Hindu dan praksis etnosains menjadi narasi serta praksis alternatif 

didalam menghadapi realitas kemultikulturan. Dengan konsisten melakukan ekskavasi 

serta fusi nilai lokal, khususnya agama, sekaligus penekanan pada dimensi 

inklusivitasnya, berkontribusi dalam menciptakan konteks kehidupan sosial afirmatif, 

mencegah potensi stigmatif ataupun potensi divergensi (perpecahan). Pernyataan tersebut 

menstimulus konstruksi konseptual dalam penelitian ini dengan menciptakan irisan antara 

nilai Hindu, etnosains dan realitas keberagaman sosial. Sehingga, dari formulasi ketiga 

aspek tersebut menghasilkan nilai-nilai agama Hindu yang bisa diimplementasikan dalam 

menjaga harmonisasi serta matilesang raga sebagai praktik lokal (etnosains) yang 

berimplikasi dalam meminimalisir potensi konflik. Secara praktis, penelitian ini 

berkontribusi dalam pembelajaran multikultur di sekolah ataupun pada segmen 

masyarakat secara luas. Hal ini bisa dilihat dari upaya menjaga social equilibrium, 

komunitas lokal bisa mengambil nilai ataupun tindakan kesehariannya. Untuk menjaga 

keberagaman, justru bisa dimulai dari akar budaya, akar tradisi dan akar agama. Muatan 

lokal (budaya, tradisi ataupun agama) bisa dimasukkan ke dalam konteks pembelajaran, 

agar bisa diinternalisasikan pada setiap siswa. Keterbatasan penelitian ini dapat dilihat 

dari limitasi nilai-nilai Hindu yang dikaji. Ada banyak nilai yang bisa di-highlight sebagai 

tawaran dalam menjaga kemultikulturan. Namun, hanya beberapa nilai saja yang bisa 

dieksplorasi. Saran penelitian selanjutnya adalah adanya proses telaah nilai-nilai 

keberagaman dalam Hindu dari beragam literatur. Sehingga, khazanah nilai alternatif bisa 

dieksplanasi secara luas serta mendalam.  

 

Daftar Pustaka 

Brocic, M., & Miles, A. (2021). College and the “Culture War”: Assessing Higher 

Education’s Influence on Moral Attitudes. In American Sociological Review 86(5).  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 171 

 

Conway, C. (2018). Book Review: Hinduism: Part Two: The Dharma of India. 

Theological Studies, 79(1), 204–206. 

Cornille, C. (2016). Discipleship in Hindu-Christian Comparative Theology. Theological 

Studies, 77(4), 869–885.  

Dumont, H., & Ready, D. D. (2020). Do Schools Reduce or Exacerbate Inequality? How 

the Associations Between Student Achievement and Achievement Growth Influence 

Our Understanding of the Role of Schooling. American Educational Research 

Journal, 57(2), 728–774.  

Edwards, L. (2018). Public Relations, Voice and Recognition: A Case Study. Media, 

Culture & Society, 40(3), 317–332.  

Ghosh, Y., & Chakraborty, A. (2020). Secularism, Multiculturalism and Legal Pluralism: 

A Comparative Analysis Between the Indian and Western Constitutional 

Philosophy. Asian Journal of Legal Education, 7(1), 73–81.  

Horii, M. (2017). Contextualizing “Religion” of Young Karl Marx: A Preliminary 

Analysis. Critical Research on Religion, 5(2), 170–187.  

Ivemark, B., & Ambrose, A. (2021). Habitus Adaptation and First-Generation University 

Students’ Adjustment to Higher Education: A Life Course Perspective. Sociology of 

Education, 94(3), 191–207.  

Kallio, K. P. (2017). Shaping Subjects in Everyday Encounters: Intergenerational 

Recognition in Intersubjective Socialisation. Environment and Planning D: Society 

and Space, 35(1), 88–106.  

Leach, R. (2014). A Religion of The Book? On Sacred Texts in Hinduism. Expository 

Times, 126(1), 15–27. 

Mahaswa, R. K., & Syaja, A. (2025). Questioning Local Wisdom in Indonesian 

Indigenous Research. Studies in History and Philosophy of Science, 112, 170–178.  

Nestler, S., Ludtke, O., & Robitzsch, A. (2021). Analyzing Longitudinal Social Relations 

Model Data Using the Social Relations Structural Equation Model. Journal of 

Educational and Behavioral Statistics, 20(10), 1–30.  

Romero, M. (2020). Sociology Engaged in Social Justice. American Sociological Review, 

85(1), 1–30.  

Ross, S. M., & Morrison, J. R. (2021). Achieving Better Educational Practices Through 

Research Evidence: A Critical Analysis and Case Illustration of Benefits and 

Challenges. ECNU Review of Education, 4(1), 108–127.  

Simpson, A. (2021). Benchmarking a Misnomer: A Note on “Interpreting Effect Sizes in 

Education Interventions.” Educational Researcher, 1–3.  

Sovacool, B. K., & Hess, D. J. (2017). Ordering Theories: Typologies and Conceptual 

Frameworks for Sociotechnical Change. Social Studies of Science, 47(5), 703–750.  

Srivastava, V. K. (2016). Religion and Development: Understanding their Relationship 

with Reference to Hinduism: A Study Marking the Centenary of Weber’s Religions 

of India. Social Change, 46(3), 337–354.  

Swartz, D. L. (2022). Forms of Capital: General Sociology. Contemporary Sociology: A 

Journal of Reviews, 51(6), 467–469.  

Webster, D., Dunne, L., & Hunter, R. (2021). Association Between Social Networks and 

Subjective Well-Being in Adolescents: A Systematic Review. Youth and Society, 

53(2), 175–210.  

Whitham, M. M., & Savage, S. V. (2024). Refusal and Acceptance in Reciprocal Social 

Exchange. Social Psychology Quarterly, 1–22.  

Wong, D. B. (2014). Integrating Philosophy with Anthropology in an Approach to 

Morality. Anthropological Theory, 14(3), 336–355.  

 


