Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 10 Nomor 1 (2026)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

fepasaspns Pagid

Skema Internalisasi Nilai Heterogenitas dalam Moderasi Beragama
Berbasis Etnosains

I Wayan Suasta
Institut Agama Hindu Negeri Tampung Penyang Palangka Raya, Indonesia
wayansuasta74iahntp@gmail.com

Abstract

Hinduism can be understood integrally as a system of humanistic values that is
not confined to a single, segmented terminology, but rather manifested through a set of
universal values with broad relevance to social life. Values such as Satyam (truth),
Dharma (virtue), Seva (service), Santih (peace), Prema (compassion), Manava Seva
Mandawa Seva, Ahimsa Paramo Dharma, and Vasudaiva Kutumbakam represent ethical
foundations that can be implemented across diverse social contexts. This study aims to
analyze the contribution of Hindu religious education in fostering religious moderation
and social acceptance of diversity through an ethnoscience-based perspective. The
research employs a literature review method with a critical discourse approach to
examine Hindu values that can be internalized within educational practices. The findings
indicate that Hindu religious education plays a strategic role in cultivating awareness of
diversity through the habituation of teachings such as Tri Kaya Parisudha, Satyam,
Sivam, Sundaram, Seva, Ahimsa, and Prema as foundational principles leading to the
realization of Santih (peace). In addition, local practices such as matilesang raga are
understood as ethnoscience-based actions that strengthen the integration of religious
values, culture, and local wisdom. This study concludes that the systematic internalization
of Hindu values within ethnoscience-oriented education serves as a reconstructive
strategy for promoting religious moderation, while simultaneously constructing harmony
among religious values, culture, customs, and social norms within multicultural societies.

Keywords: Hindu Religious Education; Religious Moderation; Ethnoscience

Abstrak

Agama Hindu dapat dipahami secara integral sebagai sistem nilai humanisme
yang tidak tersegmentasi dalam satu terminologi sempit, melainkan terwujud dalam
seperangkat nilai universal yang memiliki relevansi luas dalam kehidupan sosial. Nilai-
nilai seperti Satyam (kebenaran), Dharma (kebajikan), Seva (pelayanan), Santih
(kedamaian), Prema (cinta kasih), Manava Seva Mandawa Seva, Ahimsa Paramo
Dharma, dan Vasudaiva Kutumbakam merepresentasikan fondasi etis yang dapat
diimplementasikan dalam berbagai konteks kehidupan bermasyarakat. Penelitian ini
bertujuan menganalisis kontribusi pendidikan agama Hindu dalam membangun moderasi
beragama dan penerimaan sosial terhadap keberagaman melalui pendekatan etnosains.
Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan dengan pendekatan wacana kritis untuk
mengkaji nilai-nilai ajaran Hindu yang berpotensi diinternalisasikan dalam praksis
pendidikan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan agama Hindu memiliki
peran strategis dalam membangun kesadaran keberagaman melalui pembiasaan ajaran Tri
Kaya Parisudha, Satyam, Sivam, Sundaram, Seva, Ahimsa, dan Prema sebagai landasan
menuju terwujudnya Santih (kedamaian). Selain itu, praktik lokal seperti matilesang raga
dipahami sebagai tindakan berbasis etnosains yang memperkuat integrasi nilai agama,
budaya, dan kearifan lokal. Simpulan penelitian ini menegaskan bahwa internalisasi nilai-
nilai agama Hindu secara sistematis dalam pendidikan etnosains mampu menjadi strategi

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



rekonstruktif dalam membangun moderasi beragama, sekaligus mengonstruksi harmoni
antara nilai agama, budaya, adat istiadat, dan norma sosial dalam masyarakat
multikultural.

Kata Kunci: Pendidikan Agama Hindu; Moderasi Beragama; Etnosains

Pendahuluan

Sanathana Dharma, tidak berhenti pada skema atau esensi konsepsional,
melainkan mewujud dalam praksis atau laku kehidupan sosio-religius. Keberadaan
kompendium tersebut, selanjutnya tersistematisasi dalam pranata agama Hindu. Hindu
dapat didefinisikan secara integral dan tidak tersegmentasi pada satu proses terminologi,
melainkan bertransformasi menjadi entitas general, sekaligus memiliki nilai-nilai
humanisme. Sehingga, arsiran antara keberadaan sebuah agama dan nilai filantrofis, dapat
terimplemetasi dalam segala sekup kehidupan, sekaligus memiliki radius implementasi
yang luas (Leach, 2014).

Hindu dalam nilai dasarnya sebagai suatu paradigma, dapat dipergunakan sebagai
piranti untuk melihat lintasan sejarah umat manusia, yang sejak awal tidak pernah
seragam. Keberagaman didefinisikan sebagai bentuk keniscayaan, karena bersifat inheren
dalam realitas hidup manusia. Maka dari pada itu, Hindu dan kerangka berpikir mengenai
heterogenitas, menjadi penting untuk ditarik persinggungannya, agar keberadaan sebuah
agama tidak didefinisikan secara deterministik, konservatif serta absolut (Wong, 2014).

Agama Hindu dengan nilai fundamental Sanathana Dharma menekankan tentang
keadaan dunia sosial tidak pernah seragam. Maka dari pada itu, kebenaran dalam adagium
‘sanathana dharma’ dan interpretasi atas konstruksi wacana tersebut, menjelaskan
mengenai stimulus untuk melakukan interseksi atau pola interaksi diagonal antara satu
individu dengan individu lain, atau antar komunitas dengan social background berbeda
(Srivastava, 2016). Jika diekskavasi lebih jauh, Hindu dan pokok ajarannya tentang nilai
humanitas bisa dilihat dalam berbagai segmen konsepsional, seperti Satyam (kebenaran),
Dharma (kebajikan), Seva (pelayanan), Santih (kedamaian), Prema (cinta kasih), Manava
Seva, Mandawa Seva (pelayanan pada sesama adalah pelayanan pada Tuhan), Ahimsa
Paramo Dharma (tanpa kekerasan adalah kebenaran tertinggi) dan Vasudaiva
Kutumbakham (kita bersaudara). Varian nilai di atas tidak berhenti pada tataran
morfologis atau bentuk nilai, melainkan memiliki aspek dasar untuk diimplementasikan
dalam semua jenjang dan kondisi kehidupan (Conway, 2018).

Urgensi penelitian ini terlihat dari nilai-nilai di atas dalam rangka membangun
‘simpul sosial’, khususnya dalam kepentingan menciptakan modernasi beragama, dapat
dielaborasi posisi agama Hindu dalam perannya membangun kehidupan sosial toleran.
Basis paradigmatik memandang kehadiran nilai Sanathana Dharma untuk disemaikan
serta merekonstruksi kehidupan harmonis, adalah bagian untuk mempraktikkan etnosains
di realitas sosial masyarakat. Etnosains mengandung pengertian sebagai elemen
pendidikan, di mana konstruksi pendidikan, seperti pedagogi ataupun andragogi,
diinspirasi dari nilai fundamental sebuah masyarakat, seperti agama Hindu, dijadikan
sebagai referensi nilai, moral, etika dan praksis sosial, dan dipraktikkan secara konsisten
untuk menciptakan kondisi masyarakat integratif (Mahaswa & Syaja, 2025).

Pendidikan nilai-nilai agama Hindu dan eksistensi ajaran humanismenya, menjadi
elemen penting dalam pengimplementasian etnosains, karena digali berdasarkan sistem
keyakinan ataupun kepercayaan masyarakat setempat, kemudian diimprovisasi untuk
mendegradasi sentimen sosial atau meluruhkan semua batas perbedaan, agar tercipta
kondisi sosial yang kolaboratif sekaligus mendegradasi hasrat egosektoral diantara
individu atau komunitas heterogen. Agama Hindu dan kepentingan untuk menciptakan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



moderasi beragama dengan implementasi skematik berbasis etnosains, secara fungsional
berfungsi untuk menghindarkan setiap perbedaan dari klaim-klaim tradisi agama baik
secara laten maupun manifes, khususnya tentang keyakinan mengenai kebenaran
deterministik atau proposisi yang menempatkan pembenaran tunggal, dipersepsi sebagai
doktrin (Simpson, 2021). Tendensi tersebut jika tidak diurai akan berpotensi
menimbulkan katastrofe sosial.

Hindu menjadi salah satu basis argumentatif untuk mengurai tendensi kebenaran
tunggal dengan menawarkan nilai keberagaman. Pendidikan agama memiliki tanggung
jawab dan peran krusial dalam menangani ancaman radikalisme ataupun ekstremisme
yang hadir dalam proses pendewasaan individu dalam menghadapi beragam perbedaan.
Oleh karena itu, peran serta kontribusi pendidikan agama, khususnya agama Hindu,
diharapkan dapat membantu membangun social acceptance atau afirmasi pada beragam
perbedaan. Konteks ini dibaca sebagai penyemaian nilai heterogenitas berbasis etnosains
(Ivemark & Ambrose, 2021).

Penelitian yang memberikan fokus pada nilai-nilai heterogenitas dan moderasi,
dapat dilihat dari beberapa publikasi terdahulu. Pertama, publikasi dari Yashomati Ghosh
dan Anirban Chakraborty, berjudul, “Secularism, Multiculturalism and Legal Pluralism:
A Comparative Analysis Between the Indian and Western Constitutional Philosophy”,
menjelaskan konteks diversitas atau perbedaan sosial dalam rangka melihat
pengimplementasian pluralisme dan ideologi sekularisme. Pengejewantahan nilai
heterogenitas tersebut diambil dari kebijaksanaan Timur, tepatnya di India, dan kemudian
dikontekstualisasikan dalam ranah Barat. Tujuan penelitian ini ingin menemukan titik
temu, filsafat Timur tentang kemultikulturan dan filsafat Barat tentang sekuleritas (Ghosh
& Chakraborty, 2020). Kedua, publikasi dari Mitsutoshi Horii, berjudul, “Contextualizing
Religion” of Young Karl Marx: A Preliminary Analysis”, menjelaskan bahwa keberadaan
agama tidak hanya bermuatan untuk menemukan nilai-nilai humanitas atau memunculkan
social respect pada realitas perbedaan. Melainkan, dogma-dogma agama juga
dimanfaatkan untuk merumuskan praksis atau tindakan dalam berbagai bidang
kehidupan, seperti politik atau bahkan ilmu pengetahuan. Akan tetapi, realitas sublim
pada agama dan penyemaiaan kebenaran determinan, mengubah paradigma pranata
tersebut, yang awalnya fluid menjadi kaku. Dan, yang terjadi adalah kristalisasi ide dan
kuatnya ‘batas’ antara individu satu dengan individu lainnya. Ini adalah fakta keberadaan
agama menciptakan penghalang terciptanya interseksi sosial (Horii, 2017). Terakhir,
penelitian yang dilakukan Catherine Cornille, berjudul, “Discipleship in Hindu-Christian
Comparative Theology”, memaparkan perbandingan nilai-nilai humanitas antara dua
agama besar, yakni Hindu dan Kristiani (Kristen). Secara kontekstual didapatkan data
bahwa, komparasi esensi teologis diantara dua keyakinan tersebut berhasil menciptakan
‘simpul’ interreligious, atau adanya proses silang ide atau gagasan yang menekankan
esensi kemanusiaan dibandingkan esensi ketuhanan. Karena dalam ‘simpul’
interreligious, yang menjadi prioritas adalah bagaimana melayani kepentingan sosial
sebagai urusan publik, dibandingkan esensi teologis yang menjadi urusan privat masing-
masing orang yang mengimaninya (Cornille, 2016).

Ketiga penelitian di atas secara konklutif melakukan kontekstualisasi dan
komparasi dengan basis argumentasi berbeda. Ada proses penekanan pada aspek
humanitas, politik dan ‘simpul’ interreligious. Akan tetapi, novelty penelitian mengenai
pendidikan etnosains melalui penyemaian pendidikan agama Hindu secara konstruktif,
terlihat dari ‘struktur morfologis’ agama Hindu, yang dipersepsikan sebagai pranata yang
secara independen-holistik, memiliki karakteristik konstruktif dalam membangun
kemanusiaan. Meleburkan Hindu bukan sebagai agama, melainkan sebagai basis nilai
dalam menciptakan interseksi sosial, tanpa mementingkan social background individu

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



lain. Maka dari pada itu, ada berbagai nilai dalam ‘struktur anatomis’ Hindu yang akan
dikaji sebagai cara melihat agama ini sebagai pranata besar dan memiliki cakupan besar
dalam menjawab tantangan besar soal kemanusiaan. Nilai-nilai yang akan dijadikan
sebagai pokok kajian penelitian ini adalah Satyam (kebenaran), Dharma (kebajikan), Seva
(pelayanan), Santih (kedamaian), Prema (cinta kasih), Manava Seva, Mandawa Seva
(pelayanan pada sesama adalah pelayanan pada Tuhan), Ahimsa Paramo Dharma (tanpa
kekerasan adalah kebenaran tertinggi) dan Vasudaiva Kutumbakham (kita bersaudara).
Dengan kata lain, kebaruan (novelty) penelitian ini mengaitkan nilai Hindu dan etnosains
secara komprehensif untuk menjawab tantangan moderasi beragama di era kontemporer.

Maka dari pada itu, dari paparan di atas ada dua formulasi research question,
yakni: a) mengapa nilai-nilai agama Hindu secara fungsional mampu menciptakan
kerangka harmonisasi beragama?; b) mengapa pendidikan agama Hindu berbasis
etnosains dapat digunakan sebagai basis menciptakan moderasi beragama? Penelitian ini
bertujuan untuk melakukan analisis mengenai keberadaan paradigma agama Hindu
melalui klasifikasi nilai, dan katalisasinya untuk menciptakan dimensi kehidupan
ekuilibrium dalam realitas heterogen. penelitian ini juga bertujuan untuk melakukan
identifikasi nilai-nilai agama Hindu yang bertujuan untuk menciptakan kondisi sosial
harmonis, yakni keterciptaan kondisi penerimaan perbedaan (multikulturalisme),
moderasi beragama dan aspek fungsional etnosains (pendidikan berbasis agama serta
budaya lokal) dalam mencegah disharmoni.

Metode

Peneitian ini menggunakan metode kualitatif, dalam selingkung/pendekatan
kepustakaan atau wacana kritis. Selingkung kepustakaan/wacana kritis bertujuan untuk
menganalisis nilai-nilai dalam pendidikan agama Hindu yang bisa disemaikan dalam
membangun moderasi beragama, sebagai basis implementatif dari etnosains, serta
menghasilkan diskursus, nilai ataupun etika Hindu. Penggalian melalui nilai-nilai agama
sebagai referensi bertindak suatu masyarakat, dipersepsikan tidak bersifat eksklusif,
melainkan inklusif. Karena, pengejewantahan dari nilai itu tidak hanya berimplikasi pada
masyarakat penjaganya, melainkan bersporadisasi ke dalam dimensi lebih luas. Sumber
data dari penelitian ini adalah sumber-sumber tekstual, khususnya dari buku berbasis
etnosains, artikel atau publikasi ilmiah yang memberikan penjelasan tentang irisan antara
nilai agama Hindu dengan konstruksi nilai modernitas. Data didapatkan dari perpustakaan
pribadi, perpustakaan kampus dan proses pencarian diberbagai kanal jurnal-jurnal ilmiah
bereputasi. Intrumen penelitian ini menggunakan daftar referensi yang harus dicari,
dianalisis dan diinterpretasi. Selain itu, instrumen membantu dalam proses mencari lokasi
ataupun kanal yang bisa membantu peneliti dalam mengumpulkan naskah atau literatur.
Teknik pengumpulan data, dalam selingkung wacana kritis menggunakan teknik SLR
(Systematic Literature Review), yakni mengumpulkan semua naskah, membaca abstrak
naskah, dan melakukan seleksi pada literatur yang relevan dengan tema penelitian.
Selanjutnya, literatur yang sudah dikumpulkan, dianalisis menggunakan pendekatan
intertektualitas, untuk melihat aspek dekonstruktif nilai-nilai etnosains, moderasi dan
penguatan aspek Hindu.

Hasil dan Pembahasan

Skema internalisasi nilai heterogenitas dalam moderasi beragama berbasis
etnosains, menjadi salah satu epistemological landscape yang mengonstruksi paradigma
agama, tradisi, pendidikan (ilmu pengetahuan atau etnosains) menjadi satu selingkung
dalam penciptaan harmoni sosial. Konteks ini menjadi penting untuk dilakukan karena
dengan adanya irisan trinitas paradigmatik tersebut, memvisualisasikan bahwa, nilai-nilai
modernisasi bisa diambil dalam konsep ke-Hinduan, dan secara substansial nilai-nilai

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



tersebut menciptakan skema inklusivitas dalam realitas kehidupan heterogen (beragam).
Jika dipaparkan secara elaboratif, maka temuan tersebut dapat diinterpretasi sekaligus
dieksplanasi sebagai berikut.

1. Nilai-Nilai Humanisme Agama Hindu dalam Kerangka Penciptaan Harmonisasi
Beragama

Literatur menjelaskan bahwa, nilai-nilai dalam ajaran Hindu memiliki beragam
varian, sebagai cara membentuk karakteristik manusia yang luhur. Tidak hanya
memerkenalkan konsepsi adharma, tetapi Hindu juga mengajarkan tentang paradigma
ahimsa, misalnya, adalah salah satu nilai kerukunan universal yang dihayati dalam
berbagai agama dengan wawasan multikulturalisme. Dalam Hinduisme, ahimsa paramo
dharma (tidak melakukan kekerasan) dianggap sebagai kebajikan tertinggi. Vedasmerti
menegaskan bahwa seseorang yang tidak menyebabkan penderitaan atau kematian pada
makhluk hidup lainnya, tetapi justru berupaya menjaga keselamatan mereka, akan
mencapai kebahagiaan yang tak terhingga (Smerti. V.46) (Conway, 2018). Dengan
demikian, setiap etnis, agama, dan suku seharusnya dapat menjalankan tradisi keagamaan
mereka tanpa takut terancam oleh kelompok lain.

Nilai-nilai dalam Atharvaveda juga menegaskan perlunya memberikan
penghargaan kepada individu, kelompok atau komunitas yang beragam, terutama dalam
tataran keyakinan, serta menekankan pentingnya menjaga kerukunan dalam keberagaman
(Atharvaveda 12.1.45). Dengan semangat sloka-sloka tersebut dalam pandangan
pendidikan Hindu, konstuktivisme budaya toleransi melalui moderasi beragama yang
berwawasan multikulturalisme, perlu dilakukan sejak dini dalam upaya meminimalisir
ekstremisme dari tindakan eksesif (Conway, 2018).

Penjelasan tersebut dapat diinterpretasikan bahwa ekstremisme dalam beragama
yang dapat melahirkan tindak kekerasan tidak dibenarkan dalam pandangan pendidikan
Hindu dan semestinya tidak terjadi. Hal itu dikarenakan ada nilai yang mendasari
konstruksi 1ideologi moderasi beragama berwawasan multikulturalisme perspektif
pendidikan Hindu, dalam upaya membangun harmoni kehidupan sosial-religius
masyarakat multikultur (Kallio, 2017). Nilai mendasar tersebut yaitu sat cit Ananda yang
pada filosofi Veda ini bagian dari Brahman, artinya Brahman yang identik dengan A¢tman.
Dan konsep ini kemudian dikenal dengan Brahman Atman Akyam sebagai kesadaran
universal manusia. Di mana manusia diciptakan tujuannya adalah untuk menyadari Aham
Brahma Asmi (aku adalah bagian terkecil dari Brahman). Maka dalam upaya membangun
kesadaran tersebut perspektif pendidikan Hindu diperlukan upaya-upaya seperti
membiasakan melaksanakan ajaran 7ri Kaya Parisudha (sucikan pikiran, perkataan, dan
perbuatan). Setelah itu pegang teguh Satyam (kebenaran), Sivam (kesucian), Sundaram
(keindahan). Kemudian pahami prinsip Dharma sebagai Seva (pelayanan), Ahimsa (tanpa
kekerasan), Prema (cinta kasih), untuk mewujudkan Santih (kedamaian) (Conway, 2018).

Akumulasi dari nilai-nilai afirmatif tersebut, ditegaskan kembali dalam Veda
dalam adagium, “wahai manusia, Aku telah memberimu sifat ketulusikhlasan dan
mentalitas yang sama, serta perasan berkawan tanpa kebencian, seperti halnya induk sapi
mencintai anaknya yang baru lahir, demikianlah seharusnya engkau mencintai sesama mu
tidak saling menyakiti” (Atharvaveda 3.30.1). Dilain sisi, Bhagavad Gita juga
menegaskan dalam slokanya dengan bunyi, “hendaknya dia tidak membenci segala jenis
makhluk, bersahabat penuh cinta dan kasih sayang, bebas dari egoisme, keangkuhan dan
kebencian, bersikap sama dalam suka dan duka kepada semua makhluk, serta bersifat
pemaaf dan welas asih adalah tindakan mulia” (Bhagavad Gita.12.13). Itulah moderasi
beragama berwawasan multikulturalisme dalam perpsektif pendidikan Hindu (Conway,
2018).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Jika diinterpretasi dan dieksplanasi maka, nilai mendasar seperti sat cit Ananda,
Brahman Atman Akyam, Aham Brahma Asmi, ajaran Tri Kaya Parisudha (sucikan
pikiran, perkataan, dan perbuatan). Setelah itu pegang teguh Satyam (kebenaran), Sivam
(kesucian), Sundaram (keindahan). Kemudian pahami prinsip Dharma sebagai Seva
(pelayanan), Ahimsa (tanpa kekerasan), Prema (cinta kasih), untuk mewujudkan Santih
(kedamaian) adalah nilai-nilai dalam ajaran Hindu dan bentuk kesadaran universal
manusia, dan secara fungsional dapat diinternalisasikan sebagai landasan fondasional
humanistik dalam penciptaan harmoni diantara umat beragama (penegasan nilai
moderasi). Jika ditafsirkan secara teoretis, penjabaran nilai-nilai yang ada dalam sloka
dan terspesifikasi menjadi beragam turunan serta karakteristik berbasiskan pada Veda,
dalam tataran teori dapat didefinisikan sebagai symbolic capital sekaligus cultural capital
dalam mereformasi sistem berpikir individu yang hidup dalam arena sosial heterogen
(Edwards, 2018).

Realitas sosial yang dinamis, dan tersusun oleh beragam aspek ataupun latar
belakang sosio-kultural beragam, menciptakan ambivalensi. Dilain sisi, pluralnya suatu
masyarakat menunjukkan proses afirmasi setiap entitas, dan merekonstruksi ide
ekuilibrium, karena diterimanya setiap diferensiasi, tanpa melihat latar belakang sosial
setiap aktor didalamnya. Akan tetapi, disisi lain keberadaan aktor yang beragam dan
memiliki perbedaan social background, berpotensi menjadi ancaman serius dan memiliki
probabilitas terciptanya konflik sosial (Romero, 2020).

Paradigma nilai dalam konteks agama Hindu, memandang dalam rangka
menghadapi situasi atau posisi ambivalen tersebut dibutuhkan horizon moral yang
diadopsi dari pranata fundamental, yang menjadi proses habituasi dalam kehidupan setiap
individu. Pranata fundamental yang bisa ditawarkan adalah agama Hindu (termasuk nilai-
nilai humanismenya). Dengan kata lain, agama Hindu memiliki dua posisi, privat dan
publik. Dimensi privat diimplementasikan oleh penganutnya, dan praksis domestik
tersebut tidak boleh mengintervensi ranah non-privat. Fungsionalisme agama Hindu
dalam upaya moderasi agama dan keberagaman justru terlihat dalam dimensi publiknya,
ketika nilai-nilai tekstual (Sat Cit Ananda, Brahman Atman Akyam, Aham Brahma Asmi,
Ajaran Tri Kaya Parisudha, Satyam, Sivam, Sundaram, Dharma, Seva, Ahimsa, Prema
dan Santih) dan apa yang diyakini secara domestik, ditransformasi ke dalam aspek publik.
Artinya, ada generalisasi nilai yang bermula dari eksklusivitas, tetapi bermuara pada
kondisi inklusivitas. Maka dari pada itu, nilai-nilai pendidikan agama Hindu yang
dielaborasi di atas, tidak bersifat segmentatif, melainkan menjadi kerangka konseptual di
dalam menciptakan penerimaan pada “mereka” (istilah dalam teori sosio-kultural untuk
menyebut keberadaan individu atau komunitas yang memiliki perbedaan social
background) (Sovacool & Hess, 2017).

Penggunaan nilai-nilai lokal (berasal dari tradisi atau agama), merupakan
implementasi dari pendekatan etnosains. Jika melihat elaborasi konsep-konsep agama
Hindu dari Sat Cit Ananda sampai Santih, secara reflektif hakikat entosains yang
memvisualisasikan nilai-nilai ke-Hinduan, efektif untuk menanamkan nilai-nilai
multikultural. Hal ini dikarenakan, pendekatan etnosentrik berbasis agama Hindu
membantu individu dalam membangun self-reflection, mengoreksi setiap tindakan yang
dilakukan dalam setiap interaksi sosialnya, dengan tujuan untuk meminimalisir potensi
konflik yang mungkin terjadi. Selanjutnya, jika nilai-nilai tersebut sudah bisa
diaplikasikan, maka antar individu yang berbeda dari aspek latar belakang sosial, budaya
ataupun agama, akan mampu menumbuhkan empati satu sama lain. Empati sosial yang
secara konsisten dilaksanakan, membentuk tindakan komunitas, sebagai landasan
diterimanya beragam perbedaan. Dilain sisi, secara reflektif pendekatan etnosains yang
menggunakan nilai-nilai Hindu berpotensi menghadapi tantangan di Indonesia. Dalam

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



pandangan Sosiologi Agama, pendekatan traditional indigenous sebagai custom social
learning berpotensi menghadapi negasi (penolakan), karena masifnya perbedaan disetiap
wilayah (Whitham & Savage, 2024). Setiap masyarakat yang sudah memiliki pedoman,
baik dari akar tradisi ataupun agamanya, sulit menerima nilai alternatif dari agama
tertentu, seperti agama Hindu. Sehingga, tantangan terbesar dalam paradigma entosains
berbasis nilai Hindu, pada segmen kewilayahan, memiliki probabilitas ditolak. Ini
menjadi realitas inheren dari proses internalisasi nilai etnosains tersebut, karena Indonesia
memiliki beragam pandangan, nilai sosial, nilai agama ataupun nilai tradisi yang dijaga
oleh masyarakat penjaganya.

2. Strategi Implementasi Pendidikan Agama Hindu Berbasis Etnosains sebagai
Basis Menciptakan Moderasi Beragama

Praksis atau strategi untuk menginternalisasikan sekaligus menyemaikan basis
nilai dalam agama Hindu (Sat Cit Ananda, Brahman Atman Akyam, Aham Brahma Asmi,
Ajaran Tri Kaya Parisudha, Satyam, Sivam, Sundaram, Dharma, Seva, Ahimsa, Prema
dan Santih) dapat diimplementasikan melalui pendekatan etnosains masyarakat Bali yang
disebut dengan matilesang raga (kemampuan adaptif, mampu menempatkan diri,
mengutamakan inklusivitas dan setiap tindakan didasarkan pada aspek agama, tradisi
serta budaya). Matilesang raga diperlukan sebagai cara agar kesan eksklusivitas pada
pranata Hindu tidak terlalu menonjol, akan tetapi tetap mengadopsi dan
mengimplmentasikan substansi nilai agama dengan praktik lokal (esensi etnosains).
Pendidikan etnosains menekankan tentang upaya menkonstruksi sebuah nilai agama,
budaya, adat, istiadat, ataupun norma masyarakat tertentu (Swartz, 2022).

Etika dan moralitas yang diekskavasi pada aspek-aspek Hindu, difusikan dengan
keseharian masyarakat dengan menghasilkan konsep matilesang raga, sehingga dimensi
eksklusivitas agama tidak menonjol. Karena difusikan dengan keseharian masyarakat,
terlebih dalam masyarakat multikultur, nilai-nilai agama yang domestik, menjadi
terafirmasi ke dalam arena heterogen, karena moralitas tersebut telah mengalami
persilangan dengan lokalitas setempat (Brocic & Miles, 2021). Sehingga, etnosains
menjadi formula tambahan untuk menguatkan sekaligus memertebal moralitas Hindu
dalam rangka menciptakan moderasi beragama.

Pendidikan agama Hindu berbasis etnosains melalui tindakan matilesang raga,
menjadi penting untuk diimplementasikan karena tidak hanya nilai Hindu yang menjadi
kerangka berpikirnya, melainkan aspek inklusivitas Hindu menjadi terlihat, karena
fleksibilitasnya beradaptasi dengan praksis sosial suatu masyarakat. Maka dari pada itu,
adanya Hindu sebagai nilai dan dikerangkai dengan pendidikan berbasis etnosains akan
bermuara pada keterciptaan multikulturalisme, di mana dalam realitas beragam, diantara
individu atau komunitas yang berbeda, tidak melihat individu dari latar belakangnya,
melainkan melihat individu dari substansi personalnya. Ini menjadi cara penting dalam
rangka mendegradasi batasan-batasan sosial yang didasarkan pada perbedaan agama,
ataupun keyakinan lainnya (Dumont & Ready, 2020). Etnosains memiliki tempat strategis
untuk mendekonstruksi cara pandang deterministik yang monologal.

Berdasarkan proposisi teori multikulturalisme yang menolak penyeragaman,
dalam perspektif pendidikan Hindu keragaman sosial, budaya, adat istiadat, dan tradisi
agama dari masyarakat dapat dijadikan sebagai kekuatan untuk menanamkan moderasi
beragama yang berwawasan multikulturalisme. Pendekatan ini penting karena pendidikan
Hindu, baik dalam bentuk formal maupun non-formal, memiliki potensi untuk
membentuk pemahaman bersama tentang konsep perbedaan sosio-kultural,
keseimbangan, dan demokrasi dalam arti yang luas, dengan tujuan untuk mengurangi
kemunculan ekstremisme yang dapat melahirkan tindakan eksesif (Nestler et al., 2021).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Moderasi beragama dan multikulturalisme yang diadopsi dari nilai Hindu serta
diimplementasikan dalam tindakan matilesang raga, ketika dipahami dengan benar
melalui edukasi pada masyarakat, sebenarnya merupakan upaya transformasi nilai-nilai
agama universal menjadi budaya. Melalui proses pembudayaan, masyarakat dapat
mengalami perubahan dari ketidak-toleran menjadi lebih toleran, serta dari sikap radikal
dan ekstrem menjadi lebih moderat. Semua ini dapat dicapai melalui moderasi beragama
berwawasan multikulturalisme perspektif pendidikan agama Hindu. Agama bukan hanya
merupakan aspek privat dalam kehidupan manusia; sebaliknya, agama juga merupakan
kekuatan yang kuat dan meresap dalam struktur masyarakat. Agama bukan hanya sebuah
fakta sejarah, tetapi juga merupakan realitas dinamis yang membentuk masa depan dan
masa Kini dari komunitas manusia (Ross & Morrison, 2021).

Strategi untuk mewujudkan hal ini harus didasarkan pada kesamaan visi.
Pertama, setiap identitas adalah campuran yang kompleks karena tidak ada identitas
tunggal dalam masyarakat. Kedua, setiap individu memiliki identitas uniknya sendiri
dalam masyarakat yang heterogen dan penuh perbedaan. Ketiga, menolak budaya
monokultural atau upaya penyeragaman. Dalam masyarakat multikultural, tidak boleh
ada dominasi satu kelompok atau budaya terhadap yang lain. Dikarenakan berdasarkan
pandangan pendidikan Hindu, moderasi beragama dan wawasan multikulturalisme
keduanya menekankan pentingnya hubungan dialektika melalui proses pendidikan dalam
kehidupan sosial untuk mengakui perbedaan dan keragaman. Ini termasuk kesetaraan
kedudukan dari ras-ras yang berbeda dalam masyarakat sebagai solusi untuk
menyelesaikan konflik yang timbul dari perbedaan pandangan (Webster et al., 2021).
Maka pendidikan dianggap sebagai kunci untuk menyelesaikan berbagai masalah
masyarakat karena melalui pendidikan, individu mengalami proses pendewasaan.

Kesimpulan

Nilai agama Hindu dan praksis etnosains menjadi narasi serta praksis alternatif
didalam menghadapi realitas kemultikulturan. Dengan konsisten melakukan ekskavasi
serta fusi nilai lokal, khususnya agama, sekaligus penekanan pada dimensi
inklusivitasnya, berkontribusi dalam menciptakan konteks kehidupan sosial afirmatif,
mencegah potensi stigmatif ataupun potensi divergensi (perpecahan). Pernyataan tersebut
menstimulus konstruksi konseptual dalam penelitian ini dengan menciptakan irisan antara
nilai Hindu, etnosains dan realitas keberagaman sosial. Sehingga, dari formulasi ketiga
aspek tersebut menghasilkan nilai-nilai agama Hindu yang bisa diimplementasikan dalam
menjaga harmonisasi serta matilesang raga sebagai praktik lokal (etnosains) yang
berimplikasi dalam meminimalisir potensi konflik. Secara praktis, penelitian ini
berkontribusi dalam pembelajaran multikultur di sekolah ataupun pada segmen
masyarakat secara luas. Hal ini bisa dilihat dari upaya menjaga social equilibrium,
komunitas lokal bisa mengambil nilai ataupun tindakan kesehariannya. Untuk menjaga
keberagaman, justru bisa dimulai dari akar budaya, akar tradisi dan akar agama. Muatan
lokal (budaya, tradisi ataupun agama) bisa dimasukkan ke dalam konteks pembelajaran,
agar bisa diinternalisasikan pada setiap siswa. Keterbatasan penelitian ini dapat dilihat
dari limitasi nilai-nilai Hindu yang dikaji. Ada banyak nilai yang bisa di-highlight sebagai
tawaran dalam menjaga kemultikulturan. Namun, hanya beberapa nilai saja yang bisa
dieksplorasi. Saran penelitian selanjutnya adalah adanya proses telaah nilai-nilai
keberagaman dalam Hindu dari beragam literatur. Sehingga, khazanah nilai alternatif bisa
dieksplanasi secara luas serta mendalam.

Daftar Pustaka

Brocic, M., & Miles, A. (2021). College and the “Culture War”: Assessing Higher
Education’s Influence on Moral Attitudes. In American Sociological Review 86(5).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Conway, C. (2018). Book Review: Hinduism: Part Two: The Dharma of India.
Theological Studies, 79(1), 204-206.

Cornille, C. (2016). Discipleship in Hindu-Christian Comparative Theology. Theological
Studies, 77(4), 869—885.

Dumont, H., & Ready, D. D. (2020). Do Schools Reduce or Exacerbate Inequality? How
the Associations Between Student Achievement and Achievement Growth Influence
Our Understanding of the Role of Schooling. American Educational Research
Journal, 57(2), 728-774.

Edwards, L. (2018). Public Relations, Voice and Recognition: A Case Study. Media,
Culture & Society, 40(3), 317-332.

Ghosh, Y., & Chakraborty, A. (2020). Secularism, Multiculturalism and Legal Pluralism:
A Comparative Analysis Between the Indian and Western Constitutional
Philosophy. Asian Journal of Legal Education, 7(1), 73-81.

Horii, M. (2017). Contextualizing “Religion” of Young Karl Marx: A Preliminary
Analysis. Critical Research on Religion, 5(2), 170-187.

Ivemark, B., & Ambrose, A. (2021). Habitus Adaptation and First-Generation University
Students’ Adjustment to Higher Education: A Life Course Perspective. Sociology of
Education, 94(3), 191-207.

Kallio, K. P. (2017). Shaping Subjects in Everyday Encounters: Intergenerational
Recognition in Intersubjective Socialisation. Environment and Planning D: Society
and Space, 35(1), 88—106.

Leach, R. (2014). A Religion of The Book? On Sacred Texts in Hinduism. Expository
Times, 126(1), 15-27.

Mahaswa, R. K., & Syaja, A. (2025). Questioning Local Wisdom in Indonesian
Indigenous Research. Studies in History and Philosophy of Science, 112, 170-178.

Nestler, S., Ludtke, O., & Robitzsch, A. (2021). Analyzing Longitudinal Social Relations
Model Data Using the Social Relations Structural Equation Model. Journal of
Educational and Behavioral Statistics, 20(10), 1-30.

Romero, M. (2020). Sociology Engaged in Social Justice. American Sociological Review,
85(1), 1-30.

Ross, S. M., & Morrison, J. R. (2021). Achieving Better Educational Practices Through
Research Evidence: A Critical Analysis and Case Illustration of Benefits and
Challenges. ECNU Review of Education, 4(1), 108—127.

Simpson, A. (2021). Benchmarking a Misnomer: A Note on “Interpreting Effect Sizes in
Education Interventions.” Educational Researcher, 1-3.

Sovacool, B. K., & Hess, D. J. (2017). Ordering Theories: Typologies and Conceptual
Frameworks for Sociotechnical Change. Social Studies of Science, 47(5), 703—750.

Srivastava, V. K. (2016). Religion and Development: Understanding their Relationship
with Reference to Hinduism: A Study Marking the Centenary of Weber’s Religions
of India. Social Change, 46(3), 337-354.

Swartz, D. L. (2022). Forms of Capital: General Sociology. Contemporary Sociology.: A
Journal of Reviews, 51(6), 467-469.

Webster, D., Dunne, L., & Hunter, R. (2021). Association Between Social Networks and
Subjective Well-Being in Adolescents: A Systematic Review. Youth and Society,
53(2), 175-210.

Whitham, M. M., & Savage, S. V. (2024). Refusal and Acceptance in Reciprocal Social
Exchange. Social Psychology Quarterly, 1-22.

Wong, D. B. (2014). Integrating Philosophy with Anthropology in an Approach to
Morality. Anthropological Theory, 14(3), 336-355.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



