
 

Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 

Volume 10 Nomor 1 (2026) 

ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 148 

 

Filosofi Kaliring dalam Upacara Wara di Kabupaten Barito Selatan 
 

Handoko, I Wayan Salendra, Ni Putu Sri Pinatih*, Anak Agung Gede Wiranata 

Institut Agama Hindu Negeri Tampung Penyang Palangka Raya, Indonesia 

*sri.pinatih@gmail.com 
 

Abstract 

Kaliring is a sacred structure used in the Wara death ceremony among the Hindu 

Kaharingan community in South Barito Regency, Central Kalimantan. This tradition 

serves a dual purpose: physically as a container for ancestral skulls and symbolically as 

a representation of the relationship between humans and ancestral spirits. However, 

modernization, lifestyle changes, and the lack of academic documentation have led to a 

gradual decline in its preservation and meaning. This study aims to describe the physical 

form of Kaliring, identify the symbols contained within it, and analyze the cultural and 

religious values reflected in the context of the Wara ceremony. The research employs a 

qualitative approach with a naturalistic method. Data were collected through participant 

observation, in-depth interviews with religious and customary leaders, and 

documentation studies of artifacts and ritual records. The findings reveal that Kaliring is 

made of ironwood in a rectangular shape supported by two pillars and decorated with 

motifs of animals, plants, human figures, and red cloth symbolizing purity and spiritual 

strength. These symbols embody educational (religious, social, ethical, and character), 

cultural, and economic values that reflect the belief system and social order of the Dayak 

Kaharingan people. The culmination of the Wara ceremony is marked by the purification 

of skulls by the Kandung (holy person), followed by their placement into the Kaliring as 

a symbol of the ancestral spirit’s (liau) transformation into a deity (kalilungan). The study 

concludes that Kaliring is a sacred cultural heritage that reinforces spiritual identity and 

preserves the continuity of local wisdom within the Hindu Kaharingan community. 
 

Keywords: Wara; Kaliring; Hindu Kaharingan; Cultural Values; Ancestral Symbols 
 

Abstrak 

Kaliring merupakan struktur sakral dalam upacara kematian Wara pada 

masyarakat Hindu Kaharingan di Kabupaten Barito Selatan, Kalimantan Tengah. Tradisi 

ini berfungsi ganda yaitu secara fisik sebagai wadah penyimpanan tengkorak leluhur dan 

secara simbolik sebagai representasi hubungan manusia dengan roh nenek moyang. 

Namun, modernisasi, perubahan pola hidup, serta minimnya dokumentasi akademik 

menyebabkan tradisi ini mulai mengalami pergeseran makna dan praktik. Penelitian ini 

bertujuan untuk mendeskripsikan bentuk fisik Kaliring, mengidentifikasi simbol-simbol 

yang terkandung di dalamnya, serta menganalisis nilai-nilai budaya dan keagamaan yang 

menyertainya dalam konteks upacara Wara. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif 

dengan metode naturalistik. Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif, wawancara 

mendalam dengan tokoh agama dan tokoh adat, serta studi dokumentasi terhadap artefak 

dan catatan ritual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Kaliring terbuat dari kayu ulin 

berbentuk persegi panjang dengan dua tiang penyangga, dihiasi motif fauna, flora, figur 

manusia, dan kain merah yang melambangkan kesucian serta kekuatan spiritual. Simbol-

simbol tersebut mengandung nilai pendidikan (agama, sosial, etika, karakter), nilai 

budaya, dan nilai ekonomi yang merefleksikan sistem kepercayaan serta tatanan sosial 

masyarakat Dayak Kaharingan. Puncak upacara Wara ditandai dengan penyucian 

tengkorak oleh Kandung (orang suci), yang kemudian menempatkannya ke dalam 

Kaliring sebagai lambang transformasi roh (liau) menjadi dewa (kalilungan). Kesimpulan 

penelitian   menegaskan   bahwa   Kaliring   merupakan   warisan  budaya  religius  yang



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 149 

 

berfungsi memperkuat identitas spiritual dan menjaga kesinambungan nilai-nilai kearifan 

lokal masyarakat Hindu Kaharingan. 
 

Kata Kunci: Wara; Kaliring; Hindu Kaharingan; Nilai Budaya; Simbol Leluhur 
 

Pendahuluan  

Indonesia memiliki berbagai ragam jenis kebudayaan yang tersebar di seluruh 

pelosok negeri, mulai dari rumah adat, upacara adat, upacara keagamaan, pakaian 

tradisional, tarian adat, alat musik dan lagu, senjata tradisional, makanan khas, dan masih 

banyak lagi. Setiap wilayah di Indonesia memiliki keunikan budaya masing-masing yang 

menjadi ciri khas dan identitas daerah tersebut. Salah satu aspek penting dari kebudayaan 

Indonesia adalah upacara keagamaan, yang tidak hanya sebagai bentuk penghormatan 

terhadap leluhur tetapi juga sebagai sarana untuk melestarikan nilai-nilai luhur yang 

diwariskan dari generasi ke generasi (Koentjaraningrat, 2015). 

Kebudayaan terkait upacara keagamaan, khususnya Hindu Kaharingan di wilayah 

Kalimantan Tengah, menunjukkan keunikan tersendiri dengan variasi penyebutan dan 

rangkaian upacara yang berbeda di setiap wilayah namun tetap memiliki tujuan yang 

sama. Upacara keagamaan Hindu Kaharingan mencakup berbagai upacara seperti 

kehamilan, pernikahan, kelahiran, dan kematian. Salah satu upacara penting dalam agama 

Hindu Kaharingan adalah upacara kematian, yang dikenal dengan istilah “Wara” di 

wilayah Barito Selatan. Menurut Etika (2016), tujuan utama dari upacara Wara adalah 

mengantarkan roh para leluhur yang telah meninggal agar mendapatkan tingkatan yang 

lebih tinggi yaitu Lewu Tatau (surga). Dan, salah satu elemen penting dalam upacara 

Wara adalah Kaliring, sebuah simbol penghormatan kepada leluhur yang akan didirikan 

pada puncak upacara Wara. Kaliring di beberapa kabupaten di Kalimantan Tengah 

memiliki variasi dalam bentuk dan fungsi, yang menunjukkan kekayaan budaya dan 

keunikan masing-masing daerah. Oleh karena itu, perlu adanya pengkajian mendalam 

terkait Kaliring yang ada di Kabupaten Barito Selatan untuk mengidentifikasi perbedaan 

tersebut dan menjadikannya sebagai ciri khas tersendiri. Penelitian ini penting khususnya 

bagi generasi muda sebagai penerus kebudayaan agar mereka dapat memahami 

perbedaan, filosofi, dan nilai-nilai yang terkandung dalam Kaliring. Dengan demikian, 

nilai-nilai budaya ini dapat terus dilestarikan dan keberadaan Kaliring dapat diketahui 

oleh seluruh masyarakat Indonesia (Eka, 2022). 

Kajian tentang Kaliring masih sangat minim, menunjukkan adanya gap analisis 

serius dalam studi ritual Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah. Padahal, struktur 

simbolik seperti Kaliring memiliki potensi besar untuk mengungkap identitas dan nilai 

lokal yang khas. Studi Paramarta (2022) terhadap Balai Basarah struktur simbolik dalam 

konteks ritual Kaharingan menekankan pentingnya penelitian mendalam terhadap 

elemen-elemen lokal ini untuk menghindari homogenisasi budaya dan kehilangan nilai 

aslinya. Selain itu, Nurmalinda (2021) dalam analisis interaksionisme simbolik pada 

ritual pengobatan masyarakat Melayu di Riau menyoroti bahwa tanpa kajian khusus 

terhadap simbol ritual, makna lokal sering terabaikan oleh penelitian umum. Dengan 

demikian, sebuah penelitian komprehensif terhadap Kaliring di Kabupaten Barito Selatan 

sangat diperlukan untuk mengisi kekosongan pengetahuan dan memberikan kontribusi 

signifikan terhadap pengembangan ilmu pengetahuan budaya di Indonesia. 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan, menggali simbol-simbol, dan 

menganalisis nilai-nilai Kaliring dalam upacara Wara di Kabupaten Barito Selatan. 

Dengan harapan, hasil dari penelitian ini dapat menjadi sumbangan pemikiran dan ide-

ide positif dalam pengembangan ilmu pengetahuan saat ini dan di masa depan. Penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan wawasan baru dan memperkuat pemahaman tentang 

pentingnya pelestarian budaya dalam konteks upacara keagamaan Hindu Kaharingan. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 150 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan 

naturalistik yang dilakukan dalam kondisi alamiah untuk memahami kompleksitas 

interaksi masyarakat terkait nilai-nilai Kaliring dalam upacara Wara di Kabupaten Barito 

Selatan. Lokasi penelitian dipilih di Kabupaten Barito Selatan karena memiliki upacara 

kematian yang disebut Wara, di mana terdapat elemen penting yang disebut Kaliring, 

yang nilai-nilainya perlu dikaji secara mendalam agar dapat diketahui oleh masyarakat 

luas. Objek penelitian ini adalah Kaliring dalam upacara Wara, sedangkan subjek 

penelitian meliputi Balian (rohaniawan) dan tokoh masyarakat yang memiliki 

pengetahuan tentang nilai-nilai Kaliring. Penelitian ini menggunakan dua jenis data: data 

primer dan data sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara dengan informan, 

sementara data sekunder diperoleh dari buku, artikel, jurnal, dokumen, dan sumber 

tertulis lainnya. Peneliti bertindak sebagai instrumen utama, dengan instrumen 

pendukung meliputi pedoman wawancara, kamera, ponsel, dan alat tulis untuk 

mengumpulkan data secara efektif dan efisien. Teknik pengumpulan data meliputi 

observasi, wawancara, studi dokumen, dan studi pustaka. Observasi dilakukan dengan 

mengamati langsung fenomena di lapangan, wawancara dilakukan untuk menggali 

informasi dari informan, studi dokumen digunakan untuk memperkuat data yang 

diperoleh, dan studi pustaka dilakukan dengan mengumpulkan data dari sumber-sumber 

tertulis yang relevan. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan analisis 

deskriptif kualitatif dengan cara menguraikan, menggambarkan, dan menginterpretasikan 

nilai-nilai Kaliring dalam upacara Wara di Kabupaten Barito Selatan. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Upacara kematian merupakan rangkaian ritual simbolik yang dilaksanakan 

sebagai bentuk penghormatan terakhir kepada orang yang telah meninggal, serta sebagai 

sarana menjaga harmoni antara dunia yang hidup dan dunia roh. Secara umum, upacara 

ini mencerminkan simbolisasi perjalanan roh menuju alam akhirat dan menjadi ekspresi 

nilai-nilai sosial dan spiritual dalam komunitas. Anggraini, Fitriani, dan Amri (2020) 

menjelaskan bahwa dalam tradisi masyarakat Nagari Salayo, Sumatera Barat, upacara 

kematian disertai dengan penggunaan atribut simbolik seperti suntiang bungo sanggua 

dan saluak yang dikenakan pada jenazah, sebagai bentuk penghormatan dan simbol 

solidaritas antar anggota masyarakat. Dalam konteks Kalimantan Tengah, upacara 

kematian juga memiliki makna dan nilai simbolik yang mendalam, dengan ragam 

penyebutan yang berbeda di setiap komunitas Dayak. Di Kabupaten Barito Selatan, ritual 

ini dikenal dengan istilah Wara, sebuah terminologi khusus yang digunakan oleh umat 

Hindu Kaharingan dari subetnis Lawangan, Taboyan, Dusun, dan Bentian. Istilah Wara 

memiliki kesetaraan makna dengan berbagai upacara kematian lainnya di komunitas 

Dayak, seperti Tiwah pada suku Ngaju, Marabia di kalangan Dayak Maanyan Kampung 

Sepuluh, Ijambe pada Dayak Maanyan Paju Empat, Mambuntang di Dayak Dusun Deah, 

serta Nganjan pada Dayak Pesaguan. Meskipun penyebutannya berbeda, inti dari ritual 

tersebut tetap sama, yaitu sebagai tahap akhir dari proses pemakaman yang bertujuan 

mengantarkan roh leluhur menuju Lewu Tatau (surga) melalui prosesi ritualistik yang 

sarat simbol dan nilai keagamaan. 

Menurut Ibu Anti, Ketua Majelis Resort Agama Hindu Kaharingan di Barito 

Selatan, Wara bukanlah sekadar upacara adat, melainkan sebuah ritual keagamaan yang 

sakral dan religius bagi komunitas Dayak seperti Lawangan, Taboyan, Dusun, dan 

Bentian. Istilah Wara dalam pemahaman lokal mengandung unsur makna: “warga”, “ahli 

waris”, “ritual”, dan “almarhum”, yang mencerminkan hubungan spiritual antara keluarga 

yang ditinggalkan dan roh leluhur yang telah meninggal (Yoppie, 2021). Tujuan utama 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 151 

 

dari ritual ini adalah untuk mengantarkan arwah leluhur menuju tempat suci yang dikenal 

sebagai Lewu Tatau (surga), melalui proses spiritual yang panjang dan penuh makna, 

seperti pemanggilan roh (mangantan), persembahan sesaji (pantugur), serta pemurnian 

simbolik dalam bentuk kaliring dan balai basarah (Derson, Lestari, & Sigai, 2023). 

Sebagai tahap akhir dalam rangkaian upacara kematian, Wara menunjukkan kedalaman 

makna religius dan nilai-nilai budaya yang sangat penting dalam kehidupan masyarakat 

Hindu Kaharingan (Etika, 2016). Ritual ini bukan hanya berfungsi sebagai sarana 

pelepasan roh, tetapi juga memperkuat kohesi sosial dan mempertegas identitas spiritual 

umat Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah (Anggraini, Fitriani, & Amri, 2020). 

Terkait dengan tingkatan dalam pelaksanaan upacara Wara, Etika (2016 dalam 

Penelitiannya juga menjelaskan upacara Wara memiliki tiga tingkatan, yaitu: 

1. Tingkat kecil atau rendah (nista), Ritual Wara tingkatan yang kecil yaitu upacara 

dilaksanakan secara sederhana dengan durasi waktu pelaksanaan satu hari dan satu 

malam. Ritual pada Wara tingkatan ini biasa disebut Nundru Okan atau Nutui Kuta 

Kanen.  

2. Tingkat sedang atau menengah (madya) Ritual Wara tingkat sedang yaitu upacara 

dilaksanakan agak meriah bila dibandingkan dengan tingkat Nundru Okan dengan 

lama pelaksanaan tiga hari tiga malam dan atau lima hari lima malam. Ritual Wara 

tingkat sedang disebut Wara.  

3. Tingkat besar atau utama Ritual Wara tingkat besar atau utama yaitu ritual 

dilaksanakan sangat meriah dengan lama pelaksanaan dua kali tujuh hari tujuh malam 

(14 hari dan 14 malam). Ritual Wara tingkat besar atau utama ini disebut Wara-

Nyalimbat atau Jabing Salimbat. 

Upacara atau ritual Wara umumnya dilaksanakan selama 14 hari 14 malam, yang 

menandai tahap akhir dari rangkaian upacara kematian dalam tradisi Hindu Kaharingan. 

Salah satu tahapan penting dalam prosesi ini adalah pembongkaran makam untuk 

mengangkat tulang belulang mendiang yang telah dikuburkan sebelumnya. Tulang-tulang 

ini kemudian diritualkan dan dipindahkan ke dalam wadah khusus yang telah disiapkan 

oleh keluarga, seperti Kaliring, Sandung, atau Tambak, sesuai dengan tradisi lokal yang 

berlaku. Selain itu, keluarga juga menyiapkan Jabing Salimbat, yakni perahu atau peti 

kayu yang dihanyutkan sebagai bagian dari simbol pelepasan roh ke alam Lewu Tatau 

(surga). 

Menurut Etika (2016), Kaliring adalah tempat atau struktur ritual yang digunakan 

untuk menyimpan tulang belulang dan tengkorak leluhur dalam rangkaian upacara Wara 

di Kabupaten Barito. Fungsi Kaliring ini pada dasarnya identik dengan Sandung, yaitu 

sebagai media penyimpanan jasad yang telah dimurnikan secara spiritual. Namun, istilah 

dan bentuk penyimpanan tersebut dapat berbeda tergantung wilayah di Kalimantan 

Tengah. Misalnya, di daerah lain dikenal pula sebutan seperti Sandung Raung, Sandung 

Tulang, dan Pampak (Wasrie, 2019). Meskipun istilah dan bentuknya bervariasi, semua 

struktur tersebut memiliki makna yang sama, yakni sebagai bentuk penghormatan 

terakhir dan pemuliaan terhadap roh leluhur, serta sebagai representasi kesinambungan 

hubungan antara dunia manusia dan dunia roh dalam keyakinan Hindu Kaharingan. 

Jika ditinjau dari segi filosofi, istilah filosofi dapat dipahami sebagai kajian 

rasional dan kritis terhadap hakikat segala sesuatu termasuk asal-usul, sebab, dan hukum 

keberadaan. Samuji (2021) menjelaskan bahwa secara etimologis istilah philosophia 

berasal dari bahasa Yunani philein (mencintai) dan sophia (kebijaksanaan), sehingga 

filsafat secara harfiah berarti “cinta kebijaksanaan” yang bersifat menyeluruh, mendasar, 

dan reflektif terhadap realitas. Hermanto (2017) menambahkan bahwa filosofi hidup 

suatu masyarakat tercermin dalam sistem nilai yang menjadi dasar bagi tatanan budaya, 

moral, dan religius komunitasnya. Sejalan dengan itu, Suriasumantri (2005) menegaskan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 152 

 

bahwa filsafat membantu manusia memahami makna terdalam dari realitas, termasuk 

hakikat kehidupan dan kematian. Dalam konteks Kaliring, filosofi tersebut tampak 

melalui cara masyarakat Hindu Kaharingan memberikan penghormatan simbolik 

terhadap jasad dan roh leluhur melalui struktur ritual yang sarat makna, di mana Kaliring 

bukan sekadar wadah fisik, tetapi juga media spiritual yang merepresentasikan hubungan 

antara manusia, leluhur, dan dunia ilahi. 

Menurut Balian Ugandi, tokoh agama Hindu Kaharingan di Kabupaten Barito 

Selatan, terdapat perbedaan mendasar antara Kaliring dan Sandung. Kaliring berasal dari 

bahasa Ngaju yang berarti Sandung, namun memiliki fungsi yang berbeda. Sandung 

digunakan untuk menyimpan seluruh tulang-belulang, sedangkan Kaliring hanya 

digunakan untuk tengkorak kepala, sementara tulang-belulang lainnya diletakkan pada 

bagian bawah Kaliring yang berbentuk peti atau guci (Wawancara, 17 September 2021). 

Penjelasan ini memperlihatkan adanya struktur pemaknaan filosofis bahwa bagian tubuh 

khususnya tengkorak yang dianggap sebagai pusat roh mendapatkan tempat khusus, 

sedangkan tulang-belulang lainnya diposisikan secara simbolik di bagian bawah. Dengan 

demikian, Kaliring tidak sekadar berfungsi sebagai tempat penyimpanan tulang, tetapi 

juga sebagai wujud visual dari pandangan hidup masyarakat terhadap kematian, jiwa, dan 

alam akhirat. Nilai-nilai spiritual, kosmologis, dan sosial yang terkandung dalam struktur 

tersebut kemudian memperkuat identitas keagamaan umat Hindu Kaharingan. Temuan 

dari Saputra dan Sihombing (2022) menunjukkan bahwa upacara Tiwah dalam Hindu 

Kaharingan memegang peranan penting dalam mengarahkan roh leluhur menuju alam 

atas, yang mencerminkan sistem kosmologi dan relasi manusia-roh dalam komunitas 

Dayak Ngaju. Selain itu, menurut Eka (2022), institusi pendidikan Hindu seperti IAHN-

TP Palangka Raya ikut berperan dalam melestarikan identitas kultural Kaharingan, 

termasuk pemahaman ritual dan simbol-simbol religius yang menjadi bagian dari warisan 

spiritual masyarakat. 

Selain penjelasan dari tokoh agama, pemahaman masyarakat terhadap filosofi 

Kaliring juga menunjukkan dimensi spiritual yang dalam. Salah satu warga, Bapak 

Samsulni, dalam wawancara pada 17 September 2021, menjelaskan bahwa: “Kaliring 

berasal dari Waranya Limbat yang mengharuskan adanya Kaliring. Karena dengan 

dimasukkannya tengkorak kepala kedalam Kaliring, maka Liau (sebuatan untuk roh 

leluhur yang sudah meninggal) berubah menjadi Dewa Kalilungan”. Pernyataan ini 

menegaskan bahwa Kaliring tidak hanya berfungsi sebagai tempat penyimpanan jasad, 

melainkan sebagai sarana transformasi spiritual. Dengan demikian, Kaliring dibuat dalam 

rangkaian upacara Wara untuk membantu proses pengangkatan roh leluhur menjadi 

entitas suci atau dewa (Dewa Kalilungan), sesuai dengan kepercayaan dalam ajaran 

Hindu Kaharingan. 

Upacara Wara merupakan bentuk penghormatan terakhir terhadap roh orang yang 

telah meninggal, yang menandai proses peralihan dari dunia fana menuju alam spiritual. 

Dalam praktik keagamaan masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah, upacara ini juga 

dikenal dengan istilah Tiwah, yang memiliki makna serupa, yakni penyucian roh agar 

mencapai kesempurnaan. Dasar teologis pelaksanaan upacara ini bersumber dari 

Panaturan Agama Hindu Kaharingan (Majelis Besar Agama Hindu Kaharingan, 2009), 

kitab suci umat Hindu Kaharingan, yang dalam Pasal 57 Ayat 2 menyatakan: 

Gawin tiwah iete gawi huang pampatei tuntang ije inyewaut pampatei iete 

janjulanan buli haluli umba Ranying Hattala Langit tumun ije jadi inukas awei 

akan gagenep ulun kalunen, ie buli haluli manalih palus humba Ranying Hattala 

Langit, manyarurui janjulanae ie tesek dumah bara Ranying Hattala Langit. 

Terjemahannya:  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 153 

 

Upacara Tiwah, yaitu upacara kematian dan yang disebut kematian, yaitu jalan 

pulang kembali kepada Ranying Hattala Langit menurut yang sudah ditetapkan 

oleh-Nya, bagi setiap manusia, yang pulang kembali langsung menyatu pada 

Ranying Hattala Langit. 

Berdasarkan kutipan tersebut menunjukkan bahwa dalam ajaran Hindu 

Kaharingan, Kaliring memiliki kedudukan sentral sebagai media sakral yang 

mengantarkan roh (liau) menuju penyatuan suci dengan Ranying Hattala Langit. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Mulyono (2020), teks Panaturan mengandung sistem 

simbol yang menuntun manusia memahami relasi spiritual antara kehidupan dan 

kematian melalui ritual Wara. Dengan demikian, Kaliring tidak sekadar berfungsi sebagai 

wadah fisik, melainkan sebagai manifestasi teologis dari proses transformasi roh menuju 

kesempurnaan spiritual dalam sistem kepercayaan Kaharingan. 

Pelaksanaan upacara Wara di Kabupaten Barito Selatan tidak dapat dilepaskan 

dari kerangka ajaran agama Hindu, khususnya dalam konteks Panca Yadnya yang 

menjadi fondasi spiritual umat Hindu, termasuk dalam tradisi Hindu Kaharingan. Panca 

Yadnya merupakan lima bentuk pengorbanan suci yang dilakukan secara tulus dan ikhlas 

sebagai wujud bhakti kepada Tuhan, leluhur, sesama manusia, makhluk hidup lain, dan 

para resi. Salah satu bentuk yadnya yang sangat relevan dalam pelaksanaan Wara adalah 

Pitra Yadnya, yaitu persembahan suci kepada leluhur sebagai bentuk penghormatan 

terakhir dan pemuliaan terhadap roh orang yang telah meninggal. 

Sukrawati (2019) menyatakan bahwa Panca Yadnya adalah pemujaan atau 

persembahan suci, baik material maupun non-material, yang dilakukan dengan tulus dan 

suci demi tujuan luhur. Dalam konteks ini, Kaliring dalam upacara Wara tidak sekadar 

berfungsi sebagai tempat menyimpan tulang-belulang, tetapi juga sebagai simbol 

penghormatan spiritual dalam pelaksanaan Pitra Yadnya. Kaliring merepresentasikan 

ruang sakral tempat roh leluhur yang telah disucikan bersemayam dan diyakini 

memberikan restu serta perlindungan bagi keturunannya yang masih hidup. Lebih lanjut, 

implikasi nilai-nilai Pitra Yadnya dalam penghormatan terhadap leluhur juga diperkuat 

oleh studi terkini di Bali. Dharnendri (2023) menunjukkan bahwa tradisi Yadnya, 

termasuk Pitra Yadnya, berfungsi sebagai sarana penting untuk melestarikan nilai 

kearifan lokal seperti kebersamaan sosial, penghormatan terhadap roh leluhur, dan 

harmoni ekologis yang relevan secara kontekstual dengan peran Kaliring dalam upacara 

Wara di Kalimantan Tengah. 

Rangkaian upacara kematian di Kalimantan Tengah memiliki variasi lokal yang 

mencerminkan kekayaan tradisi tiap komunitas Hindu Kaharingan. Di wilayah Barito 

Selatan, khususnya di Desa Kalahieng, ritual ini dikenal dengan sebutan upacara Wara. 

Menurut Yardianto, salah seorang tokoh adat Hindu Kaharingan di desa tersebut, 

pelaksanaan upacara Wara terdiri atas tiga tingkatan, yaitu: pertama, pelaksanaan selama 

tiga hari tiga malam; kedua, lima hari lima malam yang disertai dengan pengorbanan 

seekor kerbau; dan ketiga, empat belas hari empat belas malam yang dikenal dengan 

sebutan Waranya Limbat, pada tahap inilah dilakukan prosesi ngaliring sebagai puncak 

upacara (Wawancara, 17 September 2021). Berdasarkan keterangan tersebut, pembuatan 

Kaliring dipahami sebagai bentuk penghormatan tertinggi terhadap roh leluhur (Liau) 

yang telah mencapai tahap penyucian sempurna. Temuan ini sejalan dengan hasil 

penelitian Saputra dan Sihombing (2022) yang menjelaskan bahwa upacara kematian 

dalam tradisi Hindu Kaharingan merupakan sarana transendental untuk mengantarkan roh 

menuju penyatuan dengan Ranying Hattala Langit melalui simbolisme dan tahapan ritual 

yang sakral. 

Struktur pelaksanaan Wara mencerminkan prinsip dasar ajaran Hindu yang 

mengatur pelaksanaan setiap Yadnya secara bertahap dan disesuaikan dengan kesiapan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 154 

 

spiritual maupun material keluarga. Salah satu aspek penting dalam setiap pelaksanaan 

Yadnya adalah kehadiran orang suci (sulinggih) yang memiliki otoritas dalam memimpin 

ritual. Sukrawati (2019) menegaskan bahwa yang memiliki kewenangan untuk 

memimpin suatu upacara Yadnya adalah orang suci/orang bijaksana, yang dalam 

hidupnya telah melakukan penyucian lahir dan batin melalui suatu upacara padiksa dan 

pawinten. Purnama (2015) juga menekankan bahwa pemimpin ritual memperoleh 

kewenangan tersebut melalui pendidikan spiritual yang mendalam dan penyucian diri 

secara berkelanjutan. Dalam tradisi Hindu Kaharingan, pemimpin spiritual dalam upacara 

Wara disebut Kandung. Sosok Kandung memiliki peran sentral dalam prosesi puncak 

pendirian Kaliring, terutama melalui pelaksanaan sub-ritual yang dikenal dengan sebutan 

Bokas. Berdasarkan keterangan Yardianto, seorang tokoh adat Hindu Kaharingan di Desa 

Kalahieng, Kandung merupakan figur yang berwenang menyelesaikan seluruh tahapan 

upacara Wara, termasuk proses penyucian roh leluhur dan penempatannya ke dalam 

Kaliring (Wawancara, 17 September 2021). Dengan demikian, upacara Wara bukan 

hanya serangkaian ritual besar, melainkan terdiri atas beberapa sub-ritual yang saling 

berkaitan secara simbolik dan spiritual. Di antara tahapan tersebut, Bokas berfungsi 

sebagai tahap pemuliaan roh menuju kesucian, yang menandai transformasi Liau menjadi 

entitas suci yang siap menyatu dengan Ranying Hattala Langit. Peran Kandung tidak 

hanya bersifat simbolik, tetapi juga fungsional sebagai mediator antara dunia manusia dan 

dunia roh. Hal ini sejalan dengan temuan Pranata dan Sulandra (2021) yang menegaskan 

bahwa dalam sistem keagamaan Hindu Kaharingan, pemimpin ritual memiliki legitimasi 

spiritual dalam menjaga kesinambungan antara manusia, alam, dan kekuatan ilahi melalui 

tahapan ritual dan simbolisme yang mendalam. 

Upacara Bokas merupakan salah satu subritual penting dalam Wara, yang 

berfungsi sebagai proses penyucian roh leluhur, terutama pada bagian tengkorak kepala. 

Prosesi ini dilakukan oleh seorang Kandung yang telah menjalani penyucian spiritual dan 

memiliki otoritas ritual, dengan tujuan agar roh yang disebut liau layak disemayamkan di 

Kaliring sebagai wujud Pitra Yadnya. Gambar berikut menunjukkan salah satu 

dokumentasi lapangan tentang pelaksanaan penyucian tengkorak kepala dalam upacara 

Bokas di Kabupaten Barito Selatan. 

 
Gambar 1. Penyucian Tengkorak Kepala Pada Upacara Bokas 

(Dokumen Narasumber Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021) 

Pelaksanaan upacara Wara dengan tingkatan dan rangkaian ritual termasuk 

subritual Bokas yang sudah dijelaskan sebelumnya, selanjutnya memasuki tahap spiritual 

yang lebih dalam, yaitu penyucian tengkorak dengan kandungan makna filosofis yang 

kuat. Tahapan ini menegaskan status Kaliring tidak hanya sebagai tempat penyimpanan 

jasad tetapi sebagai sarana pemuliaan leluhur melalui penyatuan spiritual dalam Pitra 

Yadnya. Pemuliaan dan kewajiban moral terhadap leluhur ini selaras dengan temuan 

dalam studi antropologis dan sosiologi agama Hindu. Misalnya, Wirata (2023) dalam 

penelitian Phenomenologi Pelaksanaan Upacara Ngaben (Pitra Yadnya) menegaskan 

bahwa Pitra Yadnya adalah pemenuhan utang spiritual kepada leluhur serta kewajiban 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 155 

 

untuk memastikan roh mereka mencapai kedamaian dan kesejahteraan setelah kematian. 

Selain itu, Widana et al. (2022) dalam studi mereka menyatakan bahwa upacara Yadnya 

memiliki implikasi sosial ekonomi yang memperkuat jaringan solidaritas, sehingga 

penghormatan terhadap leluhur juga berperan dalam menjaga kohesi budaya dan 

keberlanjutan tradisi lokal. Dengan demikian, penyucian tengkorak dan pendirian 

Kaliring bukan sekadar ritual simbolik, melainkan aspek central dari pemenuhan moral, 

spiritual, dan sosial dalam sistem kepercayaan Hindu Kaharingan. 

Kaliring pada umunya terbuat dari kayu ulin. Penggunaan kayu ulin 

(Eusideroxylon zwageri) dalam pembuatan Kaliring bukan sekadar pilihan material, 

melainkan bermakna filosofis dan spiritual. Menurut Ibu Miyah, selaku umat Hindu 

Kaharingan di Desa Kalahieng, kayu ulin dipilih sebagai bahan utama dalam pembuatan 

Kaliring karena dianggap memiliki kesucian dan kekuatan spiritual. Ia menyatakan 

bahwa kayu ulin dipercaya mampu bertahan hingga ratusan tahun dan tidak mudah rusak, 

sehingga melambangkan keabadian roh leluhur serta keteguhan keyakinan umat terhadap 

kekuatan alam (Wawancara, 17 September 2021). Pandangan ini sejalan dengan temuan 

Aprilia dan Ita (2024) yang menjelaskan bahwa dalam kepercayaan masyarakat Dayak, 

kayu ulin dipandang sebagai simbol keteguhan, kekuatan, dan perlindungan spiritual 

karena sifatnya yang tahan terhadap waktu dan kerusakan. Berdasarkan hal tersebut maka 

bagi umat Hindu Kaharingan, kayu ini dianggap suci dan layak untuk memuliakan leluhur 

karena ketahanannya yang luar biasa terhadap kerusakan dan serangan organisme 

pembusuk. Penelitian oleh Koswara et al. (2023) juga menunjukkan bahwa kayu ulin 

memiliki kepadatan sangat tinggi dan daya tahan alami terhadap kelembapan dan 

serangga, yang membuatnya ideal untuk digunakan dalam artefak ritus adat seperti 

Sandung dan Kaliring. Hal ini menegaskan bahwa kualitas material langsung 

mencerminkan intensitas penghormatan spiritual, semakin abadi bahan yang digunakan, 

semakin kuat penghormatan yang diwujudkan kepada leluhur. 

Fenomena ini selaras dengan temuan dari studie antropologis terhadap arsitektur 

tradisional Dayak, yang menegaskan bahwa ketahanan fisik ulin yang dapat mencapai 

umur lebih dari seratus tahun menjadi simbol kesinambungan hubungan antargenerasi 

dan keabadian roh leluhur dalam budaya lokal. Oleh karena itu, keberadaan Kaliring 

tertua yang masih berdiri di Kabupaten Barito Selatan diperkirakan berusia lebih dari 100 

tahun bukan hanya artefak budaya, tetapi juga manifestasi dari nilai spiritual, 

keberlangsungan tradisi, dan penghormatan terhadap leluhur. Gambar berikut 

memperlihatkan Kaliring tertua di Kabupaten Barito Selatan, yang menampilkan teknik 

konstruksi kayu ulin dan ornamen khas Hindu Kaharingan, serta menegaskan pentingnya 

bahan dan struktur dalam konteks ritus pemuliaan leluhur. 

 
Gambar 2. Kaliring Tertua di Kabupaten Barito Selatan 

(Dokumen Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021) 

Sebagai bagian dari warisan budaya religius masyarakat Hindu Kaharingan, 

Kaliring tidak hanya dipandang sebagai perangkat ritual, tetapi juga sebagai media 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 156 

 

simbolik yang merepresentasikan nilai-nilai kehidupan. Simbol-simbol yang terdapat 

dalam Kaliring, seperti motif hewan, tumbuhan, manusia, dan kain merah, mengandung 

makna filosofis yang mendalam dan mencerminkan kosmologi Hindu Kaharingan. 

Menurut Balian Ugandi, motif hewan seperti burung enggang melambangkan hubungan 

spiritual antara manusia dan roh leluhur, sedangkan motif tumbuhan seperti daun rotan 

dan sirih merepresentasikan ikatan manusia dengan alam dan keberlanjutan hidup. Motif 

manusia, sering kali dihadirkan dalam bentuk simbolik, menandai penghormatan 

terhadap leluhur dan peran sosial dalam komunitas. Adapun kain merah dipahami sebagai 

lambang kekuatan magis dan pelindung dari energi negatif, serta penanda kesakralan 

ruang ritual (Wawancara, 17 September 2021). Simbol-simbol ini tidak hanya berfungsi 

dalam ranah religius, tetapi juga mengandung nilai-nilai pendidikan seperti pembelajaran 

agama, sosial, etika, dan karakter. Selain itu, simbol-simbol tersebut memiliki nilai 

ekonomi karena didukung oleh kerajinan lokal, dan juga nilai budaya yang memperkuat 

identitas kolektif masyarakat Dayak. Penelitian oleh Yulianti (2019) menegaskan bahwa 

simbol dalam upacara adat memainkan peran penting dalam membentuk karakter dan 

kesadaran budaya generasi muda, sekaligus menjaga keberlanjutan pengetahuan lokal 

dalam masyarakat tradisional. 

Menurut Bapak Yanto, selaku tokoh adat Hindu Kaharingan di Desa Kalahieng, 

pendirian Kaliring dalam upacara Wara merupakan tahap puncak dari seluruh rangkaian 

proses pemuliaan roh leluhur. Ia menyatakan bahwa setelah Kaliring didirikan, keluarga 

almarhum dianggap telah menuntaskan segala kewajiban ritual kematian dan memasuki 

fase kehidupan baru, walaupun keluarga masih diperbolehkan melakukan bentuk yadnya 

lain seperti menghaturkan doa dan persembahan kepada roh leluhur yang telah didewakan 

(Wawancara, 17 September 2021). Pernyataan ini menegaskan bahwa fungsi Kaliring 

tidak semata-mata bersifat seremonial, melainkan merupakan simbol transisi dari 

kewajiban duniawi menuju relasi spiritual yang abadi. Temuan tersebut selaras dengan 

hasil penelitian Saputra dan Sihombing (2022) yang menunjukkan bahwa upacara Tiwah 

(atau Wara) dalam sistem kepercayaan Hindu Kaharingan berfungsi sebagai sarana 

transformasi spiritual di mana roh leluhur dipersiapkan untuk bergabung dengan alam 

yang lebih tinggi melalui tahapan ritual simbolik dan institusional. 

Kaliring juga merepresentasikan perubahan status roh dari liau menjadi dewata 

yang patut dihormati. Proses ini mencerminkan ajaran Pitra Yadnya, di mana 

penghormatan kepada leluhur tidak berhenti pada pelaksanaan upacara kematian, 

melainkan terus dilanjutkan melalui persembahan dan doa secara berkala. Tradisi ini 

mengajarkan bahwa keberlanjutan relasi antara manusia dan leluhur merupakan bagian 

penting dari harmoni spiritual dalam kehidupan umat Hindu Kaharingan. Gambar berikut 

memperlihatkan Kaliring milik keluarga Balian Ugandi, yang menjadi simbol konkret 

pemuliaan leluhur dan bagian dari warisan ritual yang diwariskan lintas generasi. 

 
Gambar 3. Kaliring keluarga Balian Ugandi 

(Dokumen Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021) 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 157 

 

Pemaknaan posisi tengkorak kepala dalam Kaliring menjelaskan fungsi ritual 

yang mendalam. Menurut Bapak Ariahawinata, fungsi inti dari kehadiran Kaliring adalah 

untuk membedakan secara simbolis antara tengkorak kepala dan tulang-tulang tubuh 

lainnya. Ia menyatakan bahwa tengkorak kepala menempati posisi tertinggi karena 

dianggap sebagai pusat pikiran, perilaku, dan moralitas manusia, kemampuan 

membedakan tindakan baik dan buruk, dan dengan menempatkan tengkorak tersebut 

dalam Kaliring diharapkan nilai-nilai kebaikan akan terpancar bagi keluarga dan 

komunitas (Wawancara, 17 September 2021). Pengangkatan dan penempatan tengkorak 

secara khusus mencerminkan prinsip Tri Kaya Parisudha yang menuntut kesucian 

pikiran, ucapan, dan tindakan. Studi filosofi Hindu menunjukkan bahwa kepala dianggap 

pusat moral dan kesadaran, penempatannya dalam ritual kematian mengandung nilai 

spiritual yang besar dan berimplikasi pada struktur kebajikan moral (manacika, wacika, 

kayika) (Kusumajaya, 2018). Selain itu, penelitian oleh Yhani (2022) menegaskan bahwa 

Tri Kaya Parisudha merupakan kerangka etis Hindu yang menekankan bahwa “berpikir 

baik, berbicara baik, dan bertindak baik” merupakan landasan moral dan spiritual suatu 

komunitas. Dengan demikian, penempatan tengkorak kepala dalam ritual Kaliring tidak 

hanya berfungsi ritualistik fisik, tetapi juga mengandung nilai moral-spiritual yang 

mendalam serta berimplikasi pada struktur kebajikan kolektif masyarakat Hindu 

Kaharingan. 

Umumnya, Kaliring hanya dibuat satu kali pada puncak upacara Wara karena 

memerlukan biaya besar dan tenaga yang tidak sedikit. Menurut Bapak Yanto, Kaliring 

umumnya hanya dibuat satu kali pada puncak pelaksanaan upacara Wara karena 

prosesnya membutuhkan biaya besar serta tenaga yang cukup banyak. Ia menjelaskan 

bahwa masyarakat Hindu Kaharingan di daerah tersebut biasanya melaksanakan upacara 

Wara secara bergotong-royong sebagai bentuk solidaritas sosial untuk meringankan 

beban biaya dan tenaga. Dalam praktiknya, penentuan lokasi peletakan Kaliring 

diserahkan kepada pihak pelaksana atau penyumbang dana terbesar, dan Kaliring yang 

dibuat akan digunakan secara bersama sebagai tempat penyemayaman tengkorak kepala 

leluhur yang telah di-Wara-kan (Wawancara, 17 September 2021). Sementara itu, 

menurut Ibu Miyah berpendapat bahwa, pelaksanaan upacara Wara secara bergotong-

royong tidak menutup kemungkinan bagi keluarga yang mampu secara ekonomi untuk 

membuat Kaliring secara pribadi. Ia menambahkan bahwa jumlah Kaliring dapat 

disesuaikan dengan kemampuan masing-masing keluarga, sehingga bagi pihak yang 

memiliki sumber daya lebih, diperbolehkan untuk mendirikan Kaliring lebih dari satu 

sebagai bentuk penghormatan khusus terhadap leluhur (Wawancara, 17 September 2021). 

Fenomena kolaborasi komunitas ini sesuai dengan penelitian Gepu (2021), yang 

menunjukkan bahwa ritual kematian Hindu Kaharingan dalam kasus Tata Dalo 

melibatkan nilai gotong-royong sosial, budaya, dan ekonomi yang kuat. Keberadaan 

Kaliring yang mampu memuat lebih dari satu tengkorak dari keluarga berbeda juga 

memperlihatkan struktur relasi sosial-ekonomi yang saling mendukung, sebagaimana 

dijelaskan Purnama (2017). Kombinasi antara pembagian beban biaya, partisipasi 

komunitas, dan pemaknaan silsilah leluhur membuat Kaliring bukan hanya monumen 

spiritual, tetapi juga simbol solidaritas budaya masyarakat Hindu Kaharingan Barito 

Selatan. 

Karakteristik fisik Kaliring juga mencerminkan kebutuhan praktis dan nilai sosial 

masyarakat Hindu Kaharingan yang menjalankan upacara secara kolektif. Bentuk 

Kaliring khusus untuk daerah Kabupaten Barito Selatan biasanya berbentuk balok atau 

kotak persegi panjang. Hal ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan agar Kaliring dapat 

memuat sejumlah tengkorak kepala dalam satu wadah, mengingat pelaksanaan upacara 

Wara sering dilakukan secara bergotong-royong oleh beberapa keluarga sekaligus. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 158 

 

Berdasarkan hasil wawancara dengan Bapak Yanto (17 September 2021), bentuk 

Kaliring dibuat persegi panjang agar mampu menampung banyak tengkorak kepala yang 

diangkat secara bersamaan dalam satu prosesi. Dengan demikian, bentuk persegi panjang 

ini bukan sekadar preferensi estetika, melainkan solusi fungsional atas kebutuhan upacara 

kematian kolektif yang melibatkan banyak leluhur dari berbagai keluarga. Pandangan ini 

sejalan dengan hasil penelitian Pranata dan Sulandra (2021) yang menegaskan bahwa 

struktur dan bentuk sarana ritual dalam tradisi Hindu Kaharingan tidak hanya memiliki 

fungsi praktis, tetapi juga mengandung makna simbolik yang mencerminkan tatanan 

sosial dan spiritual masyarakat pendukungnya. Gambar berikut memperlihatkan salah 

satu contoh bentuk Kaliring yang digunakan dalam upacara Wara di Kabupaten Barito 

Selatan, yang dirancang untuk menampung lebih dari satu tengkorak kepala leluhur 

sebagai wujud pemuliaan dalam konteks komunal. 

 
Gambar 4.  Bentuk Kaliring 

(Dokumen Narasumber Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021) 

Telah dijelaskan sebelumnya bahwa Kaliring dibuat dari kayu ulin. Ketahanan 

kayu ulin menjadikan Kaliring tidak hanya kokoh secara fisik, tetapi juga memungkinkan 

penggunaannya secara berkelanjutan dalam praktik keagamaan Hindu Kaharingan. 

Dalam kondisi tertentu, Kaliring yang telah digunakan sebelumnya dapat dibuka kembali 

untuk menampung tengkorak anggota keluarga lain, seperti suami, istri, atau anak, 

sehingga mereka dapat disatukan dalam satu tempat pemuliaan leluhur. Berdasarkan 

keterangan Balian Ugandi (Wawancara, 17 September 2021), pembukaan kembali 

Kaliring dilakukan apabila terdapat permintaan dari almarhum semasa hidupnya agar 

nantinya disatukan dengan keluarga terdekat. Proses ini tetap harus diawali dengan 

pelaksanaan upacara Wara serta ritual khusus untuk membuka Kaliring yang telah 

digunakan sebelumnya. Praktik ini menunjukkan adanya nilai kesinambungan spiritual 

dan ikatan kekeluargaan yang kuat dalam sistem kepercayaan Hindu Kaharingan. Hal 

tersebut sejalan dengan pandangan Riwut dan Mahin (2020) yang menyatakan bahwa 

bahan dan bentuk sarana ritual umat Hindu Kaharingan memiliki fungsi simbolik dalam 

menjaga kesinambungan hubungan antara leluhur dan keturunannya serta menegaskan 

konsep tutuh kajang, yakni kesatuan spiritual keluarga dalam satu siklus kehidupan dan 

kematian. Selain itu, tradisi ini mencerminkan nilai kekeluargaan, kontinuitas spiritual, 

dan penghormatan terhadap kehendak almarhum, sekaligus menunjukkan fleksibilitas 

dalam struktur ritus kematian. Penelitian Yoppie (2021) mengungkapkan bahwa dalam 

banyak tradisi pemakaman Dayak, termasuk Hindu Kaharingan, keterhubungan antar-

anggota keluarga tetap dijaga bahkan setelah kematian, yang terwujud dalam praktik 

penggabungan tempat persemayaman leluhur dalam satu struktur sakral seperti Kaliring. 

Proses pembukaan Kaliring bukanlah tindakan biasa, melainkan sebuah ritus 

tersendiri yang dilakukan dengan penuh kehati-hatian, disertai upacara pemurnian. 

Dokumentasi berikut memperlihatkan proses pembukaan Kaliring yang dilakukan oleh 

pemuka agama dan keluarga, sebagai bagian dari penghormatan terhadap leluhur yang 

telah disemayamkan sebelumnya. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 159 

 

 
Gambar 5.  Proses Pembukaan Kaliring 

(Dokumen Narasumber Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021) 

Kaliring di setiap daerah memiliki bentuk dan jumlah tiang yang berbeda-beda, 

mencerminkan variasi lokal dalam praktik keagamaan Hindu Kaharingan. Khususnya 

bagi masyarakat di Kabupaten Barito Selatan, Kaliring dibuat dengan dua tiang utama 

yang terbuat dari kayu ulin. Model konstruksi ini menampilkan dua tiang kayu ulin 

sebagai elemen struktural sekaligus simbolik dalam pelaksanaan upacara Wara. 

Berdasarkan penjelasan Bapak Yanto (Wawancara, 17 September 2021), jumlah tiang 

pada Kaliring di setiap daerah memang bervariasi, namun di Barito Selatan ditetapkan 

dua tiang yang berfungsi sebagai penyangga utama. Tiang tersebut tidak hanya 

memperkuat struktur secara fisik, tetapi juga berperan untuk menahan beban tengkorak 

kepala dalam jumlah besar, sesuai dengan karakter gotong-royong dalam pelaksanaan 

upacara Wara. Penggunaan kayu ulin sebagai bahan utama dipilih karena ketahanannya 

terhadap cuaca dan usia pakai yang panjang, sekaligus mencerminkan simbol kekuatan 

dan keteguhan spiritual masyarakat Hindu Kaharingan. Studi etnografi yang dilakukan 

oleh Daito (2023) memperkuat pemahaman ini dengan menegaskan bahwa elemen kayu 

yang tahan lama dalam struktur ritual tidak hanya berfungsi secara teknis, tetapi juga 

menjadi simbol keberlanjutan hubungan antara manusia dan leluhur. Dalam konteks 

budaya Dayak Kaharingan, keberadaan dua tiang Kaliring menggambarkan 

keseimbangan antara fungsi struktural dan makna moral yakni kekuatan fisik yang 

menopang nilai spiritual kolektif masyarakat. 

 
Gambar 6.  Jumlah tiang pada Kaliring 

(Dokumen Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021) 

Setelah melalui prosesi penyucian oleh Kandung dalam upacara Wara, roh leluhur 

yang sebelumnya disebut liau dipercaya telah mencapai status spiritual yang lebih tinggi. 

Proses ini menandai transisi dari eksistensi duniawi menuju kedewaan, di mana roh yang 

telah disucikan akan dimasukkan ke dalam Kaliring sebagai tempat berstana suci. Pada 

tahap inilah dilakukan pemberian nama baru yang bersifat sakral atau nama dewa. 

Menurut Balian Ugandi (Wawancara, 17 September 2021), setelah proses penyucian 

selesai, tengkorak kepala leluhur akan dimasukkan ke dalam Kaliring, dan roh tersebut 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 160 

 

tidak lagi disebut liau, melainkan menerima nama baru atau nama dewa yang dicatat oleh 

keluarga untuk digunakan dalam ritual selanjutnya. Pemberian nama ini bukan sekadar 

simbolis, melainkan merupakan bentuk transformasi spiritual yang menunjukkan 

penghormatan tertinggi terhadap leluhur. Tradisi ini juga berfungsi sebagai mekanisme 

sosial-religius untuk menjaga kesinambungan antara generasi yang masih hidup dan 

leluhur yang telah tiada. Pranata dan Sulandra (2021) menegaskan bahwa dalam tradisi 

ritual Hindu Kaharingan, penamaan arwah yang telah disucikan merupakan fondasi 

teologis yang memfasilitasi komunikasi spiritual dan penghormatan berkelanjutan 

melalui ritual susulan seperti nampah liau atau persembahan tahunan. Sementara itu, 

Sulandra (2022) menjelaskan bahwa pemberian nama arwah atau dewa merupakan bagian 

dari konsepsi pitra yadnya yang menegaskan penyatuan roh dengan Ranying Hatalla 

Langit, sekaligus memperkuat kohesi spiritual dalam komunitas Hindu Kaharingan. 

Dengan demikian, Kaliring tidak hanya berfungsi sebagai tempat semadi fisik, tetapi juga 

sebagai penanda identitas spiritual dan penghubung komunikasi antara dunia manusia dan 

dunia roh. Inskripsi nama leluhur pada bagian luar Kaliring keluarga Balian Ugandi di 

Desa Kalahieng memperlihatkan bukti visual dari keberlanjutan nilai-nilai spiritual dan 

sosial masyarakat Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah, sekaligus menegaskan 

fungsi teologis Kaliring sebagai ruang sakral yang menjaga kesinambungan hubungan 

antara leluhur dan keturunan. 

 
Gambar 7.  Nama Leluhur yang Tulis pada Kaliring 

(Dokumen Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021) 

Berdasarkan gambar di atas, terlihat dengan jelas bahwa nama leluhur selama 

masa hidupnya dipahat pada bagian luar Kaliring. Penulisan ini bukan sekadar bentuk 

penghormatan, tetapi juga berfungsi sebagai penanda identitas spiritual yang diwariskan 

kepada generasi penerus. Dengan adanya nama yang tertera, pihak keluarga tidak hanya 

dapat mengenang leluhur mereka, tetapi juga mengetahui dengan pasti siapa saja yang 

disemayamkan dalam Kaliring tersebut. Praktik ini mencerminkan komitmen budaya 

Hindu Kaharingan dalam menjaga hubungan antar generasi dan memastikan bahwa setiap 

leluhur tetap dikenang serta dihormati dalam kehidupan spiritual keluarga dan komunitas. 

 

Kesimpulan 

Kaliring merupakan simbol sakral dalam tradisi kematian umat Hindu Kaharingan 

di Kabupaten Barito Selatan yang memiliki fungsi spiritual dan sosial. Dibuat dari kayu 

ulin dan berbentuk persegi panjang dengan dua tiang penyangga, Kaliring menjadi wadah 

penyimpanan tengkorak leluhur dalam upacara Wara pada tingkat Waranya Limbat. 

Secara teologis, Kaliring berperan dalam proses pemuliaan roh leluhur (liau) menjadi 

dewa (Kalilungan) yang menyatu dengan Ranying Hatala Langit. Pemberian nama baru 

mencerminkan transformasi spiritual, sementara nama asli tetap dipahat sebagai identitas 

keluarga. Kaliring juga dihiasi dengan simbol-simbol seperti motif hewan, tumbuhan, 

manusia, dan kain merah, yang masing-masing mengandung makna khusus terkait 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 161 

 

perlindungan, keberlanjutan, dan kekuatan spiritual. Simbol-simbol ini mencerminkan 

nilai-nilai pendidikan (agama, sosial, etika, karakter), nilai ekonomi berbasis kearifan 

lokal, serta nilai budaya yang memperkuat identitas Dayak. Dengan demikian, Kaliring 

menjadi wujud nyata integrasi antara spiritualitas, budaya, dan pendidikan dalam tradisi 

Kaharingan. 

 

Daftar Pustaka 

Anggraini, T., Fitriani, E., & Amri, E. (2020). Makna Simbol Upacara Kematian: 

Suntiang Bungo Sanggua Dan Saluak. Jurnal Socius: Journal of Sociology 

Research and Education, 7(1), 1–15.  

Aprilia, L., & Ita. (2024). Morfologi Dan Kearifan Lokal Dalam Pemanfaatan Pohon Ulin 

(Eusideroxylon Zwageri) di Desa Batu Meranti. Al Kawnu: Science and Local 

Wisdom Journal, 4(2).  

Daito, R. (2023). Materialitas Ritual dan Simbolisme Kayu Ulin dalam Tradisi Dayak 

Kaharingan Kalimantan Tengah. Jurnal Antropologi Nusantara, 18(1), 55–72.  

Derson, D., Lestari, A., & Sigai, E. (2023). Ritual Wara Wara Ritual: Kajian Nilai‑nilai 

Pendidikan Pantugur dalam Ritual Wara Hindu Kaharingan di Kabupaten Barito 

Selatan. HAPAKAT: Jurnal Hasil Penelitian, 2(1).  

Dharnendri, L. Y. (2023). Peran Tradisi Upacara Yadnya Dalam Pelestarian Nilai‑Nilai 

Kearifan Lokal Hindu di Bali. Merdeka: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 1(2), 390–

394.  

Eka, N. (2022). Peran IAHN‑TP Palangka Raya dalam melestarikan identitas kultural 

penganut Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah. Jurnal Penelitian Agama 

Hindu, (Spesial Budaya & Pendidikan), 68–78.  

Etika, T. (2016). Ritual Wara‑Nyalimbat di Desa Paring Lahung Kecamatan Montallat 

(Kajian Teologi Hindu Kaharingan). Widya Katambung, 7(1).  

Gepu, W. (2021). Ritual Toto Dalo pada umat Hindu Kaharingan di Kabupaten Murung 

Raya (Konteks sosial). Dharma Duta: Jurnal Penerangan Agama Hindu, 18(2), 

1–20.  

Hermanto. (2017). Filosofi Hidup dan Kearifan Lokal Dalam Sistem Nilai Budaya 

Masyarakat Indonesia. GEA: Jurnal Pendidikan Geografi, 17(1), 25–35.  

Koswara, A., Nugroho, S., & Santoso, D. (2023). Material Durability of Eusideroxylon 

Zwageri in Dayak Ritual Artefacts. International Journal of Environmental 

Anthropology, 15(2), 112–123.  

Koentjaraningrat. (1915). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Kusumajaya, I. K. (2018). Implementasi Nilai-Nilai Tri Kaya Parisudha dalam 

Meningkatkan Pendidikan Karakter Siswa di Sekolah Dasar. Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pendidikan, 21(1), 17–25.  

Mulyono, I. W. (2020). Makna dan fungsi Panaturan dalam ajaran Hindu Kaharingan. 

Jurnal Jayapangus Press, 3(2), 145–160. 

Nurmalinda, R. (2021). Symbolic Interactionism in Ceremonies of Ritual Medicine in 

Malay Society in Riau Province. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 

23(1), 78–90.  

Paramarta, I. M. (2022). Harmony of Nature and Culture: Symbolism and Environmental 

Education in Ritual. Jurnal Kajian Pendidikan dan Budaya, 5(2), 115–126.  

Pranata, P., & Sulandra, S. (2021). Kearifan Lokal Hindu Kaharingan (Pandangan 

Ketuhanan, Ritual, dan Etika). Dharma Duta: Jurnal Penerangan Agama Hindu, 

19(01), 31-49.  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 162 

 

Pranata, I. G. N., & Sulandra, K. S. (2021). Ritualisasi Leluhur dalam Perspektif Teologi 

Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah. Jurnal Agama dan Budaya Nusantara, 

3(2), 115–130. 

Purnama, I. M. (2015). Kepemimpinan Spiritual dalam Pelaksanaan Yadnya di Bali. 

Denpasar: Universitas Hindu Indonesia Press. 

Riwut, M., & Mahin, E. (2020). Sistem Religi dan Simbolisme Material dalam Tradisi 

Kaharingan di Kalimantan Tengah. Jurnal Kebudayaan Borneo, 14(2), 115–132.  

Samuji. (2021). Hakikat filsafat sebagai dasar ilmu pengetahuan. Paradigma: Jurnal 

Filsafat, Sains, Teknologi, dan Sosial Budaya, 4(1), 12–21.  

Saputra, A. W., & Sihombing, L. H. (2022). Tiwah Ceremony as Hindu Kaharingan 

Practices in Contemporary Dayak Ngaju Society of Kapuas Regency. Jurnal 

Penelitian Agama Hindu, 6(2), 62–76.  

Sukrawati, L. P. (2019). Panca Yadnya dalam Kehidupan Umat Hindu. Surabaya: 

Penerbit Paramita. 

Sulandra, I. W. (2022). Dimensi Teologis dan Sosial dalam Upacara Pitra Yadnya pada 

Komunitas Hindu Kaharingan. Jurnal Kajian Agama dan Budaya Nusantara, 

6(1), 44–59.  

Suriasumantri, J.S. (2005). Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer. Jakarta: Pustaka 

Sinar Harapan. 

Widana, I. G. K., Sadri, N. W., Suksma, I. G. W., & Antara, P. D. (2022). Implikasi 

Aktivitas Ritual Yadnya Umat Hindu pada Aspek Sosial dan Ekonomi. 

Widyanatya, 6(1), 12-24. 

Wirata, I.W. (2023). Fenomenologi Pelaksanaan Upacara Ngaben (Pitra Yadnya) di Kota 

Mataram (Pendekatan Sosiologi Agama). Jurnal Penelitian Agama Hindu, (0).  

Yhani, P. C. (2022). Tri Kaya Parisudha Sebagai Landasan Komunikasi Pendidikan 

Dalam Moderasi Beragama. Satya Widya: Jurnal Studi Agama, 5(1), 74–88.  

Yoppie, C. Y. (2021). Ritual Wara dalam Perspektif Panaturan di Kecamatan Dusun 

Tengah, Kabupaten Barito Timur. Widya Katambung, 14(1).  

Yoppie, M. (2021). Tradisi Pemakaman Masyarakat Dayak dalam Perspektif Sosial 

Budaya. Jurnal Sosiologi Nusantara, 7(1), 45–59.  

Yulianti, R. (2019). Simbol dalam Upacara Adat dan Fungsinya dalam Pendidikan 

Karakter. Jurnal Antropologi Indonesia, 40(2), 89–102.  

 


