Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 10 Nomor 1 (2026)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

f..uxgn.v Pacas

Filosofi Kaliring dalam Upacara Wara di Kabupaten Barito Selatan

Handoko, | Wayan Salendra, Ni Putu Sri Pinatih*, Anak Agung Gede Wiranata
Institut Agama Hindu Negeri Tampung Penyang Palangka Raya, Indonesia
*sri.pinatih@gmail.com

Abstract

Kaliring is a sacred structure used in the Wara death ceremony among the Hindu
Kaharingan community in South Barito Regency, Central Kalimantan. This tradition
serves a dual purpose: physically as a container for ancestral skulls and symbolically as
a representation of the relationship between humans and ancestral spirits. However,
modernization, lifestyle changes, and the lack of academic documentation have led to a
gradual decline in its preservation and meaning. This study aims to describe the physical
form of Kaliring, identify the symbols contained within it, and analyze the cultural and
religious values reflected in the context of the Wara ceremony. The research employs a
qualitative approach with a naturalistic method. Data were collected through participant
observation, in-depth interviews with religious and customary leaders, and
documentation studies of artifacts and ritual records. The findings reveal that Kaliring is
made of ironwood in a rectangular shape supported by two pillars and decorated with
motifs of animals, plants, human figures, and red cloth symbolizing purity and spiritual
strength. These symbols embody educational (religious, social, ethical, and character),
cultural, and economic values that reflect the belief system and social order of the Dayak
Kaharingan people. The culmination of the Wara ceremony is marked by the purification
of skulls by the Kandung (holy person), followed by their placement into the Kaliring as
a symbol of the ancestral spirit’s (liau) transformation into a deity (kalilungan). The study
concludes that Kaliring is a sacred cultural heritage that reinforces spiritual identity and
preserves the continuity of local wisdom within the Hindu Kaharingan community.

Keywords: Wara; Kaliring; Hindu Kaharingan; Cultural Values; Ancestral Symbols

Abstrak

Kaliring merupakan struktur sakral dalam upacara kematian Wara pada
masyarakat Hindu Kaharingan di Kabupaten Barito Selatan, Kalimantan Tengah. Tradisi
ini berfungsi ganda yaitu secara fisik sebagai wadah penyimpanan tengkorak leluhur dan
secara simbolik sebagai representasi hubungan manusia dengan roh nenek moyang.
Namun, modernisasi, perubahan pola hidup, serta minimnya dokumentasi akademik
menyebabkan tradisi ini mulai mengalami pergeseran makna dan praktik. Penelitian ini
bertujuan untuk mendeskripsikan bentuk fisik Kaliring, mengidentifikasi simbol-simbol
yang terkandung di dalamnya, serta menganalisis nilai-nilai budaya dan keagamaan yang
menyertainya dalam konteks upacara Wara. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif
dengan metode naturalistik. Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif, wawancara
mendalam dengan tokoh agama dan tokoh adat, serta studi dokumentasi terhadap artefak
dan catatan ritual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Kaliring terbuat dari kayu ulin
berbentuk persegi panjang dengan dua tiang penyangga, dihiasi motif fauna, flora, figur
manusia, dan kain merah yang melambangkan kesucian serta kekuatan spiritual. Simbol-
simbol tersebut mengandung nilai pendidikan (agama, sosial, etika, karakter), nilai
budaya, dan nilai ekonomi yang merefleksikan sistem kepercayaan serta tatanan sosial
masyarakat Dayak Kaharingan. Puncak upacara Wara ditandai dengan penyucian
tengkorak oleh Kandung (orang suci), yang kemudian menempatkannya ke dalam
Kaliring sebagai lambang transformasi roh (liau) menjadi dewa (kalilungan). Kesimpulan
penelitian menegaskan bahwa Kaliring merupakan warisan budaya religius yang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



berfungsi memperkuat identitas spiritual dan menjaga kesinambungan nilai-nilai kearifan
lokal masyarakat Hindu Kaharingan.

Kata Kunci: Wara; Kaliring; Hindu Kaharingan; Nilai Budaya; Simbol Leluhur

Pendahuluan

Indonesia memiliki berbagai ragam jenis kebudayaan yang tersebar di seluruh
pelosok negeri, mulai dari rumah adat, upacara adat, upacara keagamaan, pakaian
tradisional, tarian adat, alat musik dan lagu, senjata tradisional, makanan khas, dan masih
banyak lagi. Setiap wilayah di Indonesia memiliki keunikan budaya masing-masing yang
menjadi ciri khas dan identitas daerah tersebut. Salah satu aspek penting dari kebudayaan
Indonesia adalah upacara keagamaan, yang tidak hanya sebagai bentuk penghormatan
terhadap leluhur tetapi juga sebagai sarana untuk melestarikan nilai-nilai luhur yang
diwariskan dari generasi ke generasi (Koentjaraningrat, 2015).

Kebudayaan terkait upacara keagamaan, khususnya Hindu Kaharingan di wilayah
Kalimantan Tengah, menunjukkan keunikan tersendiri dengan variasi penyebutan dan
rangkaian upacara yang berbeda di setiap wilayah namun tetap memiliki tujuan yang
sama. Upacara keagamaan Hindu Kaharingan mencakup berbagai upacara seperti
kehamilan, pernikahan, kelahiran, dan kematian. Salah satu upacara penting dalam agama
Hindu Kaharingan adalah upacara kematian, yang dikenal dengan istilah “Wara” di
wilayah Barito Selatan. Menurut Etika (2016), tujuan utama dari upacara Wara adalah
mengantarkan roh para leluhur yang telah meninggal agar mendapatkan tingkatan yang
lebih tinggi yaitu Lewu Tatau (surga). Dan, salah satu elemen penting dalam upacara
Wara adalah Kaliring, sebuah simbol penghormatan kepada leluhur yang akan didirikan
pada puncak upacara Wara. Kaliring di beberapa kabupaten di Kalimantan Tengah
memiliki variasi dalam bentuk dan fungsi, yang menunjukkan kekayaan budaya dan
keunikan masing-masing daerah. Oleh karena itu, perlu adanya pengkajian mendalam
terkait Kaliring yang ada di Kabupaten Barito Selatan untuk mengidentifikasi perbedaan
tersebut dan menjadikannya sebagai ciri khas tersendiri. Penelitian ini penting khususnya
bagi generasi muda sebagai penerus kebudayaan agar mereka dapat memahami
perbedaan, filosofi, dan nilai-nilai yang terkandung dalam Kaliring. Dengan demikian,
nilai-nilai budaya ini dapat terus dilestarikan dan keberadaan Kaliring dapat diketahui
oleh seluruh masyarakat Indonesia (Eka, 2022).

Kajian tentang Kaliring masih sangat minim, menunjukkan adanya gap analisis
serius dalam studi ritual Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah. Padahal, struktur
simbolik seperti Kaliring memiliki potensi besar untuk mengungkap identitas dan nilai
lokal yang khas. Studi Paramarta (2022) terhadap Balai Basarah struktur simbolik dalam
konteks ritual Kaharingan menekankan pentingnya penelitian mendalam terhadap
elemen-elemen lokal ini untuk menghindari homogenisasi budaya dan kehilangan nilai
aslinya. Selain itu, Nurmalinda (2021) dalam analisis interaksionisme simbolik pada
ritual pengobatan masyarakat Melayu di Riau menyoroti bahwa tanpa kajian khusus
terhadap simbol ritual, makna lokal sering terabaikan oleh penelitian umum. Dengan
demikian, sebuah penelitian komprehensif terhadap Kaliring di Kabupaten Barito Selatan
sangat diperlukan untuk mengisi kekosongan pengetahuan dan memberikan kontribusi
signifikan terhadap pengembangan ilmu pengetahuan budaya di Indonesia.

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan, menggali simbol-simbol, dan
menganalisis nilai-nilai Kaliring dalam upacara Wara di Kabupaten Barito Selatan.
Dengan harapan, hasil dari penelitian ini dapat menjadi sumbangan pemikiran dan ide-
ide positif dalam pengembangan ilmu pengetahuan saat ini dan di masa depan. Penelitian
ini diharapkan dapat memberikan wawasan baru dan memperkuat pemahaman tentang
pentingnya pelestarian budaya dalam konteks upacara keagamaan Hindu Kaharingan.

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Metode

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan
naturalistik yang dilakukan dalam kondisi alamiah untuk memahami kompleksitas
interaksi masyarakat terkait nilai-nilai Kaliring dalam upacara Wara di Kabupaten Barito
Selatan. Lokasi penelitian dipilih di Kabupaten Barito Selatan karena memiliki upacara
kematian yang disebut Wara, di mana terdapat elemen penting yang disebut Kaliring,
yang nilai-nilainya perlu dikaji secara mendalam agar dapat diketahui oleh masyarakat
luas. Objek penelitian ini adalah Kaliring dalam upacara Wara, sedangkan subjek
penelitian meliputi Balian (rohaniawan) dan tokoh masyarakat yang memiliki
pengetahuan tentang nilai-nilai Kaliring. Penelitian ini menggunakan dua jenis data: data
primer dan data sekunder. Data primer diperolen melalui wawancara dengan informan,
sementara data sekunder diperoleh dari buku, artikel, jurnal, dokumen, dan sumber
tertulis lainnya. Peneliti bertindak sebagai instrumen utama, dengan instrumen
pendukung meliputi pedoman wawancara, kamera, ponsel, dan alat tulis untuk
mengumpulkan data secara efektif dan efisien. Teknik pengumpulan data meliputi
observasi, wawancara, studi dokumen, dan studi pustaka. Observasi dilakukan dengan
mengamati langsung fenomena di lapangan, wawancara dilakukan untuk menggali
informasi dari informan, studi dokumen digunakan untuk memperkuat data yang
diperoleh, dan studi pustaka dilakukan dengan mengumpulkan data dari sumber-sumber
tertulis yang relevan. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan analisis
deskriptif kualitatif dengan cara menguraikan, menggambarkan, dan menginterpretasikan
nilai-nilai Kaliring dalam upacara Wara di Kabupaten Barito Selatan.

Hasil dan Pembahasan

Upacara kematian merupakan rangkaian ritual simbolik yang dilaksanakan
sebagai bentuk penghormatan terakhir kepada orang yang telah meninggal, serta sebagai
sarana menjaga harmoni antara dunia yang hidup dan dunia roh. Secara umum, upacara
ini mencerminkan simbolisasi perjalanan roh menuju alam akhirat dan menjadi ekspresi
nilai-nilai sosial dan spiritual dalam komunitas. Anggraini, Fitriani, dan Amri (2020)
menjelaskan bahwa dalam tradisi masyarakat Nagari Salayo, Sumatera Barat, upacara
kematian disertai dengan penggunaan atribut simbolik seperti suntiang bungo sanggua
dan saluak yang dikenakan pada jenazah, sebagai bentuk penghormatan dan simbol
solidaritas antar anggota masyarakat. Dalam konteks Kalimantan Tengah, upacara
kematian juga memiliki makna dan nilai simbolik yang mendalam, dengan ragam
penyebutan yang berbeda di setiap komunitas Dayak. Di Kabupaten Barito Selatan, ritual
ini dikenal dengan istilah Wara, sebuah terminologi khusus yang digunakan oleh umat
Hindu Kaharingan dari subetnis Lawangan, Taboyan, Dusun, dan Bentian. Istilah Wara
memiliki kesetaraan makna dengan berbagai upacara kematian lainnya di komunitas
Dayak, seperti Tiwah pada suku Ngaju, Marabia di kalangan Dayak Maanyan Kampung
Sepuluh, Ijambe pada Dayak Maanyan Paju Empat, Mambuntang di Dayak Dusun Deah,
serta Nganjan pada Dayak Pesaguan. Meskipun penyebutannya berbeda, inti dari ritual
tersebut tetap sama, yaitu sebagai tahap akhir dari proses pemakaman yang bertujuan
mengantarkan roh leluhur menuju Lewu Tatau (surga) melalui prosesi ritualistik yang
sarat simbol dan nilai keagamaan.

Menurut Ibu Anti, Ketua Majelis Resort Agama Hindu Kaharingan di Barito
Selatan, Wara bukanlah sekadar upacara adat, melainkan sebuah ritual keagamaan yang
sakral dan religius bagi komunitas Dayak seperti Lawangan, Taboyan, Dusun, dan
Bentian. Istilah Wara dalam pemahaman lokal mengandung unsur makna: “warga”, “ahli
waris”, “ritual”, dan “almarhum”, yang mencerminkan hubungan spiritual antara keluarga
yang ditinggalkan dan roh leluhur yang telah meninggal (Yoppie, 2021). Tujuan utama

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



dari ritual ini adalah untuk mengantarkan arwah leluhur menuju tempat suci yang dikenal

sebagai Lewu Tatau (surga), melalui proses spiritual yang panjang dan penuh makna,

seperti pemanggilan roh (mangantan), persembahan sesaji (pantugur), serta pemurnian

simbolik dalam bentuk kaliring dan balai basarah (Derson, Lestari, & Sigai, 2023).

Sebagai tahap akhir dalam rangkaian upacara kematian, Wara menunjukkan kedalaman

makna religius dan nilai-nilai budaya yang sangat penting dalam kehidupan masyarakat

Hindu Kaharingan (Etika, 2016). Ritual ini bukan hanya berfungsi sebagai sarana

pelepasan roh, tetapi juga memperkuat kohesi sosial dan mempertegas identitas spiritual

umat Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah (Anggraini, Fitriani, & Amri, 2020).

Terkait dengan tingkatan dalam pelaksanaan upacara Wara, Etika (2016 dalam
Penelitiannya juga menjelaskan upacara Wara memiliki tiga tingkatan, yaitu:

1. Tingkat kecil atau rendah (nista), Ritual Wara tingkatan yang kecil yaitu upacara
dilaksanakan secara sederhana dengan durasi waktu pelaksanaan satu hari dan satu
malam. Ritual pada Wara tingkatan ini biasa disebut Nundru Okan atau Nutui Kuta
Kanen.

2. Tingkat sedang atau menengah (madya) Ritual Wara tingkat sedang yaitu upacara
dilaksanakan agak meriah bila dibandingkan dengan tingkat Nundru Okan dengan
lama pelaksanaan tiga hari tiga malam dan atau lima hari lima malam. Ritual Wara
tingkat sedang disebut Wara.

3. Tingkat besar atau utama Ritual Wara tingkat besar atau utama yaitu ritual
dilaksanakan sangat meriah dengan lama pelaksanaan dua kali tujuh hari tujuh malam
(14 hari dan 14 malam). Ritual Wara tingkat besar atau utama ini disebut Wara-
Nyalimbat atau Jabing Salimbat.

Upacara atau ritual Wara umumnya dilaksanakan selama 14 hari 14 malam, yang
menandai tahap akhir dari rangkaian upacara kematian dalam tradisi Hindu Kaharingan.
Salah satu tahapan penting dalam prosesi ini adalah pembongkaran makam untuk
mengangkat tulang belulang mendiang yang telah dikuburkan sebelumnya. Tulang-tulang
ini kemudian diritualkan dan dipindahkan ke dalam wadah khusus yang telah disiapkan
oleh keluarga, seperti Kaliring, Sandung, atau Tambak, sesuai dengan tradisi lokal yang
berlaku. Selain itu, keluarga juga menyiapkan Jabing Salimbat, yakni perahu atau peti
kayu yang dihanyutkan sebagai bagian dari simbol pelepasan roh ke alam Lewu Tatau
(surga).

Menurut Etika (2016), Kaliring adalah tempat atau struktur ritual yang digunakan
untuk menyimpan tulang belulang dan tengkorak leluhur dalam rangkaian upacara Wara
di Kabupaten Barito. Fungsi Kaliring ini pada dasarnya identik dengan Sandung, yaitu
sebagai media penyimpanan jasad yang telah dimurnikan secara spiritual. Namun, istilah
dan bentuk penyimpanan tersebut dapat berbeda tergantung wilayah di Kalimantan
Tengah. Misalnya, di daerah lain dikenal pula sebutan seperti Sandung Raung, Sandung
Tulang, dan Pampak (Wasrie, 2019). Meskipun istilah dan bentuknya bervariasi, semua
struktur tersebut memiliki makna yang sama, yakni sebagai bentuk penghormatan
terakhir dan pemuliaan terhadap roh leluhur, serta sebagai representasi kesinambungan
hubungan antara dunia manusia dan dunia roh dalam keyakinan Hindu Kaharingan.

Jika ditinjau dari segi filosofi, istilah filosofi dapat dipahami sebagai kajian
rasional dan kritis terhadap hakikat segala sesuatu termasuk asal-usul, sebab, dan hukum
keberadaan. Samuji (2021) menjelaskan bahwa secara etimologis istilah philosophia
berasal dari bahasa Yunani philein (mencintai) dan sophia (kebijaksanaan), sehingga
filsafat secara harfiah berarti “cinta kebijaksanaan” yang bersifat menyeluruh, mendasar,
dan reflektif terhadap realitas. Hermanto (2017) menambahkan bahwa filosofi hidup
suatu masyarakat tercermin dalam sistem nilai yang menjadi dasar bagi tatanan budaya,
moral, dan religius komunitasnya. Sejalan dengan itu, Suriasumantri (2005) menegaskan

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



bahwa filsafat membantu manusia memahami makna terdalam dari realitas, termasuk
hakikat kehidupan dan kematian. Dalam konteks Kaliring, filosofi tersebut tampak
melalui cara masyarakat Hindu Kaharingan memberikan penghormatan simbolik
terhadap jasad dan roh leluhur melalui struktur ritual yang sarat makna, di mana Kaliring
bukan sekadar wadah fisik, tetapi juga media spiritual yang merepresentasikan hubungan
antara manusia, leluhur, dan dunia ilahi.

Menurut Balian Ugandi, tokoh agama Hindu Kaharingan di Kabupaten Barito
Selatan, terdapat perbedaan mendasar antara Kaliring dan Sandung. Kaliring berasal dari
bahasa Ngaju yang berarti Sandung, namun memiliki fungsi yang berbeda. Sandung
digunakan untuk menyimpan seluruh tulang-belulang, sedangkan Kaliring hanya
digunakan untuk tengkorak kepala, sementara tulang-belulang lainnya diletakkan pada
bagian bawah Kaliring yang berbentuk peti atau guci (Wawancara, 17 September 2021).
Penjelasan ini memperlihatkan adanya struktur pemaknaan filosofis bahwa bagian tubuh
khususnya tengkorak yang dianggap sebagai pusat roh mendapatkan tempat khusus,
sedangkan tulang-belulang lainnya diposisikan secara simbolik di bagian bawah. Dengan
demikian, Kaliring tidak sekadar berfungsi sebagai tempat penyimpanan tulang, tetapi
juga sebagai wujud visual dari pandangan hidup masyarakat terhadap kematian, jiwa, dan
alam akhirat. Nilai-nilai spiritual, kosmologis, dan sosial yang terkandung dalam struktur
tersebut kemudian memperkuat identitas keagamaan umat Hindu Kaharingan. Temuan
dari Saputra dan Sihombing (2022) menunjukkan bahwa upacara Tiwah dalam Hindu
Kaharingan memegang peranan penting dalam mengarahkan roh leluhur menuju alam
atas, yang mencerminkan sistem kosmologi dan relasi manusia-roh dalam komunitas
Dayak Ngaju. Selain itu, menurut Eka (2022), institusi pendidikan Hindu seperti IAHN-
TP Palangka Raya ikut berperan dalam melestarikan identitas kultural Kaharingan,
termasuk pemahaman ritual dan simbol-simbol religius yang menjadi bagian dari warisan
spiritual masyarakat.

Selain penjelasan dari tokoh agama, pemahaman masyarakat terhadap filosofi
Kaliring juga menunjukkan dimensi spiritual yang dalam. Salah satu warga, Bapak
Samsulni, dalam wawancara pada 17 September 2021, menjelaskan bahwa: “Kaliring
berasal dari Waranya Limbat yang mengharuskan adanya Kaliring. Karena dengan
dimasukkannya tengkorak kepala kedalam Kaliring, maka Liau (sebuatan untuk roh
leluhur yang sudah meninggal) berubah menjadi Dewa Kalilungan”. Pernyataan ini
menegaskan bahwa Kaliring tidak hanya berfungsi sebagai tempat penyimpanan jasad,
melainkan sebagai sarana transformasi spiritual. Dengan demikian, Kaliring dibuat dalam
rangkaian upacara Wara untuk membantu proses pengangkatan roh leluhur menjadi
entitas suci atau dewa (Dewa Kalilungan), sesuai dengan kepercayaan dalam ajaran
Hindu Kaharingan.

Upacara Wara merupakan bentuk penghormatan terakhir terhadap roh orang yang
telah meninggal, yang menandai proses peralihan dari dunia fana menuju alam spiritual.
Dalam praktik keagamaan masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah, upacara ini juga
dikenal dengan istilah Tiwah, yang memiliki makna serupa, yakni penyucian roh agar
mencapai kesempurnaan. Dasar teologis pelaksanaan upacara ini bersumber dari
Panaturan Agama Hindu Kaharingan (Majelis Besar Agama Hindu Kaharingan, 2009),
kitab suci umat Hindu Kaharingan, yang dalam Pasal 57 Ayat 2 menyatakan:

Gawin tiwah iete gawi huang pampatei tuntang ije inyewaut pampatei iete

janjulanan buli haluli umba Ranying Hattala Langit tumun ije jadi inukas awei

akan gagenep ulun kalunen, ie buli haluli manalih palus humba Ranying Hattala

Langit, manyarurui janjulanae ie tesek dumah bara Ranying Hattala Langit.

Terjemahannya:

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Upacara Tiwah, yaitu upacara kematian dan yang disebut kematian, yaitu jalan

pulang kembali kepada Ranying Hattala Langit menurut yang sudah ditetapkan

oleh-Nya, bagi setiap manusia, yang pulang kembali langsung menyatu pada

Ranying Hattala Langit.

Berdasarkan kutipan tersebut menunjukkan bahwa dalam ajaran Hindu
Kaharingan, Kaliring memiliki kedudukan sentral sebagai media sakral yang
mengantarkan roh (liau) menuju penyatuan suci dengan Ranying Hattala Langit.
Sebagaimana dijelaskan oleh Mulyono (2020), teks Panaturan mengandung sistem
simbol yang menuntun manusia memahami relasi spiritual antara kehidupan dan
kematian melalui ritual Wara. Dengan demikian, Kaliring tidak sekadar berfungsi sebagai
wadah fisik, melainkan sebagai manifestasi teologis dari proses transformasi roh menuju
kesempurnaan spiritual dalam sistem kepercayaan Kaharingan.

Pelaksanaan upacara Wara di Kabupaten Barito Selatan tidak dapat dilepaskan
dari kerangka ajaran agama Hindu, khususnya dalam konteks Panca Yadnya yang
menjadi fondasi spiritual umat Hindu, termasuk dalam tradisi Hindu Kaharingan. Panca
Yadnya merupakan lima bentuk pengorbanan suci yang dilakukan secara tulus dan ikhlas
sebagai wujud bhakti kepada Tuhan, leluhur, sesama manusia, makhluk hidup lain, dan
para resi. Salah satu bentuk yadnya yang sangat relevan dalam pelaksanaan Wara adalah
Pitra Yadnya, yaitu persembahan suci kepada leluhur sebagai bentuk penghormatan
terakhir dan pemuliaan terhadap roh orang yang telah meninggal.

Sukrawati (2019) menyatakan bahwa Panca Yadnya adalah pemujaan atau
persembahan suci, baik material maupun non-material, yang dilakukan dengan tulus dan
suci demi tujuan luhur. Dalam konteks ini, Kaliring dalam upacara Wara tidak sekadar
berfungsi sebagai tempat menyimpan tulang-belulang, tetapi juga sebagai simbol
penghormatan spiritual dalam pelaksanaan Pitra Yadnya. Kaliring merepresentasikan
ruang sakral tempat roh leluhur yang telah disucikan bersemayam dan diyakini
memberikan restu serta perlindungan bagi keturunannya yang masih hidup. Lebih lanjut,
implikasi nilai-nilai Pitra Yadnya dalam penghormatan terhadap leluhur juga diperkuat
oleh studi terkini di Bali. Dharnendri (2023) menunjukkan bahwa tradisi Yadnya,
termasuk Pitra Yadnya, berfungsi sebagai sarana penting untuk melestarikan nilai
kearifan lokal seperti kebersamaan sosial, penghormatan terhadap roh leluhur, dan
harmoni ekologis yang relevan secara kontekstual dengan peran Kaliring dalam upacara
Wara di Kalimantan Tengah.

Rangkaian upacara kematian di Kalimantan Tengah memiliki variasi lokal yang
mencerminkan kekayaan tradisi tiap komunitas Hindu Kaharingan. Di wilayah Barito
Selatan, khususnya di Desa Kalahieng, ritual ini dikenal dengan sebutan upacara Wara.
Menurut Yardianto, salah seorang tokoh adat Hindu Kaharingan di desa tersebut,
pelaksanaan upacara Wara terdiri atas tiga tingkatan, yaitu: pertama, pelaksanaan selama
tiga hari tiga malam; kedua, lima hari lima malam yang disertai dengan pengorbanan
seekor kerbau; dan ketiga, empat belas hari empat belas malam yang dikenal dengan
sebutan Waranya Limbat, pada tahap inilah dilakukan prosesi ngaliring sebagai puncak
upacara (Wawancara, 17 September 2021). Berdasarkan keterangan tersebut, pembuatan
Kaliring dipahami sebagai bentuk penghormatan tertinggi terhadap roh leluhur (Liau)
yang telah mencapai tahap penyucian sempurna. Temuan ini sejalan dengan hasil
penelitian Saputra dan Sihombing (2022) yang menjelaskan bahwa upacara kematian
dalam tradisi Hindu Kaharingan merupakan sarana transendental untuk mengantarkan roh
menuju penyatuan dengan Ranying Hattala Langit melalui simbolisme dan tahapan ritual
yang sakral.

Struktur pelaksanaan Wara mencerminkan prinsip dasar ajaran Hindu yang
mengatur pelaksanaan setiap Yadnya secara bertahap dan disesuaikan dengan kesiapan

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



spiritual maupun material keluarga. Salah satu aspek penting dalam setiap pelaksanaan
Yadnya adalah kehadiran orang suci (sulinggih) yang memiliki otoritas dalam memimpin
ritual. Sukrawati (2019) menegaskan bahwa yang memiliki kewenangan untuk
memimpin suatu upacara Yadnya adalah orang suci/orang bijaksana, yang dalam
hidupnya telah melakukan penyucian lahir dan batin melalui suatu upacara padiksa dan
pawinten. Purnama (2015) juga menekankan bahwa pemimpin ritual memperoleh
kewenangan tersebut melalui pendidikan spiritual yang mendalam dan penyucian diri
secara berkelanjutan. Dalam tradisi Hindu Kaharingan, pemimpin spiritual dalam upacara
Wara disebut Kandung. Sosok Kandung memiliki peran sentral dalam prosesi puncak
pendirian Kaliring, terutama melalui pelaksanaan sub-ritual yang dikenal dengan sebutan
Bokas. Berdasarkan keterangan Yardianto, seorang tokoh adat Hindu Kaharingan di Desa
Kalahieng, Kandung merupakan figur yang berwenang menyelesaikan seluruh tahapan
upacara Wara, termasuk proses penyucian roh leluhur dan penempatannya ke dalam
Kaliring (Wawancara, 17 September 2021). Dengan demikian, upacara Wara bukan
hanya serangkaian ritual besar, melainkan terdiri atas beberapa sub-ritual yang saling
berkaitan secara simbolik dan spiritual. Di antara tahapan tersebut, Bokas berfungsi
sebagai tahap pemuliaan roh menuju kesucian, yang menandai transformasi Liau menjadi
entitas suci yang siap menyatu dengan Ranying Hattala Langit. Peran Kandung tidak
hanya bersifat simbolik, tetapi juga fungsional sebagai mediator antara dunia manusia dan
dunia roh. Hal ini sejalan dengan temuan Pranata dan Sulandra (2021) yang menegaskan
bahwa dalam sistem keagamaan Hindu Kaharingan, pemimpin ritual memiliki legitimasi
spiritual dalam menjaga kesinambungan antara manusia, alam, dan kekuatan ilahi melalui
tahapan ritual dan simbolisme yang mendalam.

Upacara Bokas merupakan salah satu subritual penting dalam Wara, yang
berfungsi sebagai proses penyucian roh leluhur, terutama pada bagian tengkorak kepala.
Prosesi ini dilakukan oleh seorang Kandung yang telah menjalani penyucian spiritual dan
memiliki otoritas ritual, dengan tujuan agar roh yang disebut liau layak disemayamkan di
Kaliring sebagai wujud Pitra Yadnya. Gambar berikut menunjukkan salah satu
dokumentasi lapangan tentang pelaksanaan penyucian tengkorak kepala dalam upacara
Bokas di Kabupaten Barito Selatan.

Gambar 1. Penyucian Tengkorak Kepala Pada Upacara Bokas

(Dokumen Narasumber Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021)

Pelaksanaan upacara Wara dengan tingkatan dan rangkaian ritual termasuk
subritual Bokas yang sudah dijelaskan sebelumnya, selanjutnya memasuki tahap spiritual
yang lebih dalam, yaitu penyucian tengkorak dengan kandungan makna filosofis yang
kuat. Tahapan ini menegaskan status Kaliring tidak hanya sebagai tempat penyimpanan
jasad tetapi sebagai sarana pemuliaan leluhur melalui penyatuan spiritual dalam Pitra
Yadnya. Pemuliaan dan kewajiban moral terhadap leluhur ini selaras dengan temuan
dalam studi antropologis dan sosiologi agama Hindu. Misalnya, Wirata (2023) dalam
penelitian Phenomenologi Pelaksanaan Upacara Ngaben (Pitra Yadnya) menegaskan
bahwa Pitra Yadnya adalah pemenuhan utang spiritual kepada leluhur serta kewajiban

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



untuk memastikan roh mereka mencapai kedamaian dan kesejahteraan setelah kematian.
Selain itu, Widana et al. (2022) dalam studi mereka menyatakan bahwa upacara Yadnya
memiliki implikasi sosial ekonomi yang memperkuat jaringan solidaritas, sehingga
penghormatan terhadap leluhur juga berperan dalam menjaga kohesi budaya dan
keberlanjutan tradisi lokal. Dengan demikian, penyucian tengkorak dan pendirian
Kaliring bukan sekadar ritual simbolik, melainkan aspek central dari pemenuhan moral,
spiritual, dan sosial dalam sistem kepercayaan Hindu Kaharingan.

Kaliring pada umunya terbuat dari kayu ulin. Penggunaan kayu ulin
(Eusideroxylon zwageri) dalam pembuatan Kaliring bukan sekadar pilihan material,
melainkan bermakna filosofis dan spiritual. Menurut Ibu Miyah, selaku umat Hindu
Kaharingan di Desa Kalahieng, kayu ulin dipilih sebagai bahan utama dalam pembuatan
Kaliring karena dianggap memiliki kesucian dan kekuatan spiritual. la menyatakan
bahwa kayu ulin dipercaya mampu bertahan hingga ratusan tahun dan tidak mudah rusak,
sehingga melambangkan keabadian roh leluhur serta keteguhan keyakinan umat terhadap
kekuatan alam (Wawancara, 17 September 2021). Pandangan ini sejalan dengan temuan
Aprilia dan Ita (2024) yang menjelaskan bahwa dalam kepercayaan masyarakat Dayak,
kayu ulin dipandang sebagai simbol keteguhan, kekuatan, dan perlindungan spiritual
karena sifatnya yang tahan terhadap waktu dan kerusakan. Berdasarkan hal tersebut maka
bagi umat Hindu Kaharingan, kayu ini dianggap suci dan layak untuk memuliakan leluhur
karena ketahanannya yang luar biasa terhadap kerusakan dan serangan organisme
pembusuk. Penelitian oleh Koswara et al. (2023) juga menunjukkan bahwa kayu ulin
memiliki kepadatan sangat tinggi dan daya tahan alami terhadap kelembapan dan
serangga, yang membuatnya ideal untuk digunakan dalam artefak ritus adat seperti
Sandung dan Kaliring. Hal ini menegaskan bahwa kualitas material langsung
mencerminkan intensitas penghormatan spiritual, semakin abadi bahan yang digunakan,
semakin kuat penghormatan yang diwujudkan kepada leluhur.

Fenomena ini selaras dengan temuan dari studie antropologis terhadap arsitektur
tradisional Dayak, yang menegaskan bahwa ketahanan fisik ulin yang dapat mencapai
umur lebih dari seratus tahun menjadi simbol kesinambungan hubungan antargenerasi
dan keabadian roh leluhur dalam budaya lokal. Oleh karena itu, keberadaan Kaliring
tertua yang masih berdiri di Kabupaten Barito Selatan diperkirakan berusia lebih dari 100
tahun bukan hanya artefak budaya, tetapi juga manifestasi dari nilai spiritual,
keberlangsungan tradisi, dan penghormatan terhadap leluhur. Gambar berikut
memperlihatkan Kaliring tertua di Kabupaten Barito Selatan, yang menampilkan teknik
konstruksi kayu ulin dan ornamen khas Hindu Kaharingan, serta menegaskan pentingnya
bahan dan struktur dalam konteks ritus pemuliaan leluhur.

Gambar 2. Kaliring Tertua di Kabupaten Barito Selatan
(Dokumen Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021)
Sebagai bagian dari warisan budaya religius masyarakat Hindu Kaharingan,
Kaliring tidak hanya dipandang sebagai perangkat ritual, tetapi juga sebagai media

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



simbolik yang merepresentasikan nilai-nilai kehidupan. Simbol-simbol yang terdapat
dalam Kaliring, seperti motif hewan, tumbuhan, manusia, dan kain merah, mengandung
makna filosofis yang mendalam dan mencerminkan kosmologi Hindu Kaharingan.
Menurut Balian Ugandi, motif hewan seperti burung enggang melambangkan hubungan
spiritual antara manusia dan roh leluhur, sedangkan motif tumbuhan seperti daun rotan
dan sirih merepresentasikan ikatan manusia dengan alam dan keberlanjutan hidup. Motif
manusia, sering kali dihadirkan dalam bentuk simbolik, menandai penghormatan
terhadap leluhur dan peran sosial dalam komunitas. Adapun kain merah dipahami sebagai
lambang kekuatan magis dan pelindung dari energi negatif, serta penanda kesakralan
ruang ritual (Wawancara, 17 September 2021). Simbol-simbol ini tidak hanya berfungsi
dalam ranah religius, tetapi juga mengandung nilai-nilai pendidikan seperti pembelajaran
agama, sosial, etika, dan karakter. Selain itu, simbol-simbol tersebut memiliki nilai
ekonomi karena didukung oleh kerajinan lokal, dan juga nilai budaya yang memperkuat
identitas kolektif masyarakat Dayak. Penelitian oleh Yulianti (2019) menegaskan bahwa
simbol dalam upacara adat memainkan peran penting dalam membentuk karakter dan
kesadaran budaya generasi muda, sekaligus menjaga keberlanjutan pengetahuan lokal
dalam masyarakat tradisional.

Menurut Bapak Yanto, selaku tokoh adat Hindu Kaharingan di Desa Kalahieng,
pendirian Kaliring dalam upacara Wara merupakan tahap puncak dari seluruh rangkaian
proses pemuliaan roh leluhur. la menyatakan bahwa setelah Kaliring didirikan, keluarga
almarhum dianggap telah menuntaskan segala kewajiban ritual kematian dan memasuki
fase kehidupan baru, walaupun keluarga masih diperbolehkan melakukan bentuk yadnya
lain seperti menghaturkan doa dan persembahan kepada roh leluhur yang telah didewakan
(Wawancara, 17 September 2021). Pernyataan ini menegaskan bahwa fungsi Kaliring
tidak semata-mata bersifat seremonial, melainkan merupakan simbol transisi dari
kewajiban duniawi menuju relasi spiritual yang abadi. Temuan tersebut selaras dengan
hasil penelitian Saputra dan Sihombing (2022) yang menunjukkan bahwa upacara Tiwah
(atau Wara) dalam sistem kepercayaan Hindu Kaharingan berfungsi sebagai sarana
transformasi spiritual di mana roh leluhur dipersiapkan untuk bergabung dengan alam
yang lebih tinggi melalui tahapan ritual simbolik dan institusional.

Kaliring juga merepresentasikan perubahan status roh dari liau menjadi dewata
yang patut dihormati. Proses ini mencerminkan ajaran Pitra Yadnya, di mana
penghormatan kepada leluhur tidak berhenti pada pelaksanaan upacara kematian,
melainkan terus dilanjutkan melalui persembahan dan doa secara berkala. Tradisi ini
mengajarkan bahwa keberlanjutan relasi antara manusia dan leluhur merupakan bagian
penting dari harmoni spiritual dalam kehidupan umat Hindu Kaharingan. Gambar berikut
memperlihatkan Kaliring milik keluarga Balian Ugandi, yang menjadi simbol konkret
pemuliaan leluhur dan bagian dari warisan ritual yang diwariskan lintas generasi.

Gambar 3. Kaliring keluarga Balian Ugandi
(Dokumen Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021)

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pemaknaan posisi tengkorak kepala dalam Kaliring menjelaskan fungsi ritual
yang mendalam. Menurut Bapak Ariahawinata, fungsi inti dari kehadiran Kaliring adalah
untuk membedakan secara simbolis antara tengkorak kepala dan tulang-tulang tubuh
lainnya. la menyatakan bahwa tengkorak kepala menempati posisi tertinggi karena
dianggap sebagai pusat pikiran, perilaku, dan moralitas manusia, kemampuan
membedakan tindakan baik dan buruk, dan dengan menempatkan tengkorak tersebut
dalam Kaliring diharapkan nilai-nilai kebaikan akan terpancar bagi keluarga dan
komunitas (Wawancara, 17 September 2021). Pengangkatan dan penempatan tengkorak
secara khusus mencerminkan prinsip Tri Kaya Parisudha yang menuntut kesucian
pikiran, ucapan, dan tindakan. Studi filosofi Hindu menunjukkan bahwa kepala dianggap
pusat moral dan kesadaran, penempatannya dalam ritual kematian mengandung nilai
spiritual yang besar dan berimplikasi pada struktur kebajikan moral (manacika, wacika,
kayika) (Kusumajaya, 2018). Selain itu, penelitian oleh Yhani (2022) menegaskan bahwa
Tri Kaya Parisudha merupakan kerangka etis Hindu yang menekankan bahwa “berpikir
baik, berbicara baik, dan bertindak baik” merupakan landasan moral dan spiritual suatu
komunitas. Dengan demikian, penempatan tengkorak kepala dalam ritual Kaliring tidak
hanya berfungsi ritualistik fisik, tetapi juga mengandung nilai moral-spiritual yang
mendalam serta berimplikasi pada struktur kebajikan kolektif masyarakat Hindu
Kaharingan.

Umumnya, Kaliring hanya dibuat satu kali pada puncak upacara Wara karena
memerlukan biaya besar dan tenaga yang tidak sedikit. Menurut Bapak Yanto, Kaliring
umumnya hanya dibuat satu kali pada puncak pelaksanaan upacara Wara karena
prosesnya membutuhkan biaya besar serta tenaga yang cukup banyak. la menjelaskan
bahwa masyarakat Hindu Kaharingan di daerah tersebut biasanya melaksanakan upacara
Wara secara bergotong-royong sebagai bentuk solidaritas sosial untuk meringankan
beban biaya dan tenaga. Dalam praktiknya, penentuan lokasi peletakan Kaliring
diserahkan kepada pihak pelaksana atau penyumbang dana terbesar, dan Kaliring yang
dibuat akan digunakan secara bersama sebagai tempat penyemayaman tengkorak kepala
leluhur yang telah di-Wara-kan (Wawancara, 17 September 2021). Sementara itu,
menurut Ibu Miyah berpendapat bahwa, pelaksanaan upacara Wara secara bergotong-
royong tidak menutup kemungkinan bagi keluarga yang mampu secara ekonomi untuk
membuat Kaliring secara pribadi. la menambahkan bahwa jumlah Kaliring dapat
disesuaikan dengan kemampuan masing-masing keluarga, sehingga bagi pihak yang
memiliki sumber daya lebih, diperbolehkan untuk mendirikan Kaliring lebih dari satu
sebagai bentuk penghormatan khusus terhadap leluhur (Wawancara, 17 September 2021).
Fenomena kolaborasi komunitas ini sesuai dengan penelitian Gepu (2021), yang
menunjukkan bahwa ritual kematian Hindu Kaharingan dalam kasus Tata Dalo
melibatkan nilai gotong-royong sosial, budaya, dan ekonomi yang kuat. Keberadaan
Kaliring yang mampu memuat lebih dari satu tengkorak dari keluarga berbeda juga
memperlihatkan struktur relasi sosial-ekonomi yang saling mendukung, sebagaimana
dijelaskan Purnama (2017). Kombinasi antara pembagian beban biaya, partisipasi
komunitas, dan pemaknaan silsilah leluhur membuat Kaliring bukan hanya monumen
spiritual, tetapi juga simbol solidaritas budaya masyarakat Hindu Kaharingan Barito
Selatan.

Karakteristik fisik Kaliring juga mencerminkan kebutuhan praktis dan nilai sosial
masyarakat Hindu Kaharingan yang menjalankan upacara secara kolektif. Bentuk
Kaliring khusus untuk daerah Kabupaten Barito Selatan biasanya berbentuk balok atau
kotak persegi panjang. Hal ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan agar Kaliring dapat
memuat sejumlah tengkorak kepala dalam satu wadah, mengingat pelaksanaan upacara
Wara sering dilakukan secara bergotong-royong oleh beberapa keluarga sekaligus.

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Berdasarkan hasil wawancara dengan Bapak Yanto (17 September 2021), bentuk
Kaliring dibuat persegi panjang agar mampu menampung banyak tengkorak kepala yang
diangkat secara bersamaan dalam satu prosesi. Dengan demikian, bentuk persegi panjang
ini bukan sekadar preferensi estetika, melainkan solusi fungsional atas kebutuhan upacara
kematian kolektif yang melibatkan banyak leluhur dari berbagai keluarga. Pandangan ini
sejalan dengan hasil penelitian Pranata dan Sulandra (2021) yang menegaskan bahwa
struktur dan bentuk sarana ritual dalam tradisi Hindu Kaharingan tidak hanya memiliki
fungsi praktis, tetapi juga mengandung makna simbolik yang mencerminkan tatanan
sosial dan spiritual masyarakat pendukungnya. Gambar berikut memperlihatkan salah
satu contoh bentuk Kaliring yang digunakan dalam upacara Wara di Kabupaten Barito
Selatan, yang dirancang untuk menampung lebih dari satu tengkorak kepala leluhur

sebagai wujud pemuliaan dalam konteks komunal.
.

Gambar 4. Bentuk Kaliring

(Dokumen Narasumber Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021)

Telah dijelaskan sebelumnya bahwa Kaliring dibuat dari kayu ulin. Ketahanan
kayu ulin menjadikan Kaliring tidak hanya kokoh secara fisik, tetapi juga memungkinkan
penggunaannya secara berkelanjutan dalam praktik keagamaan Hindu Kaharingan.
Dalam kondisi tertentu, Kaliring yang telah digunakan sebelumnya dapat dibuka kembali
untuk menampung tengkorak anggota keluarga lain, seperti suami, istri, atau anak,
sehingga mereka dapat disatukan dalam satu tempat pemuliaan leluhur. Berdasarkan
keterangan Balian Ugandi (Wawancara, 17 September 2021), pembukaan kembali
Kaliring dilakukan apabila terdapat permintaan dari almarhum semasa hidupnya agar
nantinya disatukan dengan keluarga terdekat. Proses ini tetap harus diawali dengan
pelaksanaan upacara Wara serta ritual khusus untuk membuka Kaliring yang telah
digunakan sebelumnya. Praktik ini menunjukkan adanya nilai kesinambungan spiritual
dan ikatan kekeluargaan yang kuat dalam sistem kepercayaan Hindu Kaharingan. Hal
tersebut sejalan dengan pandangan Riwut dan Mahin (2020) yang menyatakan bahwa
bahan dan bentuk sarana ritual umat Hindu Kaharingan memiliki fungsi simbolik dalam
menjaga kesinambungan hubungan antara leluhur dan keturunannya serta menegaskan
konsep tutuh kajang, yakni kesatuan spiritual keluarga dalam satu siklus kehidupan dan
kematian. Selain itu, tradisi ini mencerminkan nilai kekeluargaan, kontinuitas spiritual,
dan penghormatan terhadap kehendak almarhum, sekaligus menunjukkan fleksibilitas
dalam struktur ritus kematian. Penelitian Yoppie (2021) mengungkapkan bahwa dalam
banyak tradisi pemakaman Dayak, termasuk Hindu Kaharingan, keterhubungan antar-
anggota keluarga tetap dijaga bahkan setelah kematian, yang terwujud dalam praktik
penggabungan tempat persemayaman leluhur dalam satu struktur sakral seperti Kaliring.

Proses pembukaan Kaliring bukanlah tindakan biasa, melainkan sebuah ritus
tersendiri yang dilakukan dengan penuh kehati-hatian, disertai upacara pemurnian.
Dokumentasi berikut memperlihatkan proses pembukaan Kaliring yang dilakukan oleh
pemuka agama dan keluarga, sebagai bagian dari penghormatan terhadap leluhur yang
telah disemayamkan sebelumnya.

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Gambar 5. Proses Pembukaan Kaliring

(Dokumen Narasumber Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021)

Kaliring di setiap daerah memiliki bentuk dan jumlah tiang yang berbeda-beda,
mencerminkan variasi lokal dalam praktik keagamaan Hindu Kaharingan. Khususnya
bagi masyarakat di Kabupaten Barito Selatan, Kaliring dibuat dengan dua tiang utama
yang terbuat dari kayu ulin. Model konstruksi ini menampilkan dua tiang kayu ulin
sebagai elemen struktural sekaligus simbolik dalam pelaksanaan upacara Wara.
Berdasarkan penjelasan Bapak Yanto (Wawancara, 17 September 2021), jumlah tiang
pada Kaliring di setiap daerah memang bervariasi, namun di Barito Selatan ditetapkan
dua tiang yang berfungsi sebagai penyangga utama. Tiang tersebut tidak hanya
memperkuat struktur secara fisik, tetapi juga berperan untuk menahan beban tengkorak
kepala dalam jumlah besar, sesuai dengan karakter gotong-royong dalam pelaksanaan
upacara Wara. Penggunaan kayu ulin sebagai bahan utama dipilih karena ketahanannya
terhadap cuaca dan usia pakai yang panjang, sekaligus mencerminkan simbol kekuatan
dan keteguhan spiritual masyarakat Hindu Kaharingan. Studi etnografi yang dilakukan
oleh Daito (2023) memperkuat pemahaman ini dengan menegaskan bahwa elemen kayu
yang tahan lama dalam struktur ritual tidak hanya berfungsi secara teknis, tetapi juga
menjadi simbol keberlanjutan hubungan antara manusia dan leluhur. Dalam konteks
budaya Dayak Kaharingan, keberadaan dua tiang Kaliring menggambarkan
keseimbangan antara fungsi struktural dan makna moral yakni kekuatan fisik yang
menopang nilai spiritual kolektif masyarakat.

Gambar 6. Jumlah tiang pada Kaliring
(Dokumen Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021)

Setelah melalui prosesi penyucian oleh Kandung dalam upacara Wara, roh leluhur
yang sebelumnya disebut liau dipercaya telah mencapai status spiritual yang lebih tinggi.
Proses ini menandai transisi dari eksistensi duniawi menuju kedewaan, di mana roh yang
telah disucikan akan dimasukkan ke dalam Kaliring sebagai tempat berstana suci. Pada
tahap inilah dilakukan pemberian nama baru yang bersifat sakral atau nama dewa.
Menurut Balian Ugandi (Wawancara, 17 September 2021), setelah proses penyucian
selesai, tengkorak kepala leluhur akan dimasukkan ke dalam Kaliring, dan roh tersebut

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



tidak lagi disebut liau, melainkan menerima nama baru atau nama dewa yang dicatat oleh
keluarga untuk digunakan dalam ritual selanjutnya. Pemberian nama ini bukan sekadar
simbolis, melainkan merupakan bentuk transformasi spiritual yang menunjukkan
sosial-religius untuk menjaga kesinambungan antara generasi yang masih hidup dan
leluhur yang telah tiada. Pranata dan Sulandra (2021) menegaskan bahwa dalam tradisi
ritual Hindu Kaharingan, penamaan arwah yang telah disucikan merupakan fondasi
teologis yang memfasilitasi komunikasi spiritual dan penghormatan berkelanjutan
melalui ritual susulan seperti nampah liau atau persembahan tahunan. Sementara itu,
Sulandra (2022) menjelaskan bahwa pemberian nama arwah atau dewa merupakan bagian
dari konsepsi pitra yadnya yang menegaskan penyatuan roh dengan Ranying Hatalla
Langit, sekaligus memperkuat kohesi spiritual dalam komunitas Hindu Kaharingan.
Dengan demikian, Kaliring tidak hanya berfungsi sebagai tempat semadi fisik, tetapi juga
sebagai penanda identitas spiritual dan penghubung komunikasi antara dunia manusia dan
dunia roh. Inskripsi nama leluhur pada bagian luar Kaliring keluarga Balian Ugandi di
Desa Kalahieng memperlihatkan bukti visual dari keberlanjutan nilai-nilai spiritual dan
sosial masyarakat Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah, sekaligus menegaskan
fungsi teologis Kaliring sebagai ruang sakral yang menjaga kesinambungan hubungan

Bl=" A -
Gambar 7. Nama Leluhur yang Tulis pada Kaliring
(Dokumen Penelitian Kelompok Dosen Kab. Bar-Sel 2021)

Berdasarkan gambar di atas, terlihat dengan jelas bahwa nama leluhur selama
masa hidupnya dipahat pada bagian luar Kaliring. Penulisan ini bukan sekadar bentuk
penghormatan, tetapi juga berfungsi sebagai penanda identitas spiritual yang diwariskan
kepada generasi penerus. Dengan adanya nama yang tertera, pihak keluarga tidak hanya
dapat mengenang leluhur mereka, tetapi juga mengetahui dengan pasti siapa saja yang
disemayamkan dalam Kaliring tersebut. Praktik ini mencerminkan komitmen budaya
Hindu Kaharingan dalam menjaga hubungan antar generasi dan memastikan bahwa setiap
leluhur tetap dikenang serta dihormati dalam kehidupan spiritual keluarga dan komunitas.

Kesimpulan

Kaliring merupakan simbol sakral dalam tradisi kematian umat Hindu Kaharingan
di Kabupaten Barito Selatan yang memiliki fungsi spiritual dan sosial. Dibuat dari kayu
ulin dan berbentuk persegi panjang dengan dua tiang penyangga, Kaliring menjadi wadah
penyimpanan tengkorak leluhur dalam upacara Wara pada tingkat Waranya Limbat.
Secara teologis, Kaliring berperan dalam proses pemuliaan roh leluhur (liau) menjadi
dewa (Kalilungan) yang menyatu dengan Ranying Hatala Langit. Pemberian nama baru
mencerminkan transformasi spiritual, sementara nama asli tetap dipahat sebagai identitas
keluarga. Kaliring juga dihiasi dengan simbol-simbol seperti motif hewan, tumbuhan,
manusia, dan kain merah, yang masing-masing mengandung makna khusus terkait

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



perlindungan, keberlanjutan, dan kekuatan spiritual. Simbol-simbol ini mencerminkan
nilai-nilai pendidikan (agama, sosial, etika, karakter), nilai ekonomi berbasis kearifan
lokal, serta nilai budaya yang memperkuat identitas Dayak. Dengan demikian, Kaliring
menjadi wujud nyata integrasi antara spiritualitas, budaya, dan pendidikan dalam tradisi
Kaharingan.

Daftar Pustaka

Anggraini, T., Fitriani, E., & Amri, E. (2020). Makna Simbol Upacara Kematian:
Suntiang Bungo Sanggua Dan Saluak. Jurnal Socius: Journal of Sociology
Research and Education, 7(1), 1-15.

Aprilia, L., & Ita. (2024). Morfologi Dan Kearifan Lokal Dalam Pemanfaatan Pohon Ulin
(Eusideroxylon Zwageri) di Desa Batu Meranti. Al Kawnu: Science and Local
Wisdom Journal, 4(2).

Daito, R. (2023). Materialitas Ritual dan Simbolisme Kayu Ulin dalam Tradisi Dayak
Kaharingan Kalimantan Tengah. Jurnal Antropologi Nusantara, 18(1), 55-72.

Derson, D., Lestari, A., & Sigai, E. (2023). Ritual Wara Wara Ritual: Kajian Nilai-nilai
Pendidikan Pantugur dalam Ritual Wara Hindu Kaharingan di Kabupaten Barito
Selatan. HAPAKAT: Jurnal Hasil Penelitian, 2(1).

Dharnendri, L. Y. (2023). Peran Tradisi Upacara Yadnya Dalam Pelestarian Nilai-Nilai
Kearifan Lokal Hindu di Bali. Merdeka: Jurnal limiah Multidisiplin, 1(2), 390-
394.

Eka, N. (2022). Peran IAHN-TP Palangka Raya dalam melestarikan identitas kultural
penganut Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah. Jurnal Penelitian Agama
Hindu, (Spesial Budaya & Pendidikan), 68—78.

Etika, T. (2016). Ritual Wara-Nyalimbat di Desa Paring Lahung Kecamatan Montallat
(Kajian Teologi Hindu Kaharingan). Widya Katambung, 7(1).

Gepu, W. (2021). Ritual Toto Dalo pada umat Hindu Kaharingan di Kabupaten Murung
Raya (Konteks sosial). Dharma Duta: Jurnal Penerangan Agama Hindu, 18(2),
1-20.

Hermanto. (2017). Filosofi Hidup dan Kearifan Lokal Dalam Sistem Nilai Budaya
Masyarakat Indonesia. GEA: Jurnal Pendidikan Geografi, 17(1), 25-35.
Koswara, A., Nugroho, S., & Santoso, D. (2023). Material Durability of Eusideroxylon
Zwageri in Dayak Ritual Artefacts. International Journal of Environmental

Anthropology, 15(2), 112-123.

Koentjaraningrat. (1915). Pengantar IImu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Kusumajaya, I. K. (2018). Implementasi Nilai-Nilai Tri Kaya Parisudha dalam
Meningkatkan Pendidikan Karakter Siswa di Sekolah Dasar. Jurnal Ilmiah IImu
Pendidikan, 21(1), 17-25.

Mulyono, I. W. (2020). Makna dan fungsi Panaturan dalam ajaran Hindu Kaharingan.
Jurnal Jayapangus Press, 3(2), 145-160.

Nurmalinda, R. (2021). Symbolic Interactionism in Ceremonies of Ritual Medicine in
Malay Society in Riau Province. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya,
23(1), 78-90.

Paramarta, I. M. (2022). Harmony of Nature and Culture: Symbolism and Environmental
Education in Ritual. Jurnal Kajian Pendidikan dan Budaya, 5(2), 115-126.

Pranata, P., & Sulandra, S. (2021). Kearifan Lokal Hindu Kaharingan (Pandangan
Ketuhanan, Ritual, dan Etika). Dharma Duta: Jurnal Penerangan Agama Hindu,
19(01), 31-49.

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pranata, I. G. N., & Sulandra, K. S. (2021). Ritualisasi Leluhur dalam Perspektif Teologi
Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah. Jurnal Agama dan Budaya Nusantara,
3(2), 115-130.

Purnama, I. M. (2015). Kepemimpinan Spiritual dalam Pelaksanaan Yadnya di Bali.
Denpasar: Universitas Hindu Indonesia Press.

Riwut, M., & Mabhin, E. (2020). Sistem Religi dan Simbolisme Material dalam Tradisi
Kaharingan di Kalimantan Tengah. Jurnal Kebudayaan Borneo, 14(2), 115-132.

Samuji. (2021). Hakikat filsafat sebagai dasar ilmu pengetahuan. Paradigma: Jurnal
Filsafat, Sains, Teknologi, dan Sosial Budaya, 4(1), 12-21.

Saputra, A. W., & Sihombing, L. H. (2022). Tiwah Ceremony as Hindu Kaharingan
Practices in Contemporary Dayak Ngaju Society of Kapuas Regency. Jurnal
Penelitian Agama Hindu, 6(2), 62—76.

Sukrawati, L. P. (2019). Panca Yadnya dalam Kehidupan Umat Hindu. Surabaya:
Penerbit Paramita.

Sulandra, 1. W. (2022). Dimensi Teologis dan Sosial dalam Upacara Pitra Yadnya pada
Komunitas Hindu Kaharingan. Jurnal Kajian Agama dan Budaya Nusantara,
6(1), 44-509.

Suriasumantri, J.S. (2005). Filsafat llmu: Sebuah Pengantar Populer. Jakarta: Pustaka
Sinar Harapan.

Widana, I. G. K., Sadri, N. W., Suksma, I. G. W., & Antara, P. D. (2022). Implikasi
Aktivitas Ritual Yadnya Umat Hindu pada Aspek Sosial dan Ekonomi.
Widyanatya, 6(1), 12-24.

Wirata, I.W. (2023). Fenomenologi Pelaksanaan Upacara Ngaben (Pitra Yadnya) di Kota
Mataram (Pendekatan Sosiologi Agama). Jurnal Penelitian Agama Hindu, (0).

Yhani, P. C. (2022). Tri Kaya Parisudha Sebagai Landasan Komunikasi Pendidikan
Dalam Moderasi Beragama. Satya Widya: Jurnal Studi Agama, 5(1), 74-88.

Yoppie, C. Y. (2021). Ritual Wara dalam Perspektif Panaturan di Kecamatan Dusun
Tengah, Kabupaten Barito Timur. Widya Katambung, 14(1).

Yoppie, M. (2021). Tradisi Pemakaman Masyarakat Dayak dalam Perspektif Sosial
Budaya. Jurnal Sosiologi Nusantara, 7(1), 45-59.

Yulianti, R. (2019). Simbol dalam Upacara Adat dan Fungsinya dalam Pendidikan
Karakter. Jurnal Antropologi Indonesia, 40(2), 89-102.

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



